Philologus Akademie der

Wissenschaften der DDR. ...





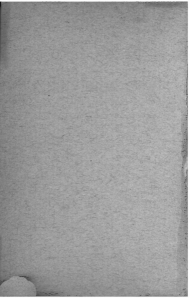


805 P568

Replaced with Commercial Microfort

199

\*\*\*\*\*\*



# PHILOLOGUS

### ZEITSCHRIFT

FÜR

## DAS CLASSISCHE ALTERTHUM

BEGRÜNDET

VON F. W. SCHNEIDEWIN UND E. V. LEUTSCH

HERAUSGEGEBEN

VON

#### OTTO CRUSIUS

IN MÜNCHEN

Band LXII

(N. F. Bd. XVI)

Mit 2 Tafeln Facsimile



LEIPZIG

DIETERICH'SCHE VERLAGS-BUCHHANDLUNG

THEODOR WEIGHER
HOSPITALSTRASSE 27
1903

Druck von H. Laupp jr in Tübingen.

#### Inhalt des zweiundsechzigsten (sechszehnten) Bandes\*).

| Das Auftreten der Iris im zweiten, dritten und fünften                                 |
|----------------------------------------------------------------------------------------|
| Gesange der Ilias. Von C. Hentze                                                       |
| Pindarica. V. Aeolische Strophen. Von Otto Schroeder                                   |
| Der Dioskurenmythus in Pindars 10. nemeischer Ode.                                     |
| Von Friedrich Staehlin                                                                 |
| Probleme aus der sophokleischen Antigone. Von W. Schmid                                |
| Zu Aristophanes. Von Albert Müller                                                     |
| Zur Geschichte des Mimus. Von R. Herzog                                                |
| Bemerkungen zum Philebos. Von Constantin Ritter. Timaios cap. 1. Von Constantin Ritter |
| Das XXXII. Kapitel der platonischen Apologie. Von                                      |
| Friedrich Beyschlag                                                                    |
| Bemerkungen zu Plutarchs Moralia. Von Otto Apelt .                                     |
| Zu Lentz' Herodian III. Von P. Egenolff                                                |
| Textkritisches zu Chariton. Von Karl Praechter                                         |
| Zu Prokopios ep. 96. Von G. Knaack                                                     |
|                                                                                        |

Handschriftliches zu Cicero De inventione. Versus Hieronymi ad Augustinum, Augustini ad Hieronymum.

<sup>\*)</sup> Die Titel der Miscellen sind mit kleinerer Schrift gedruckt.

Das Grab des Marius. Von Ellis Hesselmeyer . . .

339

604

| Inhalt des zweiundsechszigsten (sechszehnten) Bandes.                     | V   |
|---------------------------------------------------------------------------|-----|
| Die Chronologie des Hannibalzuges. (Zu Polyb. III.)<br>Von F. Luterbacher | 306 |
| Ueber den Ursprung und die ursprüngliche Bestimmung                       |     |
| des sogenannten Straßennetzes der Peutingerschen                          |     |
| Tafel. Von E. Schweder                                                    | 357 |
|                                                                           |     |
| Ein Nachklang von Königsfetischismus bei Homer? Von                       |     |
| Hans Meltzer                                                              | 481 |
| Die Bedeutung des Beschneidungsritus und Verwandtes.                      |     |
| Von Ernst Samter                                                          | 91  |

#### Verzeichnis der Mitarbeiter und ihrer Beiträge\*).

Apelt, O., Bemerkungen zu Plutarchs Moralia p. 276. Asmus, R., XV p. 577.

Becker, Albert, XV p. 476.

Beyschlag, Friedr., Das XXXII. Kapitel der platonischen Apologie p. 196. Birt, Th., XI p. 603. Blümner, H., XII p. 304; XIII p. 584. Boehlau, O., XI p. 513; XIV p. 321. Brandt, Samuel, Entstehungszeit und zeitliche Folge der Werke von Boethius p. 141; 234; Handschriftliches zu Cicero De inventione. - Versus Hieronymi ad Augustinum, Augustini ad Hieronymum. - Zu Marius Victorinus De definitionibus p. 620. Brieger, Ad., XIV p. 510.
Büttner-Wobst, Th., XI p. 428;
XIII p. 131; 560; Der Hiatus nach dem Artikel bei Polybios p. 541. Bulle, Constantin, XI p. 340. Clark, C. Albert, XIV p. 195. Cohn, Leop., XI p. 353; XIII p. 521. Crönert, Wilh., XV p. 161. Crusius, O., XI p. 150; 352; 501; 642; XII p. 479; 577; XIII p. 315; Kleinigkeiten zur alten Sprach- und Kulturgeschichte p. 125. Dammann, Albert, XII p. 132. Deiter, H., XI p. 343; 346; XII p. 303. Deissmann, Adolf, XV p. 252. Dietze, J., XIII p. 136. Domaszewski, A. v., XV p. 1. Drexler, W., XII p. 316; 594. Dyroff, A., XIII p. 610. † Egenolff, P., XIII p. 238; 618; XIV p. 427; XV p. 77; 540; Zu Lentz' Herodian III p. 39.

Ehwald, R., XIII p. 625; 627; XIV p. 572; 635; 636. Eitrem, S., XII p. 451; XIII p. 58; XV p. 631. Ellis, Robinson, XI p. 418; XIII p. 471. Fischer, Herm., XII p. 477. Foerster, Rich., XIII p. 400; XIV p. 192. Frederking, A., XII p. 628; XIII p. 155; XIV p. 636; XV p. 478. Fries, Carl, XV p. 374. Fürst, J., XIV p. 229; 330; XV p. 374; 593. Fuchs, Rob., XII p. 407; 624. Funck, A., XI p. 349. Gerhard, G. A., Glossierte Paulusreste im Zuge der Digesten. Ein Heidelberger Papyruscodex p. 95. Giesen, Carl, XIV p. 446. Gleye, C. Erich, XII 658. Goebel, E., XII p. 148; 476. Goez, Heinr., XIV p. 478. Gradenwitz, O., Glossierte Paulusreste im Zuge der Digesten. Ein HeidelbergerPapyruscodex p.111. Groebe, P., XIV p. 158. Groeger, Max, XIII p. 206. Gudemann, Alfr., XII p. 25. Guggenheim, M., XIV p. 149. Gurlitt, L., XI p. 398; XII p. 45; XIII p. 90; 578; 622; XIV p. 601; Textrettungen zu Ciceros Briefen p. 87. Hartwig, P., XII p 481. Hausrath, A., XII p. 258. † Heisterbergk, B., XII p. 321. Helm, Rud., XII p. 111; XIII p. 598; XV p. 271. Helmreich, G., XIII p. 316; 621. Hennings, P. D. Ch., XV p. 479. Hense, O., XIV p. 381. Hentze, C., XIV p. 374; 480; 502;

<sup>\*)</sup> Die ausgeschriebenen Titel beziehen sich auf den laufenden LXII (XVI) Band. Ein Verzeichnis der Mitarbeiter und ihrer Beiträge von N. F. Band I—X bietet Band XVI (X).

XV p. 71; 321; Das Auftreten der Iris im zweiten, dritten und fünften Gesange der Ilias p. 321. Heraeus, W., XIII p. 158; 317; 416; 477; 630. Hertlein, Friedr., XI p. 656. Herzog, R., XIV p. 440; Zur Geschichte des Mimus p. 35. Hesselmeyer, E., Das Grab des Marius p. 604. Hirschberg, J., XI p. 511. Hoffmann, O., XIII p. 42; 201; XIV p. 17; XV p. 245; Nochmals die Sotairos-Inschrift p. 155. Holland, Rich., XIII p. 344. Jessen, Jul., XIII p. 505. Immisch, O., XI p. 153; XII p. 401. Jurenka, H., XI p. 279; XII p. 348; XIII p. 313. Kazarow, Gawril, XIV p. 315; Der liparische Kommunistenstaat p. 157. Klotz, Alfr., XV p. 292. Knaak, G., XI p. 338; XII p. 621; XIV p. 639; Zu Prokopios ep. 96. p. 320. Koehm, J., XIII p. 620. Koellner, R., XII p. 312. Koetschau, Paul, XV p. 133. Kolbe, Walter, XII p. 503. Kornemann, E., XIV p. 402; 472. Krall, W., XI p. 123; 192. Kretschmar, P., XII p. 467; XIV p. 277. Landgraf, G., XII p. 311. Lange, Edm., XI p. 436; 658; XII p. 553. Lehnert, Georg, XI p. 337; 472; XIII p. 574; Zum Texte der Pseudo - Quintilianischen declamationes maiores p. 419. Leinweber, Adolf, XV p. 32. Lewy, Heinr., XI p. 350; XII p. 77. Lezius, Joseph, XIV p. 593. Lier, Bruno, Topica carminum sepulcralium latinorum p. 445; 563. Lincke, K., XII p. 224; XIII p. 186; XIV p. 541. Lindsay, W. M., XIV p. 216; 628. Lucas, Hans, XII p. 622; XIII p. 466. Luterbacher, Franz, XI p. 510; XIV p. 307; Die Chronologie des Hannibalzuges (zum 3. Buche des 1 Polybius) p. 306.

Maas, M., XII p. 155; 157; XIII

p. 605; 609.

Manitius, M., XIV 318; XV p. 317; 455; 627; Handschriftliches zur Anthologia Latina p. 640. Mayor, Joseph B., XII p. 266. Meltzer, Hans, Ein Nachklang von Königsfetischismus bei Homer? p. 481. Mie, Friedr., XIV p. 161. Milchhöfer, A., XV p. 441. Mommsen, A., XII p. 343; XIV p. 25; XV p. 201; Archonten und Schreiber in attischen Urkunden älterer Zeit p. 348. Müller, Albert, XI p. 651; XIII p. 9; 329; XV p. 160; 312; Zu Aristophanes p. 639. Müller, Edwin, Zur Charakteristik des Manilius p. 64. Müller, Mich., XIV p. 261. Münscher, Fr. W., XI p. 184. Münscher, K., XII p. 88. Münzer, F., XIII p. 474. Mutzbauer, Carl, XV 481; Die Grundbedeutung des Conjunctivs und Optativs und ihre Entwicklung im Griechischen p. 388; 626. Nestle, Eb., XII p. 121; XIII p. 256; 312; 476; XIV p. 271; XV p. 311:450.Nestle, W., XI p. 134; XII p. 362; XIII p. 46. Niemeyer, K., XII p. 437. Nikitsky, A., Die Trierarchie des Chairestratos p. 339. Noack, Ferdin., XII p. 1. Ohlert, Konrad, XI p. 596; 653; XIII p. 154. Osiander, W., XV p. 473. Peppmüller, O., XI p. 334; 368; XII 469; XV p. 635. Petschenig, M., XI p. 191; XII p. 154; 480; XIII p. 153. Pomtow, H., XI p. 524; 648; XII p. 52. Postgate, J. P., Propertius IV 1, 31 (a personal explanation) p. 480. Praechter, Karl, XI p. 504; XII p. 252; 473; XV p. 266; Textkritisches zu Chariton p. 227. Rabe, Hugo, XI p. 351. Radermacher, L., XI p. 220; XII p. 161; 314; XIII p. 161; 592; XIV p. 491. Reitzenstein, R, XI p. 42; 307. Reuss, Friedr., XII p. 422; XIII p. 406; XIV p. 102. Ries, Gustav, XV p. 313.

Ritter, Constantin, Timaios cap. I p. 410; Bemerkungen zum Philebos p. 489.

Roscher, W. H., XI p. 213; XIII p. 21; XIV p. 81; 360; XV p. 513.

Rostowzew, M., XI p. 564. Rothstein, M., XIII p. 441.

Samter, E., Die Bedeutung des Beschneidungsritus und Verwandtes p. 91.

Scheel, W., XI p. 578. Schmid, W., XI p. 503; XIV p. 155; XV p. 633; Probleme aus der sophokleischen Antigone p. 1.

Schmidt, Otto Ed., XI p. 186. Schroeder, Otto, XV p. 356; 636;

Aeolische Strophen p. 161. Schweder, E., Ueber Ursprung und Bestimmung des sogenannten Straßennetzes der Peutingerschen

Tafel p. 357. Sepp, Bernh., Der codex Pontani in Leyden p. 292

Skutsch, Franz, XIII p. 1; 481;

XV p. 193. Soltau, W., XI p. 345; XII p. 558. Stachlin, Friedr., Der Dioskurenmythus in Pindars 10. nemeischer Ode. (Ein Beispiel einer Mythenidealisierung) p. 182.

Steiger, Hugo, XIII p. 362.

Sternkopf, W., XIII p. 272; XIV

p. 282; XV p. 42. Stolz, Fr., Nachträgliches zu Philol. LXI 70 ff. p. 320. , XIII p. 320. Studniezka, Susemihl, ., XI p. 318; XII p. 205; XII p. 148; 469; 537: + Susemihl, 615; XIV p. 180. Thomas, Emil, X1 p. 422. Voigt, W. v., XII p. 170. Vysoky, H., XII p. 498. Weber, E., XI p. 64; XV p. 528. Weber, H., XI p. 231; 392; XII p. 215; 617; XIII p. 160; 545. Weinberger, W., XI p. 335; XVp. 636. Weizsäcker, Paul, XI p. 508; 519 Wendland, P., XI p. 103; 192; 248; XIII p. 532. Wernicke, Konrad, XIII p. 321. Wilhelm, Adolf, XIV p. 481.

Withelm, Friedr., XIV p. 579. Winterfeld, Paul c., XI p. 509; XII p. 160; 281; 627; XIV p. 316; XV p. 623; Ad Lactantium de ave phoenice p. 478. Wunderer, C., XI p. 1; 649. Wünsch, R., XV p. 26.

Zacher, Konrad, XI p. 8; XV p. 447. Zahlfleisch, J., XIII p. 64.

Ziehen, Jul., XI p. 189; 409; XII p. 318; 319; XIII p. 305. Zielinski, Th., XIV p. 1.

#### Probleme aus der sophokleïschen Antigone.

Freilich ist Kaibels Auffassung der Antigone als eines tragischen Hahnenkampfes zwischen zwei unverbesserlichen Hartköpfen unmöglich, ohne gewaltsame Um- und Wegdeutungen gar nicht durchführbar. Aber Kaibels Schrift hat doch das zwiefache Verdienst, einmal gezeigt zu haben, wie vieles in den allerwichtigsten Punkten der Interpretation dieses Dramas noch diskutabel ist, und dann einen, allerdings überscharfen Protest erhoben zu haben gegen eine frömmelndmodernisierende Auffassung des Stückes, zu der in weiten Kreisen immer große Neigung gewesen ist und noch ist. Kaibel hat die Forderung mit Recht aufgestellt und durchzuführen gesucht, daß wir die Antigone von allen Uebermalungen befreit, so verstehen sollen, wie sie der Dichter gemeint und wie sie sein Publikum verstanden hat. Auch wenn man dieser Anregung so weit als möglich folgt, bleibt dem Stück noch immer weit mehr als bloßes historisches Interesse erhalten.

Daß die Antigone eine "Idee" enthalte, ist von Kaibel nicht widerlegt; auch er findet in ihr eine solche, nur nicht eine sittlich-religiöse, sondern eine juristische, die des Konfliktes zwischen Staats- und Familienrecht. An sich gewiß möglich und durch die Analogie von Aeschylos' Orestie, dieser mythologischen Exemplifikation eines auf das Aeußerste zugespitzten Falles von φόνος δίχαιος, und, wenn Dümmler Recht haben sollte, diejenige der Danaïdentrilogie gestützt. Aber die attische Tragödie im Zeitalter des Pindar schließt selbstverständlich auch sittlich-religiöse Ideen nicht aus. Mögen Thespis und Choirilos nach Art der mittelalterlichen Misterien

noch dramatisirte Episoden aus der antiken Heiligengeschichte ohne tiefere sittlich-religiöse Nebenbeziehungen gedichtet haben; die Kunst und Kultur des fünften Jahrhunderts ist darüber hinausgeschritten. Wenn das 5. Jahrhundert vom Tragiker verlangte, daß er ein Lehrer des Volkes sei, daß er das Schlechte verberge und nicht auf die Bühne führe (Ar. ran. 686. 1008 ff. 1053 ff.), so war ihm, wofern er seines Erfolges sicher sein wollte, in Hinsicht der Auswahl des Stoffes, der Gestaltung von Handlungsverlauf und Charakteren eine gewisse sittliche Route vorgezeichnet. Durch die Stellung des Problems, die spannende Verwicklung der Handlung, die typische Aktualität der Charaktere, hatte er die alten Gegenstände mit neuem Leben zu füllen. So werden die Tragiker ihrem Publikum gegenüber anzüglich. Aeschylus und Sophokles sind es, ohne dadurch den großen Stil der Kunst zu verderben: ihre Figuren handeln und reden als ἐσθλοὶ καὶ τετραπήχεις, und sie stehen auf sich selbst gegründet da, gewissermaßen in sich gekehrt, als kennten sie keine Rücksichtnahme auf ein zeitlich bestimmtes Publikum, daher auch das γνωμολογείν bei ihnen nur zu besonderen charakteristischen Zwecken (bei Aias z. B. Soph. Ai. 646 ff. zur Schilderung des umgewandelten, gebrochenen Helden) verwendet wird. Bei Euripides ist das Predigen ins Publikum hinaus, das xataπερματίζειν von Tagesweisheit großenteils Selbstzweck; man wird mit Maximen überschüttet, aber Ideen, die das gesamte Drama beherrschen, treten bei ihm zurück. Eben solche Ideen leben dagegen, in breiter Entfaltung sich über die dramatische Handlung erstreckend und mit ihr verwachsen, in den Stücken der beiden älteren Tragiker. Wer will die Promethie des Aeschylus anders verstehen, denn als eine Veranschaulichung von Zeus' gewaltiger Macht in Strafe und Gnade? Auch die Perser wollen vor allen Dingen vor Augen stellen, wie Zeus' Arm zur Zerschmetterung der ββρις auch in der nächsten Gegenwart noch nicht lahm geworden ist. Die thebanische Trilogie des Aeschylos ist im Wesentlichen eine Historie, in der aber der mächtige centrale Charakter des Eteokles schon deutlich in die Richtung weist, nach der hin Sophokles weitergeschritten ist. Dem Sophokles ist es in der Regel genug, wenn er dem

Gang der überlieferten Handlung seine Stütze in den Charakteren gegeben und die Struktur des äußeren Verlaufes kunstmäßig gegliedert und gesteigert hat. Er kann in diesem rein künstlerischen Bestreben, das tief in seiner Natur lag, bis an die Grenze des Raffinirten und Kalten kommen, wie die Elektra zeigt. Aber unter den erhaltenen Stücken ist doch auch jedenfalls der Philoktet auf eine sittlich-religiöse Idee gebaut, die im Widerspiel einer wahrhaft heroischen und einer vom Geist der σοφίη durchdrungenen niedrigeren φύσις wundervoll durchgeführt wird. Daß auch der Aias eine solche Idee exemplifiziren will (wiewohl damit noch lange nicht alles über ihn gesagt ist), wird in dem Dialog der Exposition (118 ff.) mit voller Deutlichkeit ausgesprochen. Und die Einheit der wirren Greuel des Oedipus Tyrannus liegt nicht allein in der Person des leidenden Königs, sondern auch in dem Erweis der Macht des Loxias.

Demnach kann es niemanden befremden, in der Antigone eine derartige Idee zu finden - die Idee, die in das Oxymoron όσια πανουργείν zusammengedrängt von der Heldin selbst ausgedrückt wird. Schon die von P. Corssen richtig betonte Thatsache, daß Sophokles (nach einer ersten und anders gemeinten Andeutung am Schluß der äschyleïschen Sieben) den Antigonestoff frei erfunden hat, macht wahrscheinlich, daß ihm eine Idee vorgeschwebt sei. In der epischen Tradition scheinen, wenn die wenigen erhaltenen Reste nicht trügen, die zwei letzten weiblichen Sprossen des Labdakidenstamms eine bedenkliche Rolle gespielt zu haben. Wenn Mimnermos, wahrscheinlich in seinem Elegieencyklus an Nanno, von einem Verkehr der Ismene mit dem sonst unbekannten Theoklymenos und der Tötung der Ismene durch Tydeus im Auftrag der Athena (Onka?) erzählte, so ist dieser Verkehr offenbar außerhalb der thebanischen Stadtmauer zu lokalisieren - denn wie sollte sonst Tydeus, der doch Theben nicht betreten hat, die Bestrafung haben vollziehen können? Theoklymenos muß also ein Argiver sein, und die thebanische Athena forderte Rache für den sträflichen Verkehr der Königstochter mit einem Landesfeind. Ob der Dithyrambus des Ion, in dem von der Verbrennung der beiden Schwestern durch Eteokles' Sohn Lao-

damas im Heraheiligtum die Rede war, vor oder nach der Antigone des Sophokles geschrieben ist, wissen wir nicht. Jedenfalls enthielt er eine von Sophokles unabhängige Ueberlieferung, die eine gewisse Sinnverwandtschaft mit der bei Mimnermos vorliegenden aufweist, insofern als doch wohl die Verbrennung der Mädchen durch den Sohn des rechtmäßigen Königs von Theben als Strafe für ein irgendwie gegen König oder Staat gerichtetes Verbrechen verstanden werden muß. Konspiration mit dem Landesfeind mag auch hier die Strafe veranlaßt haben. Dieses Schuldmotiv erscheint bei Aeschylus in den Sieben zuerst in der Weise gemildert, daß Antigone den Plan faßt, dem schlimmsten Landesfeind, dem Urheber des ganzen Kriegs, die Pflicht zu erweisen, die sie ihm von Religions- und Verwandtschaftswegen schuldig ist, und sich damit mit der Anordnung der πρόβουλοι (nicht des Kreon schon deßhalb muß der Schluß der Sieben älter sein als die Antigone 1) in Widerspruch zu setzen. Daß hier das Problem zu einer neuen Tragödie, ein sittlich-religiöses Oxymoron lag, hat Sophokles erkannt und an seinen Vorgänger angeknüpft. Ueber diesen hinausgegangen ist er aber, indem er die Antigone ihren Plan ohne jede fremde Beihilfe selbst durchführen Nach seiner Weise hat er alle Kräfte der Bewegung in den Charakteren ihren Ursprung nehmen lassen. Antigone erhebt sich riesenhaft auf der Folie der Ismene, deren ganz weiblicher, sympathischer Charakter sich in den Grenzen der σωφροσύνη (der einzigen Weibertugend: Schol. Thuc. II, 45, 2), d. h. der ήσυχιότης (Plat. Charmid. 159 B) und Vernünftigkeit hält; Vernunft predigt sie auch der Schwester; ihre Rolle beginnt mit dem bezeichnenden φρόνησον, und ανοια ist der letzte Vorwurf, den sie im Prolog (99) der Antigone macht, während diese (v. 95) der Zaghaften gegenüber ironisch ihre duzβουλία zugiebt. Die Parallele mit der Chrysothemis in der Elektra springt in die Augen (über die Vernünftigkeit der Chr. v. 1027), aber Chrysothemis, in ähnlichen Zwiespalt mit der Schwester geraten wie Ismene, geht verstimmt und unversöhnt ab, während Ismene sich durch nichts in der Schwesterliebe

<sup>1)</sup> S. darüber meine Bemerkungen in dem Tübinger Doktorenverzeichnis von 1901 S. 25.

beirren läßt (99; τί γὰρ μόνη μοι τῆςδ' ἄτερ βιώσιμον fragt sie 566, ähnlich 548) und eben durch diese zu einem gewissen Grad von Heroïsmus gebracht wird, der freilich weit hinter dem der Antigone zurückbleibt, nicht bloß an Energie, sondern namentlich auch an Wahrhaftigkeit (537. 546). Der Gegensatz zwischen Vernünftigkeit und μεγαλοψυχία, den Sophokles im Aias (154 ff.) und Philoktet (Odysseus und Neoptolemos) ausführt, ist in dem Verhältnis der Schwestern angedeutet. Die Vernünftigkeit im Sinn der Polizei- und Staatsraison hat aber noch ihre besondere Verkörperung im Charakter des Kreon, den Sophokles ad hoc, in Widerspruch mit seiner eigenen sonstigen Darstellung im Oedipus Tyr. und Col., zum Typus des aufgeklärten Despotismus geschaffen, mit trefflichen Maximen reichlichst ausgestattet, schließlich aber mit all seiner politischen Weisheit 2) an einer auf dem von ihm gering geschätzten Gebiet der Familie und des irrationalen ἔρως liegenden Schwierigkeit jammervoll hat scheitern lassen. In der Einsicht in die Tendenz, aus der heraus der Charakter Kreons geschaffen ist und in die tiefe Ironie, mit der Sophokles diesen Charakter behandelt, liegt der Schlüssel zum Verständnis des ganzen Stückes.

Die allgemeinste Idee also, die in der Antigone repräsentiert wird, ist die des Gegensatzes zwischen μεγαλοψυχία einerseits, σωφροσύνη — σοφία andrerseits. Sie wird nun spezialisiert und gewissermaßen lokalisiert in den durch die Sage gegebenen Verhältnissen: die μεγαλοψυχία bethätigt sich durch Antigone in einem Akt der Religiosität und Pietät, die σωφροσύνη erscheint vorwiegend in der Einkleidung der vernünftigen Tyrannis, daneben in Ismenes schlichter und beschränkter Weiblichkeit. Aber man würde sehr irren, wenn man in der Verkörperung dieser Ideen durch Charakter und Handlungen den letzten Zweck des Dichters sehen wollte: sie dienen ihm nur zur tieferen psychologischen Motivierung für die Handlungsweise seiner Personen, und sie tragen, objektiv genom-

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Die Vernünftigkeit Kreons wird vom Chor v. 682 ausdrücklich anerkannt, während er das Beginnen der Antigone v. 383 603 als λόγου ἄνοια, als ἀφροσύνη bezeichnet, wie auch die Bezeichnung θράσος v. 853 ἀμαθία, δυσβουλία involviert (Thuc. II, 40, 3). Eur. Phoen. 746 f. wünscht. daß θάρσος und εὐβουλία nie getrennt wären.

men, außerordentlich viel dazu bei — der Erfolg hat es gezeigt — dem Stück eine nie veraltende, jedenfalls schon von dem Publikum des Sophokles auf das Lebhafteste empfundene aktuelle Wirkung zu sichern. Des Dichters Zweck aber ist kein anderer, als den letzten Akt des Untergangs der Labdakidenfamilie darzustellen, und zwar mit Umgestaltung der mythologischen Tradition den ruhm vollen Untergang, im Kampf für eine edle Sache.

Die herrschende moderne Auffassung beachtet viel zu wenig das Mitspielen des echt antiken (Plat. Symp. 208 C; Hor. A. P. 324) Motivs der φιλοδοξία in der Antigone: die Heldin betont, vom ersten Vers an (ἀρ' οἰσθ' ὅτι; s. a. v. 460) sich ihres Schicksals klar bewußt, den Ruhm, den sie durch ihre Handlungsweise zu gewinnen hoffe (72. 97. 502). Durch Hinweis darauf tröstet sie auch der Chor (817 ff.) und eröffnet ihr, nachdem sie sich an Niobes mythologischem Vorbild zu erheben versucht hat, sogar die Aussicht, einer Heroïne göttlichen Ursprungs gleich geachtet zu werden, was Antigone zunächst für Hohn hält (838 ff.). Auch der Chorgesang 944 ff. legt der Antigone den Gedanken nahe, mit Danaë, Lykurgos und Kleopatra zusammen im Gedächtnis der Nachwelt zu leben. In der Elektra, die als das jüngere Stück vielfach geradezu zur Erklärung dichterischer Absichten der Antigone herangezogen werden kann, ist das Motiv der φιλοδοξία noch viel stärker herausgearbeitet und der passiven Schwester gegenüber von Elektra betont v. 970 ff.; übrigens giebt es doch auch Antigone der Ismene deutlich zu verstehen, daß sie die Gelegenheit ein ihrer Abstammung würdiges Ende zu finden nicht versäumen solle (37 f.) und schließt sie, sobald sie ihre Unfähigkeit zu einem heroïschen Entschluß erkannt hat, geradezu mit Schroffheit von der Teilnahme am Nachruhm aus (69 f. 538 f. 546 f.), was Ismene (544) als Beschimpfung voll empfindet.

Als weitere Motive für Antigones Thun führt der Dichter an: εὐσέβεια (74. 76 f. 450 ff. 872, 943), d. h. Gerechtigkeit gegen die Verstorbenen (δίαη 23. 94. 538; daraus ist auch 854 zu verstehen, sowie die θεῶν ἔνοραος δίαα v. 369) und Liebe zu dem abgeschiedenen Bruder (73. 89. 451. 523. 897 ff.),

die sich in einzelnen Stimmungsreflexen bis zu einer Hoffnung auf persönliche Unsterblichkeit (73, 897. s. Rohde, Psyche II, 240) und zu einer sonst ungriechischen 3) Höherwertung des Zustandes nach dem Tode (74 ff., die ironische Kritik des Kreon 777) steigert. In der Elektra tritt das Motiv der Liebe fast ganz zurück (462), während die religiöse Verpflichtung zur Blutrache hier im Vordergrund steht neben dem Motiv des Ruhmes.

Daß bei dieser Auffassung die noch in jüngster Zeit (R. Hirzel, Abh. der sächs. Ges. der Wiss. XX, I, 66 f.) wiederholten Fragen nach Schuld und poëtischer Gerechtigkeit völlig wegfallen, liegt auf der Hand. Der Untergang der Labdakiden ist Schicksal (v. 2 f. 593 ff. 856 ff.), mythologische Tradition: ihre letzte Begründung wird vom Dichter gar nicht versucht, dem es nie einfiel, die Fügungen der Götter mit dem kleinen Maßstab des menschlichen Eudämonismus zu messen. Seine Aufgabe fand er darin, den Stoff so umzuformen bez. neu zu erfinden, daß sich ein rühmliches Ende des Labdakidenstammes ergab, und den Verlauf der Handlung auf das Gegeneinanderwirken idealer, in den Charakteren der Handelnden begründeter Gegensätze, deren volle natürliche Schärfe Antigone v. 499 ff. ausspricht, zu stützen.

Auf wessen Seite die Sympathie des Dichters ist, darüber hat er nicht den geringsten Zweisel gelassen. Es genügt im Wesentlichen, in dieser Beziehung auf die Aussührungen von Wolff-Bellermann (Ausgabe der Antigone p. 131 ff.) und E. Bruhn (N. Jahrbb. f. das klass. Altert. I, 248 ff.) zu verweisen. Man muß aber vermittelst eindringender Interpretation der Figur des Kreon, die Euripides in seinem Pentheus nach-

Zeit des Lebens und der nach dem Tod finde ich bei Semonid. Amorg. fr. 3 πολλός γάρ ήμεν έστι τεθνάναι χρόνος, ζώμεν δ' άριθμῷ παῦρα παγκάκως έτεα. Von den Aegyptern sagt Diod. I, 51, 3, sie nennen die Wohnhäuser καταλύσεις, die Gräber dagegen οἶκοι ἀίδιοι, ὡς ἐν "Αιδουδιατελούντων τὸν ἄπειρον αἰῶνα. Eine verwandte Auffassung spricht sich übrigens in dem Gebrauch von πλείονες, plures = die Toten aus; Birt (Archiv f. latein. Lexikogr. XI, 165 ff.) hat ihn schon im Arvallied gefunden und auch mit griechischen Beispielen belegt (auch Soph. Ant. 894 spielt auf ihn und den Namen des "Αιδης Πολυδίκτης an). Er hält sich bis in das Spät- (Eunap. vit. soph. p. 58 Boiss.) und Neugriechische (Bernh. Schmidt, Volksleben der Neugr. I, 235).

gebildet hat, noch viel mehr abgewinnen, als gewöhnlich geschieht, und man darf behaupten, daß in der tief ironischen Behandlung des Kreon eine wahre Konfession des Dichters, eine bis in kleine Züge hinein durchgeführte Kritik des sophistischen Rationalismus liegt, der in den vierziger Jahren des 5. Jahrhunderts wie ein mächtiger Strom die altattische Religiosität und Ethik niederzureißen anfing. Bruhn hat den ungewöhnlichen Sentenzenreichtum des Kreon hervorgehoben und im Zusammenhang damit die Eitelkeit des neugebackenen τύραννος betont, der sich gleich am ersten Regierungstag in der Morgenfrühe seinem neuberufenen Rat als "Mehrer des Reichs" (v. 191) vorstellt. Kreon ist aber nicht bloß eitel im allgemeinen, sondern er ist eitel auf seinen Verstand und seine Einsicht, er ist der echte und gerechte Doktrinär. Kaum ist er auf den Thron gestiegen, als er seine Maximen auskramt, die nach Göthes Rat, wer eine Handlung vorhat, mindestens bis nach deren Ausführung bei sich behalten sollte. Die Geronten sollen keinen Augenblick darüber im Zweifel sein, daß er seine guten Gründe gehabt hat, gerade sie πάντων δίχα zu berufen, daß er nach dem guten Recht der Erbmonarchie das Szepter ergreift und dieses nach ganz bestimmten vorbedachten Vernunftgrundsätzen weiterzuführen gedenkt. Nach Art ruhmrediger Leute verschwört er sich alsbald (184; ebenso 304 f. 758) darauf. Zunächst proklamiert er volle παρρησία (178 ff.); aber nicht lange, so zeigt sich, wie er dieses Prinzip in die Praxis umsetzt: sobald der Chor eine eigene Meinung über das vom Wächter berichtete Ereignis bescheidentlich zu äußern wagt, da fährt er ihn wütend an (280); daß Menschen in der Stadt sind, die eine von ihm abweichende Ansicht haben, nicht mit ihm zufrieden sind, ist ihm ein unerträglicher Gedanke (289 ff.; man beachte die lächerliche Uebertreibung πάλαι 289, da es sich doch nach 291 f. nur um die Zeit seit seinem Regierungsantritt handeln kann); 665 f. wird in größter Naivetät ausgesprochen, daß unbedingte Subordination gegenüber der Obrigkeit des Bürgers erste Pflicht sei, und 734 ff. erklärt Kreon, sich um die Meinung des Volkes nicht das Mindeste kummern zu wollen. Er ist also Doktrinär der gewöhnlichen Sorte nicht nur insofern, als er alles unter die Rubriken

φρόνιμος oder σοφός und ἄφρων oder μωρός unterbringt und sein Handeln in Allem auf Vernunftgrundsätze stützt, sondern auch insofern, als er auf das Naivste aus seinen Grundsätzen die Consequenzen zu ziehen vergißt, sobald sie ihm unbequem werden, ein seichter Fant und Phrasenmacher. Das weitere von Kreon ausgesprochene Prinzip unbedingter Gleichheit in Behandlung von Lebenden und Toten, die Meinung, daß die Gerechtigkeit von der Obrigkeit verlange, auch die Toten noch für Missethaten, die sie bei ihren Lebzeiten begangen, zu strafen, mußte dem athenischen Publikum ohne Weiteres als eine lächerliche oder traurige Verirrung des sophistischen Rationalismus erscheinen. Diesseitiges und jenseitiges Recht waren den Athenern, wie der Antigone (519. 521) inkommensurable Dinge; Antigone befindet sich hier auch mit der Anschauung des Volks von Theben in Uebereinstimmung (504. 692 f. 733).

Kreons Standpunkt der Religion gegenüber ist derjenige der Aufklärung: er fordert die Unterordnung der Gottesvorstellung unter die menschlichen Sittlichkeitsbegriffe, wie sie von Xenophanes zuerst postuliert war: Verse wie 282 f.

λέγεις γὰρ οὐκ ἀνεκτὰ δαίμονας λέγων πρόνοιαν ζσχειν τοῦδε τοῦ νεχροῦ πέρι

könnten bei Euripides 4) stehen; ebenso 288 η τούς κακούς τιμῶντας εἰσορᾶς θεούς, und die Steigerung des Gottesbegriffs ins Abstrakte 1043 f.: εὖ γὰρ οἰδ' ὅτι θεοὺς μιαίνειν οὖτις ἀνθρώπων σθένει ist ebenso xenophanisch wie sie in vollem Widerspruch zur traditionellen Religionsauffassung steht. Hieher gehört auch die energische Abweisung der Hadesvorstellungen, die dem Sophisten μορμολυκεία sind δ). Der Hades-Transscendentalismus der Antigone ist dem Kreon lediglich Gegenstand des Hohnes (v. 524. 575. 581. 654. 777): seine Meinung ist: πόνος περισσός έστι τάν "Αιδου σέβειν (780); und der Begriff μίασμα kümmert ihn nicht (1042), obgleich ihm

<sup>4)</sup> Beiläufig: auch Kreons weltverbessernde Anwandlung v. 295

klingt ganz euripideïsch.

b) Die ersten Keime der Verachtung des Totenkults liegen in Ionien, dem Vaterland der Sophistik; s. Semonides Amorg. fr. 2 του μέν θανόντος ούχ αν ένθυμοίμεθα, εί τι φρονοίμεν, πλείον ήμέρης μιής. Wie heilig aber dem athenischen Volk fortwährend das Recht der Toten blieb, das zeigt der Arginussenprozeß.

hierin bei seiner Vernunftsouveränität nicht ganz wohl ist (775. 889).

Nicht minder sophistisch-aufgeklärt denkt er über ethische Begriffe und Verhältnisse. Alles Irrationale liegt ihm fern und wird von ihm gering geschätzt: so die ελπίδες (231) wie der έρως, den er einfach als unvernünftiges πάθος, reine ήδονή versteht (648 vgl. 562), und zwar nicht nur die Geschlechts-, sondern auch die Verwandtenliebe (524 f.). Man weiß, wie gerade über diese zwei Zustände der Historiker der Sophistik urteilt, wie sie ihm fast gleichwertig, d. h. gleich wertlos erscheinen (Thucyd. III, 45, 5; IV, 65, 4; V, 103. 113; vgl. Eurip. Herc. fur. 506; Suppl. 479; Bacch. 907 ff.; ελπίς und ἀπάτα κουφονόων ερώτων zusammen verworfen Antig. 615 ff.).

In ihm lebt die feste Ueberzeugung, daß es nur einen Standpunkt, eine Wahrheit giebt — eben die, die er selbst erkannt zu haben glaubt (705 f.).

So ist ihm all jener "Unvernunft' gegenüber der Polizeistaat (für ihn, wie sich versteht, in absolutistischer Form) Inbegriff der Weisheit und Vernünftigkeit, und sein Gesetz geht allem anderen vor (447 ff.). Daß der Staat ein Staat für Männer sei, in dem den Weibern keinerlei Berechtigung zukommt, steht ihm fest - nichts wäre schmählicher für einen Mann, besonders einen König, als sich vor einem Weib zu beugen (484 f. 678 ff. 740. 746. 756; hierin wie in so vielem ist der Pentheus der euripidesschen Bakchen v. 785 f. eine Kopie des Kreon)6). Für Uebertretung des Staatsgebots hat er mit der diabolischen Erfindungsgabe eines Abschreckungskriminalisten die scheußlichste, barbarischste Strafe des Lebendigbegrabens ausgesonnen, die er in seinem Eifer aus Versehen - man sieht hier so recht, was ihm der Mensch als solcher gilt - beinahe auch der unschuldigen Ismene auflegt (769 f. 773 f.; zur Illustration von Kreons Henkersphantasie dient auch die Drohung an den Wächter v. 309).

Kann man die rationalistische Einseitigkeit, den Fanatis-

<sup>6)</sup> Das Interesse und Verständnis für Weibergröße teilt Sophokles mit seinem Freund Herodot (I, 185 ff. III. 32. 69. 124; V, 51; VII. 99; VIII, 68. 93). Deshalb hat er die Deïaneira, das Bild weiblicher Kopflosigkeit und Schwäche, schwerlich in vollem Ernst gemeint: sie ist eine euripideïsche Frau, olat siste, nicht olag det einem.

mus der Vernunft und der Gleichmacherei, die alle Freiheit tötet, mit schärferen Zügen zeichnen?

Sophokles ist aber in der Charakterisierung des Kreon als Sophisten noch weiter ins Einzelne gegangen. Er läßt ihn lange und wohldisponirte Reden halten, in denen die Gedankenabschnitte hervorgehoben sind (τοῦτο μὲν — τοῦτ' αὐθις 165. 167; τότε μέν — δευτέρα 480. 482) und in denen starke rhetorische Figuration herrscht: man beachte die äusserlich spielende Antithese v. 170, die auch der vernünftigen Ismene v. 13 f. in den Mund gelegt wird, die starken Anaphern mit dem Demonstrativpronomen 296 f. und 673 f. und besonders das vor dem Zeitalter der Sophistik so gar nicht nachweisbare Epiphonem, das für Kreons Diktion geradezu bezeichnend ist (191 τοιοίςδ' έγω νόμοισι τήνδ' αύξω πόλιν; 207 τοιόνδ' έμοί φρόνημα; 677 ουτως αμυντέ' έστι τοις χοσμουμένοις; Analogieen s. Thuc. II, 36, 3, vielleicht die prächtigste Verwendung dieser Figur; Eurip. Electr. 479 f. τοιῶνδ' ἄνακτα δοριπόνων ἔκανες ἀνδρῶν, Τυνδαρ!). Sogar im Wort- und Phrasengebrauch scheinen mir Anspielungen zu liegen, die für die ersten Zuhörer ohne Weiteres verständlich sein mussten. Bedenkt man z. B., daß die prätentiöse periphrastische Redensart ἄπτεσθαί τινος (ν. 179 όστις . . μη των αρίστων απτεται βουλευμάτων) sonst nirgends bei Sophokles, dagegen öfter bei Euripides (ἄπτεσθαι λόγων, ἀγῶνος, φόνου, γάμων) und sehr häufig bei dem πριτιάζων Philostratos dem Zweiten (Atticism, IV, 135)7) vorkommt, so wird man nicht abgeneigt sein, in ihr einen sophistischen Modeausdruck zu sehen. Ob nicht auch die seltsame, durch keine sonstige Analogie gestützte Anwendung von πας = όστιςδή (zweimal nach einander v. 175. 178; vielleicht analogistische Verwechselung, da ja auch tle gelegentlich = πᾶς gebraucht wird, worüber s. Krüger att. Synt. § 51, 16, 10; Stein zu Herodot VI, 9, 14) ähnlich zu verstehen ist? Jedenfalls aber schimmert aus den Versen 215 u. 217 schon die neue Weisheit des Prodikos von der ὀρθοέπεια, deren Spuren ja besonders deutlich bei Thukydides vorliegen (L. Spengel, συναγωγή τεχνών 46 ff.): der Chor hat das σχοπός des Kreon

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) Auch in der Rede des Agathon bei Plat. Symp. fällt die Häufigkeit von άπτομα auf (p. 195 E. 196 C. 197 A [ἐτάπτομαι]).

missverstanden, als wolle Kreon ihm zumuten, die Leiche zu Kreon aber macht ihm daraufhin sofort bemerkbewachen. lich, dass er zwischen den Begriffen von σκοπός und ἐπίσκοπος nicht gehörig geschieden habe: den Leichenwächter würde er, Kreon, nicht σχοπός, sondern ἐπίσχοπος genannt haben. Auch der etwas penible Wortwitz des Wächters v. 324 ή δεινόν φ δοκή γε καὶ ψευδή δοκείν (vgl. Teiresias bei Eurip. Bacch. 311 f. μηδ' ην δοχης μέν, ή δὲ δόξα σου νοση, φρονείν δόκει τι) gewinnt individuelleres Leben, wenn man sich an die Erörterungen der Sophistik über άληθής und ψευδής δόξα, an die δοχησίσοφοι oder δοξόσοφοι erinnert. Ich bin auch geneigt, ähnliche Gedankengänge, die sich beim sophokleischen Kreon und bei Thukydides finden, nicht auf Entlehnung von Seiten des Thukydides, sondern auf die gemeinsame Quelle sophistischer Ideenkreise zurückzuführen: so die längst bemerkte Parallele zwischen v. 189 f. und der Periklesrede Thuc. II, 60, 3, der ich noch die Antithese zwischen Begründern und Mehrern der πόλις beifüge, die ebenso Antig. v. 167. 191 wie im Periklesepitaphios Thuc. II, 36, 3 vorliegt.

Wenn mit Recht Kreon als Verkörperung des Geistes der Sophistik<sup>8</sup>) aufgefaßt wird, so ergiebt sich daraus ein nicht unwichtiger chronologischer Anhaltspunkt für die Datierung der ersten Wirkungen der Protagoras und Prodikos in Athen, denn v. 215 f. scheint bereits speziell auf Prodikos zu zielen. Uebrigens hat ja auch Aeschylus schon den Sophistentypus in seinem Prometheus den Athenern gezeigt, nur noch nicht in der besonderen Ausstattung mit der Gedanken- und Redeschematik der Sophisten des 5. Jahrhunderts.

Diese Auffassung von Kreons Eigenart in unserem Stück wird aber ganz besonders bestätigt durch den Chorgesang πολλὰ τὰ δεινά, wie sie wiederum ihrerseits Licht auf den vielverkannten Sinn dieses Gesangs wirft.

Wie kommt der Chor zu solchem Ausdruck der Bewunderung für, oder besser der Verwunderung über die σοφία und δεινότης der Menschen und ihrer Kultur? Wo die Heraus-

<sup>8)</sup> In diesem Sinn ist anzuerkennen, daß auch ein Körnchen Wahrheit in der sonst ungeheuerlichen Behauptung von Kaibel (p. 27) steckt, Kreon repräsentiere Periclis in libera republica imperantis simulacrum.

geber über den Zusammenhang an dieser Stelle überhaupt ein Wort sagen, da lassen sie den Chor sich über die Kühnheit des Bestattungsversuchs verwundern (Wolff-Bellermann zu 332 ff,; Schneidewin-Nauck zu 365). Aber der Chor hält ja bis zur Vorführung der Antigone (v. 376 δαιμόνιον τέρας) das vom Wächter geschilderte Ereignis für ein θεήλατον (v. 279), und es wäre doch überhaupt lächerlich, die einfache Umgehung der Wächter vor Sonnenaufgang als ein Werk ausbündiger menschlicher Erfindungskraft zu preisen und sich dadurch zu Reflexionen über das Werden und Wachsen menschlicher Kultur angeregt zu fühlen. Es ist etwas viel Größeres, was den Chor zu dieser Tiefe und Weite der sinnenden Betrachtung stimmt: vieles mächtig Wirkende ist im Kreis der Natur, aber mächtiger als Alles ist die Wirkung, die der Mensch in diesem Kreis ausübt: Meer und Land zwingt er in seinen Dienst (zu dem τόπος von den Leiden der Erde durch den Menschen vgl. Tibull. I, 7, 30; Plin. Nat. hist. II, 158; Göthe hat in dem Schmiedechor im ersten Akt der Pandora die Sophoklesstelle vor Augen gehabt), die Tierwelt der drei Reiche Luft, Wasser und Erde muß ihm gehorchen (v. 343 ff. erinnern an die technische Fachschriftstellerei der Sophistik, von der uns in Xenophons Schriften, in Aeneas' Taktika Reste vorliegen, von der z. B. [Plato] Minos 316 E ff. spricht, die Ixeutika, Halieutika, Kynegetika, Hippika u. dgl.; s. im Allgemeinen Espinas, Archiv f. Geschichte der Philos. VI, 491 ff.). Nicht aber die Natur allein beherrscht er, sondern (353 ff.) durch kluge Erfindungen hat er sich eine eigene Welt der Kultur wie eine Art zweite Natur geschaffen. Der diesen Gedanken ausführende zweite Teil des Chorgesangs hat noch so viele Einzelschwierigkeiten, die auch durch die neuste Behandlung von F. Blaß, Neue Jahrbb. f. Philol. 155, 477 ff. und Kaibel de Soph. Antig. 27 keineswegs beseitigt sind, daß eine genauere Interpretation vor allem Weiteren nötig erscheint.

Sophokles stellt sich in der Frage über die Urheber der Erfindungen auf den Standpunkt des Protagoras: die Menschen haben sich, ohne Mithilfe der Götter, ihre Kultur selbst geschaffen. So ist auch die Sprache (Plat. Protag. p. 322) ihre Erfindung, besteht νόμφ oder θέσει; ferner die Kunst des Denkens (die das Tempo des natürlichen Denkens beschleunigt, daher ανεμόεν φρόνημα, die Elemente der Dialektik), ebenso das Leben im Stadtstaat (im Gegensatz zu dem barbarischen Leben κατά κώμας oder dem Hirtenleben, dessen Unbequemlichkeiten in den Worten δυσχόλων πάγων ὑπαίθρεια καὶ δύσομβρα βέλη angedeutet werden). 355 ist kein Grund, έργάς zu ändern - es ist der Trieb, die Lust zum Gemeinschaftsleben gemeint, den eben Sophokles nicht wie Aristoteles als etwas Naturgemäßes betrachtet hat: der Urmensch war nach seiner Ansicht μονότροπος. Die von Blaß empfohlene Annahme eines Subjektswechsels zwischen der Antistrophe des ersten und der Strophe des zweiten Systems ist vollkommen überflüssig, und das Subjekt τέχνη für ἐδιδάξατο (was = "lehrte" sein soll) gewinnt Blaß erst durch die fatale Konjektur ἵππον ἔχει τέχνα v. 351 an Stelle des überlieferten ἵππον έξεται ἀμφίλοφον, wo man doch statt des überaus matten, paläographisch fernliegenden von Blaß vorgeschlagenen Ausdrucks einfacher und richtiger bessert ἵππον ἀέξεται 9). Daß άέξομα: "für sich , zu seinem Gebrauch kräftigen, züchten" bedeuten könne, ist nicht zu bestreiten (vgl. z. B. Herod. III, 80 extr. τὸ πληθος ἀέζειν). Das nächste Wort hat wohl Schneidewin richtig ἀμφιλοφῶν geschrieben, was man dem Sophokles wohl zutrauen kann (vgl. λόφωσις, λοφωτός); die Bedeutung müßte sein "den Hals festlegen" (vgl. Varro r. r. I, 20, 2 novellos cum quis emerit iuvencos, si eorum colla in furcas destitutas incluserit ac dederit cibum, diebus paucis erunt mansueti, und das Bild oben v. 292). Hält man diese Lesungen fest, so muß der Kollektivbegriff περιφραδής ανήρ auch für die erste Strophe des zweiten Systems Subjekt bleiben. In dem Medium ἐδιδάξατο liegt eben dann derselbe Begriff wie in der Präposition von ξυμπέφραστα: v. 364 (vgl. συνθη-

Blaß bringt durch seine Konjektur einen beinahe unmöglichen Subjektswechsel auch von der Strophe zur Antistrophe des zweiten Systems herein. Und alle diese Abnormitäten werden geschaffen, um die Gedankendisposition aus Platos Protagoras unserem Chorlied aufzuzwängen. Die von Blaß gefundene Analogie ist ja allerdings zutreffend und das Gedankenschema "Technik und Sittlichkeit" liegt an beiden Stellen vor, nur an der sophokleischen in ganz anderem Sinn, als sich Blaß vorstellt.

pāsda: = viribus coniunctis venari v. 432) — der Begriff der Reciprocität, der gemeinsamen Arbeit am Kulturfortschritt — einer lehrt den andern, alle sinnen gemeinsam nach.

So hat die Wissenschaft und die von ihr inspirirte Technik für alles πόροι gefunden, wie Prometheus bei Aeschylus (Prom. 477) von sich sagt οἶας τέχνας τε καὶ πόρους ἐμησάμην.

Auf diese Anerkennung der Erfolge des Rationalismus fällt aber ein kalter Strahl durch die Worte "Αιδα μόνφ φευξιν ούχ ἐπάσεται - fehlt nur noch die Erfindung der Unsterblichkeit: diese aber wird sich der "überkluge Mann" durch keine Zauberkünste gewinnen. Man beachte, wie der Dichter hier kraftvoll von den einfach konstatierenden Präsentia, angeregt durch den schon vorher angeschlagenen Begriff τὸ μέλλον, zum Futurum übergeht (ähnlich v. 607 σκεδώσιν. 612 ἐπαρκέσει). Mit vollkommener Sicherheit stellt er eine in alle Zukunft unverrückbare Grenze der menschlichen Klugheit fest, nachträglich zugebend, daß die Medizin allerdings in der ἀνάβλησις θανάτοιο (Callimach. hymn. II, 46) es weit gebracht habe. Das handschriftliche ἐπάξεται mit φεῦξιν zu verbinden ergäbe einen sehr harten und ungeschickten Ausdruck, aber Weckleins Conjektur πεπάσεται, die sich allzugroßer Beliebtheit erfreut, bessert in dieser Beziehung gar nichts. Will man ändern, so dürfte nur Schneidewins ἐπάσεται oder Heindorf-Meinekes ἐπεύξεται in Frage kommen; aber ἐπεύξεται bringt einen fremden Begriff herein. Nicht als ob es nicht Patienten gegeben hätte, die sich, an menschlicher Hilfe verzweifelnd, direkt mit εὐχαί an die Götter gewandt hätten (vgl. die Inschrift des 5. Jahrhunderts Röhl IGA. 532 f. und Pausan. V, 26, 5) - aber in diesem Zusammenhang wird sich ein Wort um so mehr empfehlen, je näher es dem Kreis der technischen Terminologie der Heilkunst oder Quasiheil-Ein solches Wort ist aber ἐπάδειν; es gab kunst steht. Aerzte, die sich zu Kurzwecken der magischen ἐπφδαί bedienten (Heim, N. Jahrbb. f. Philol. Suppl. XIX, 465 ff.; Sophokles tadelt sie Ai. 581), und die Wendung, daß gegen den Tod keine ἐπφδή helfe, scheint fast sprichwörtlich gewesen zu sein nach Aesch. Agam. 1019 f. Nauck

τὸ δ' ἐπὶ γᾳ πεσὸν ἄπαξ θανάσιμον προπάροιθ' ἀνδρὸς μέλαν αἰμα τίς ἄν πάλιν ἀγκαλέσαιτ' ἐπαείδων:

und Aesch. Eumen. 647 ff. N.

ἀνδρὸς δ' ἐπειδὰν αἰμ' ἀνασπάση κόνις ἄπαξ θανόντος, οὕτις ἔστ' ἀνάστασις · τούτων ἐπφδὰς οὐκ ἐποίησεν πατήρ.

Sinnverwandt ist auch Ibyc. fr. 27

οὐχ ἔστιν ἀποφθιμένοις ζωᾶς ἔτι φάρμαχον εύρεῖν In allen diesen Stellen wie in der unsrigen handelt es sich um Mittel zur Wiederbelebung von Verstorbenen, also nicht Mittel der rationellen Medizin, sondern Zauber mittel; somit paßt nur ἐπάσεται v. 362.

Sicher ist, daß durch den Schluß der Strophe des zweiten Systems auf das ganze vorangegangene Lob der Aufklärung und Kultur ein ironischer Schein fällt, und man darf ohne Weiteres postuliren, daß bei der Bilanz, die in der Antistrophe dieses Systems gezogen wird, diese Stimmung zum Ausdruck komme.

Sie wird hier sogar noch wesentlich verschärft. Auf den Gedanken "die menschliche Klugheit und Geschicklichkeit hat es zwar wunderbar weit gebracht, aber sie hat ihre Grenzen 10) und wird die obersten Wünsche der Menschen niemals befriedigen können" folgt der weitere "die Wirkungen dieser gesteigerten τέχνη sind nicht unbedingt segensreiche" — dies ist der Sinn der nachdenklich vorsichtigen Worte τοτὲ μὲν κακόν, ἄλλοτ' ἐπ' ἐσθλὸν ἔρπει. Wer, wie Blaß, in dem gesamten Chorgesang einen Preis der Kultur ohne jede Dissonanz, zuerst der äußerlichen, dann der zu dieser hinzutretenden sittlichen sehen will, der muß den offenkundigen Sinn der Schlußstrophe übel verdrehen und wird schwerlich den Zusammenhang des Liedes mit dem ganzen Verlauf der Handlung in irgend befriedigender Weise erklären können. Den Anfang

<sup>10)</sup> Auch v. 618 ff. betont der Chor die Grenzen der Vernunft: Der Mensch ist ihm ein Spielball der άτη und ἀπάτη — dagegen kann weder die irrationale ἐλπίς noch das Wissen helfen; denn die Zukunft ist dem Menschen verschlossen, und nicht einmal κακόν und ἐσθλόν kann er sicher auseinanderhalten, wenn ihn nicht die Gottheit richtig inspirirt. Die Sinnverwandtschaft von 622 mit 366 springt in die Augen.

der Schlußstrophe übersetze ich: "an den Hilfsmitteln der Technik (τὸ μηχανόεν τέχνας, prosaisch ausgedrückt: τὴν ἐκ τής τέχνης εὐμηχανίαν) eine Art von (τι) über bloße Hoffnungen erhebender σοφία besitzend". Ich fasse τὸ μηγανόεν als Objekt zu ἔχων; zu diesem Objekt tritt als Apposition σοφόν τι; also: an dieser technischen εὐμηχανία hat er (Subjekt ist noch immer der περιφραδής ἀνήρ) eine σοφία, in ihr besteht seine σοφία. An σοφία lehnt sich wiederum sachlich wie eine Prädikativbestimmung der Adverbialausdruck ύπὲρ ἐλπίδα an, (zum Sprachgebrauch s. E. Bruhn, Anhang zu Schneidewin-Naucks Sophokles p. 73 § 130), als ob es hieße: er hat eine σοφία ὑπέρελπις, wenn diese Bildung gewagt werden darf, d. h. eine σοφία, die weit über das Gebiet der irrationalen ἐλπίδες (s. o. S. 10) hinausragt, vermöge der nicht gehofft, sondern mit bestimmter Voraussicht des Erfolgs berechnet wird. Der Gedanke ist also, kurz ausgedrückt; die σοφία des Kulturmenschen besteht in seiner des Erfolgs gewissen Technik. Hier ist wieder eine Idee der Sophistik getroffen, die insbesondere im themistokleischen und perikleischen Athen mächtig um sich griff, die Idee von der Allgewalt der ἐπιστήμη und τέχνη, wie sie Thukydides VII, 63, 4 den Nikias aussprechen läßt: καὶ μετὰ ἀσθενείας καὶ ξυμφορῶν ἡ ὑμετέρα ἐπιστήμη κρείσσων εστίν έτέρας εὐτυχούσης ρώμης (vgl. Thucyd. VI, 68, 2; 69, 1). Man glaubte damals wirklich an dem zu sein, daß man durch τέχνη die τύχη, in deren Gebiet ja auch die ἐλπίς fällt (s. Schol. Thuc. VI, 23, 3), völlig ausschalten oder lahmlegen könne (s. über den Gegensatz τέχνη-τύχη Espinas l. l. VI, 505; Ilberg Studia pseudhippocrat. p. 52 ff.; Joël, der echte und der xenophontische Sokrates I, 348; Sonny Analecta ad Dion. Chrys. 219; Bonitz Index Aristotel. s. v. τύχη im Anfang; Terent. Ad. 741; ein Keim der Idee steckt schon in Hom. 11. W 313 ff., 402 f., 514 f.). Sophokles ließ sich in seiner bedächtig-konservativen Art durch diese neue σοφία nicht berauschen, sondern fragte: ist das, was jetzt für den Inbegriff der σοφία erklärt wird, was auch Sophokles selbst als eine Art von σοφία gelten läßt, die wahre σοφία? Ueber die Geschichte des σοφία-Begriffs wäre ein Buch zu schreiben. Die Frage, was die echte σοφία sei, muß in den Vordergrund

getreten sein, sobald der ionische Intellektualismus mit den dorisch-äolisch-attischen Sittlichkeitsidealen in Berührung kam. Pindar und Bakchylides streiten sich darüber: jenem ist sie eine durch kein Anlernen erreichbare oder ersetzbare Naturgabe, ein wesentlich moralischer Begriff (σοφὸς δ πολλά εἰδώς φυά Ol. II, 96), für diesen etwas Lehrbares, durch Ueberlieferung sich Fortpflanzendes (fr. 5 Blaß ετερος εξ ετέρου σοφὸς τό τε πάλαι τό τε νδν), genau so wie die Sophistik und ihr folgend Sokrates 11) meint. Sophokles vermittelt Ant. 720 f. Interessantes Material zur Geschichte des Begriffs liefert Herodot, wenn er σοφίη und τὸ μάχιμον in Gegensatz setzt II, 167 (ähnlich θάρσος und εὐβουλία Eur. Phoen. 746 f.; es ist der Gegensatz zwischen Odysseus einer-, Achilleus und Aias andrerseits); ähnlich III, 85. 127 (über den Sinn von σοφές bei Herodot s. Stein zu Hdt. II, 49, 11); auch Sophokles selbst, wenn er den σοφός dem ἄριστος (Electr. 1089) oder dem δίκαιος (Philol. 119, 1246) entgegenstellt, und besonders Euripides in den Bakchen: hier wird mit fast unverständlichem Oxymoron und einer vermutlich schon von Sophokles selbst Ant v. 365 beabsichtigten Persiflage der neutralen Abstraktbildungen der Sophistik, die bei Thukydides so häufig begegnen, der sophistische Begriff der 504:2 verworfen mit den Worten (v. 395) τὸ σοφὸν δ' οὐ σοφία: das σοφὸν der Sophistik ist nicht die wahre σοφία, und fast widersinnig vom Aufklärungsstandpunkt aus ist, was 427 f. gesagt wird: σοφὸν δ' ἀπέχειν πραπίδα φρένα τε περισσῶν παρὰ φωτῶν.

Bis zu einem gewissen Grad ist die ganze Antigone eine Darstellung des Problems von der wahren Weisheit, wie denn die Gegensätze von εὐβουλία und δυσβουλία deutlich genug im Sinn der Sophistik (εὐβουλία ist es ja gerade, was Protagoras lehren wollte: Plat. Protag. 318 E; σοφία und ἀρετή Plat. Men. 91 A) auf Kreon, der sie zu besitzen glaubt, aber nicht besitzt (Antig. 1050 f. 1098) und Antigone (95) verteilt erscheinen. Wer nicht im Besitz der Aufklärung war, galt dem Sophisten

<sup>11)</sup> Interessant für die Wirkung des sokratischen Rationalismus ist die Stelle Plat. Lys. 210 D, wo die μεγαλοφροσύνη, sonst Gegensatz zur σωφροσύνη und Vernünftigkeit, einem intellektualistischen Faktor subordiniert wird: μεγαλόφρων kann nur sein, wer nicht ἄφρων ist.

für μῶρος (so die Athener vom alten Schlag bei Ar. ran. 910 vgl. 917. 1073; Eur. Bacch. 344), eine Eigenschaft, die mit γενναιότης und μεγαλοφροσύνη verbunden sein kann, wie denn sehr bezeichnend Kreon bei Eurip. Phoen. 1680 zu Antigone sagt:

γενναιότης μέν, μωρία δ' ἔνεστί σοι 12).

Aber umgekehrt ist den Vertretern mystischer Anschauung der Rationalismus μωρία (Eur. Bacch. 369 Teiresias von Pentheus: μῶρα γὰρ μῶρος λέγει), und Antigone kann dem Kreon keine schwerere Beleidigung zufügen als sie thut mit den Worten 469 f.

σοὶ δ' εἰ δοχῶ νῦν μῶρα δρῶσα τυγχάνειν, σχεδόν τι 18) μώρφ μωρίαν ὀφλισχάνω.

Sie behält aber mit ihrem Urteil Recht, denn wenn sie zunächst v. 95 ihre δυσβουλία zugegeben hat, so ist derjenige, der die seinige zuletzt eingestehen muß (v. 1269), Kreon.

Daß Sophokles in unserem Stück, oft mit bitterer Ironie, auf der Seite der Mystik gegen den Rationalismus steht, ist ganz klar. Wer kann denn also in der Antigone ein Loblied auf die Werke des Rationalismus ohne alle Einschränkung erwarten?

Sophokles fragt nach den sittlichen Wirkungen der neuen σοφία, die auf ihre handgreiflichen Erfolge so stolz ist, und konstatiert, daß dieselben keineswegs einhellig günstige seien. Soweit ist der Sinn der letzten Strophe klar. Von v. 368 an aber wird die Deutung und Lesung schwierig. Die erste Frage ist, ob die Participialbestimmung παρείρων nebst Zubehör mit έρπει zu verbinden und also der Satz mit δίκαν zu schließen oder ob nach έρπει stark zu interpungieren und dann die Stelle von νόμους bis ὑψίπολις in e i n e n Zusammenhang zu nehmen sei. Die erste Möglichkeit nimmt der Scholiast an, der folgendermaßen paraphrasiert: ὁ πληρῶν τοὺς νόμους καὶ τὴν δικαιοσύνην ὑψίπολις γίνεται, ὁ ἐστιν ἐν τῆ πόλει ὑψηλός. Einen Sinn giebt diese Interpretation wohl, aber, wie jeder gestehen wird, einen sehr banalen; und wie soll die allgemeine Sentenz

<sup>12)</sup> S. auch die bekannte Stelle des Thuc. III, 83, 1; Xen. an. II, 6, 22; Plat. resp. 348 D ff.

in Zusammenhang mit dem vorangehenden Satz gebracht werden? und wie soll παρείρων, oder wie das Wort zu lesen sein mag, den Wert des vom Scholiasten an seine Stelle gesetzten πληρῶν haben können? Nicht unwichtig scheint mir auch. auf was Brambach (metrische Studien zu Sophokles 157) hingewiesen hat, daß die zwei Oxymoron-artigen Zusammenstellungen an genau denselben Stellen der Strophen des zweiten Systems v. 360 παντοπόρος ἄπορος und 370 δψίπολις ἄπολις nicht unbeabsichtigt sein können. Soll aber die Symmetrie voll empfunden werden, so müssen die beiden Stellen auch gleich konstruirt werden, und wenn παντοπόρος ἄπορος in der Weise zusammengehören, daß παντοπόρος einem Adversativsatz gleichkommt, so ist höchst wahrscheinlich, daß zwischen ύψίπολις und ἄπολις ein ähnliches Verhältnis stattfinde oder wenigstens, daß auch diese beiden Begriffe nicht auf zwei verschiedene Sätze verteilt werden dürfen. Auch das Asyndeton, mit dem νόμους einsetzen würde, wenn man hinter έρπει den Satz schliessen läßt, wäre sehr auffällig. Und was die Hauptsache: man braucht zu dem eigentümlich schillernden Satz σοφόν - έρπε: notwendig eine nähere Bestimmung darüber, in welchem besonderen Fall, unter welcher Bedingung die Möglichkeit guten oder schlimmen Ausfalls eintritt. Ist ja doch vorher so geredet worden, als ob die Technik und ihre σοφία, wenn sie auch nicht unbedingt sympathisch berühre 14) und nicht alles Wünschenswerte erreiche (361 f.), doch Großes, Gutes, jedenfalls Bewundernswertes wirke. Man ist also zunächst überrascht über die Wendung τοτὲ (so zu lesen nach Maßgabe von Soph. El. 739) μὲν κακόν — das Schlimme sogar vorangestellt! — ἄλλοτ' ἐπ' ἐσθλὸν ἔρπει 15) und fragt, nachdem die Leistungen der τέχνη im Gebiet der σοφία τοῦ βίου so laut gepriesen sind, nach dem Gebiet, innerhalb dessen eine günstige Wirkung derselben nicht unbedingt eintreten soll.

<sup>14)</sup> In diesem Sinn sind die Gefahren der Seefahrt betont 335 ff., ein τόπος, zu dem Hes. op. 618 ff. und Vollmer zu Stat. silv. III, 2, 61 zu vergleichen; ebenso die Qualen der Erde 338 ff.; auch in dem Epitheton κουφονόων 343 liegt etwas wie Mitleid mit dem leichtbeschwingten Volk der Vögel.

<sup>13)</sup> Die Stelle erinnert an die Worte des Sokrates über relative sittliche Werte Plat. Symp. 211 A: οὐ τῷ μὲν καλόν, τῷ δ' αἰσχρόν, οὐδὲ τοτὲ μέν, τοτὲ δ' οῦ κτλ.

Dies Gebiet muß in dem partizipialen Bedingungssatz bestimmt werden, und jede Erklärung (so die von Blaß) sowie jede Korrektur des Participiums (so das von Kaibel angenommene γεραίρων Reiske's), die in dasselbe eine unbedingt lobende Bedeutung hineinlegt, ist zu verwerfen; darin hat Mekler (Adnot. crit. p. LXV) entschieden Recht.

Diesem Zusammenhang nach muß der Sinn der Stelle ohne Zweifel der sein: die technische σοφία, auf ihrem eigentlichen Gebiet der Verbesserung des äußeren Lebens durchaus erfolgreich und anerkennenswert, wirke nicht in jedem Fall segensreich, wenn sie sich auf das Gebiet von νόμοι und θεων ενορχος δίκη werfe, d. h. auf das ethisch-religiöse und politische Gebiet, wenn sie hier reformatorisch aufzutreten sich anmaße. Es versteht sich demnach, daß das Participium v. 368 ebensowenig unbedingt tadelnden wie unbedingt lobenden Sinn haben darf — also ist auch Dindorfs παραιρών = aufhebend und Brambachs παρορών verfehlt. Man braucht eine Vox media, wie Mekler richtig sagt, und diese kann meines Erachtens in παρείρων wirklich gefunden werden, wenn π. heißen kann "durch Einflechtung oder Einfügung erweitern oder umbilden "16); glaubt man das nicht, so finde man — was mir nicht gelingt - ein anderes gleichwertiges Wort. Alter Landesbrauch und beschworene Religion 17) sind nach der Meinung des Chors bezw. des Dichters feste Grössen, gegenüber denen er hier den kühnen (τέλμας χάριν) sophistischen Weltverbesserern, sie auf das Gebiet der βίου σοφία einschränkend, ein Halt! zuruft. Für Religion und Sitte giebt es in seinen Augen nur einen Maßstab, den altgriechischen des καλόν, dessen Festsetzung der griechische Nationalinstinkt sich vorbehält, in das kein doktrinärer Rationalismus hineinpfuschen soll. Man kennt die Stelle der Sappho, die keine Trennung

<sup>16)</sup> Syntaktisch ähnlich prägnant ist κυλίνδει v. 590 zu verstehen es heißt "durch wälzende Bewegung überfluten", drückt also von einem aus zwei Ingredienzien zusammengesetzten Verbalgriff nur den einen Teil aus. Weitere Analogieen in Bruhn's Anhang zu Soph. p. 145, 26 ff.

<sup>17)</sup> Religion ist ja nach Cicero de nat. d. I, 116: iustitia adversum deos (s. a. oben S. 7); und zur Erklärung von ἔνορκος erinnere man sich an den Schwur der attischen Epheben (Pollux VIII, 105 f.) καὶ τὰ ἐερὰ τὰ πάτρια τιμήσω und ἀμυνῶ ὁπὲρ ἱερῶν καὶ ὁσίων. Vgl. auch Schömann-Lipsius, Griech. Altert. II 271.

zwischen καλός uud ἀγαθός gelten läßt (fr. 101 Bergk4), den Gesang der Musen und Chariten bei Theognis 17, auf den Eurip. Bacch. 881 anspielt, die Bedeutung des καλέν bei Thukydides (Classen-Steup Einl. zu I4, p. LI), bei Aristoteles (τέλος της άρετης: Eth. Nicom. III, 10 p. 1115 b 13; IV, 2 p. 1120 a, 23), der Stoa (Bonhöffer, Epiktet und die Stoa 289). den Begriff des καλὸν κάγαθόν (Plat. Symp. 201 C). Wer von dem Gefühl für das καλόν verlassen ist, mag er sonst noch so viel σοφία besitzen, mit dem will der Chor weder äußerliche noch innerliche Gemeinschaft haben. Dasselbe Verdikt des griechischen Instinkts fällt in dem ἀγών zwischen Aeschylus und Euripides Dionysos bei Aristophanes (ran. 1413): τὸν μὲν γὰρ ἡγοῦμαι σοφόν, τῷ δ' ἢδομαι. Die Betonung der sich über alle Tradition wegsetzenden Kühnheit der Sophistik v. 371 (τόλμας χάριν) ruft den Chorgesang der Choëphoren (585 ff. N.) wieder in Erinnerung, durch den auch der Anfang des vorliegenden Chors mehr formal, der Eros-Chor der Antigone sachlich inspiriert ist. Hier heißt es (595 N.) άλλ' ύπέρτολμον άνδρὸς φρόνημα τίς λέγοι καὶ γυναικών φρεσίν τλαμόνων παντόλμους ἔρωτας. Wie hoch die τόλμα zur Zeit der Sophistik im Kurs stand, weiß man aus Thukydides, der sie neben die ἐπιστήμη als wichtigsten moralischen Faktor stellt II, 40, 3.

Erst bei dieser Auffassung versteht man, was dies Chorlied an seinem Platze will. Wer ist es denn, der νέμους χθονός (die selbstverständlich etwas ganz anderes bedeuten als Kreons κήρυγμα; s. v. 450—455) παρείρει? Doch gewiß nicht Antigone, die zum Herkommen in sittlich-religiösen Dingen nichts hinzu macht, sondern im Gegenteil für die Erhaltung der alten geheiligten Gebräuche ihr Leben zu opfern bereit ist, die εὐσέβεια gegen das κράτος verteidigend (v. 872. 943). Vielmehr ist es Kreon, der diese geheiligten ἀκίνητα des religiösen Brauches und Empfindens durch sein Bestattungsverbot antastet. Das Verbot ist nach menschlichem Ermessen ganz gut begründet, es ist eine Consequenz der absoluten Gerechtigkeit. Aber der Chor ahnt, zumal er zuerst ein Eingreifen der Götter zu Gunsten des Polyneikes annimmt (278 f. 376), daß Kreon nicht auf dem rechten, gottgefälligen Weg sei,

wie er sich gleich von Anfang an gegenüber dem neugebackenen Herrscher und seinen neuen Moden 18) ablehnend und mißmutig gezeigt hat. Und mit der dem Chor geziemenden Vorsicht und Bescheidenheit äußert er nicht etwa entschiedenen Tadel gegen das Herrschergebot, sondern deutet nur die Möglichkeit an, daß der in Kreons Verbot sich bethätigende Geist des Intellektualismus, der so vielerlei zur Verbesserung der äußeren Lebensverhältnisse beigetragen habe, auf dem ethischen Gebiet zum Unheil führen könne, sobald er sich von dem Gefühl für das καλόν lossage. Wer aber noch zweifeln wollte, gegen wen die Worte νόμους παρείρων χθονός πτλ. sich richten, der erinnere sich der ganz unzweideutigen Verse, mit denen Kreon bei seinem Abgang zu Antigones Befreiung seine Schuld oder seinen Irrtum bekennt. Die νόμοι, die er gegeben hat (213. 449. 481), haben ins Unheil geführt, und er spricht es aus (v. 1113 f.)

δέδοικα γὰρ μὴ, τοὺς καθεστῶτας νόμους ἄριστον ἢ σώζοντα τὸν βίον τελεῖν.

Die νόμοι χθονός also und die θεῶν ἔνορκος δίαα haben den Sieg behalten über die höchst vernünftig ausgesonnenen neuen νόμοι des neuen Königs. So resümirt auch der Chor in der Exodos den Eindruck des Stücks: φρονεῖν im Sinn der wahren σοφία, was Antigone in ihrem letzten Appell auch φρονεῖν nennt (904; vgl. 755. 1031), ist erste Bedingung des Glückes, d. h. ein φρονεῖν, das verbunden ist mit Achtung vor der

<sup>18)</sup> Mit Recht sieht Kaibel (de Soph. Ant. 13) in dem Ausdruck νεαραίσι θεων ἐπὶ συντυχίαις v. 157 einen leisen Tadel, indem er an den vorschwebenden Gegensatz von ἀρετή und τύχη erinnert. — Das Neu e ist nach einer von den Alten oft geäußerten Meinung überhaupt gegenüber dem schon durch seine lange Dauer Bewährten verdächtig (Antiphon V, 14; id. VI, 2; Plat. Prot. 316 DE. 326 AD. 341 A. 342 AE. 343 AB; Eur. Bacch. 895; Xen. mem. I, 4, 16; Plin. Nat. hist. praef. 15; Dio Chr. XXXVI, 34. LVII, 7; Aristid. or. XLVI p. 157 Dindf.; Bonhöffer, Die Ethik des Epiktet 97). Ich möchte auch v. 161 καιν ῷ κηρό γ ματι lesen. Die Geronten sind im ältesten griechischen Staat die regelmäßigen Vertreter der Gentes im Rat des Königs. Die spartanische Gerontenwahl, von der wir wissen, ist schon demokratisch beeinflußt und gewiß nicht das Ursprüngliche. Kreon aber hat nun sich, auf neue Manier, seinen Rat ἐκ πάντων δίχα (164) ernannt. Der Herold hat die außerordentliche (σύγκλητος) Versammlung nicht einfach durch öffentliche Ankündigung, sondern durch Einzelaufforderung zusammengerufen. Das ist kein κοινόν, sondern ein καινόν κήρυγμα. Ein κοινόν κήρυγμα war nur das Bestattungsverbot gewesen (v. 7 f. 192. 447 f.).

Religion: wozu das φρονεῖν mit großen Reden ohne diesen notwendigen Faktor führt, zeigt Kreons Schicksal: in seinem Eifer für das Vernünftige hat er sich selbst vernichtet und muß bekennen, daß er ein μάταιος ἀνήρ sei (1339), nachdem schon zuvor der Reihe nach Antigone (469 f. 904), Haimon (754, 765), Teiresias (1090), endlich, in der seiner Stellung angemessenen Form, sogar der Chor (1098; vgl. 1347) dem vernunftstolzen Tyrannen die richtige Vernunft abgesprochen haben.

Weshalb hat nun Sophokles nicht den Staat über die "Unvernunft" eines blutjungen Mädchens ohne Weiteres triumphieren lassen? Auch wenn Antigone unterging, konnte Kreon noch immer mit sympathischen Farben gezeichnet werden und konnte als Vertreter der Staatsgewalt mit innerem Widerstreben, etwa wie Hephaistos im Prometheus, seine verdammte Pflicht und Schuldigkeit thun und Antigone zum Tod verurteilen. Die Tragödie wäre erschütternd geblieben so gut wie der Wallenstein, auch wenn der Vertreter der Force majeure nicht mit in den Untergang der Heldin hineingerissen und nicht mit so grausamer Ironie behandelt worden wäre. phokles hat den Gegenstand anders gewendet, weil er in diese Tragödie mehr als in irgend eine andere eine Konfession legen wollte: Vernunftstaat gegen überlieferte Religion, insbesondere nach ihrer mystischen Seite, die Rollen beider Parteien psychologisch trefflich verteilt auf Mann und Weib, auf Seiten des Weibes das "Volk". - diese Gegensätze wollte er gegen einander führen und für die Mystik eine Lanze brechen. Ging auch, wie es das Schicksal forderte, die letzte Labdakidin zu Grunde, so sollte doch über die von ihr vertretene Sache der Pietät nicht der platte Rationalismus triumphieren dürfen. Daß Sophokles mit dieser Darstellung Ideenkreise der nächsten Gegenwart traf, hätten seine Zuhörer verstanden, auch wenn er nicht durch geradezu technische Ausdrücke und typische Gedankengruppen der Sophistik ihrem Verständnis nachgeholfen hätte. So war alles aktuell und doch kein Anachronismus im tieferen Sinn - denn Lykurgos gegen Dionysos "war schon da"; bedeutungsvoll läßt Sophokles auch diesen Mythus anklingen (v. 955 ff.). Und das Stück wirkt noch heute

und wird immer wirken, so lang jener Gegensatz besteht: denn Sophokles hat von seinem Kreon wie von seiner Antigone die vergänglichen und nationalen Farben abgestreift. Beim Rationalismus, der sich ja im wesentlichen immer und überall gleich bleibt, war das weniger schwierig als beim Mysticismus. Man erinnere sich, wie Euripides den Wust allegorischer Mythenauslegung und theologischer Begriffsverdreherei durch seinen Teiresias (Bacch. 287 ff.) wenig geschmackvoll auskramen läßt! Sophokles dagegen hat das ewig Bezeichnende der Mystik, das Verhältnis zum Jenseits, den Unsterblichkeitsglauben allein - und selbst diesen mit wie zarter Hand! - gefaßt und zu einer Kraftquelle für seine Heldin gemacht. Neben ihrem mystischen Glauben, den sie aber rein als persönliche Angelegenheit behandelt und niemanden aufdrängt, wird sie von der Pietät gegen die Blutsverwandtschaft und vom Mitleid mit einem um sein gutes Recht Verkürzten (517) geleitet. Soweit trägt sie fast moderne Züge. Was sie zur antiken Jungfrau stempelt, ist das sehr stark betonte Motiv des Ruhms (s. o. S. 6).

Nun muß sich aber jede Erklärung der Antigone mit der Frage auseinandersetzen, ob die Verse 905 ff. von Sophokles stammen oder nicht. Es bleibt darüber auch nach der sorgfältigen historischen Behandlung des Problems durch S. Reiter (Zeitschr. für östreich. Gymnasien XLIX, 962 ff.) immer noch Einiges zu sagen.

Die Schwäche von Kaibels Beweisführung zu Gunsten der Echtheit jener Stelle liegt auf der Hand. Wer das Stück unbefangen liest, wird die Kaibel'sche Auffassung fast als eine symbolisch-allegorische empfinden: so sehr schiebt K. um der Verse 905 ff. willen dem ganzen Zusammenhang im Widerspruch zu dem, was offenkundig dasteht, eine ὑπόνοια unter. Wo das religiöse Motiv deutlich ausgesprochen ist, behauptet er völlig willkürlich, es werde nur ad hominem geredet (v. 76 f. 450 ff.); andere gewichtige Stellen (505. 693 ff. 733. 872. 943. 924. 1349 f.) schiebt er stillschweigend bei Seite. Was er gegen das religiöse Motiv vorbringt, ist

1) eine Mißdeutung von v. 2 f.: wenn Antigone, meint Kaibel, für die Religion eintrete, dürfe sie nicht über Zeus klagen — aber das thut sie ja gar nicht; sie konstatiert nur die Erfüllung des unseligen Labdakidenschicksals durch Zeus. Welcher Grieche hätte den Ausdruck natürlichen Schmerzes im Leiden mit Irreligiosität identifiziert?

2) ein Paar Argumenta ex silentio. Wenn es sich um einen Konflikt zwischen Religion und Staat handeln würde, warum dann Kreon darüber nirgends klar spreche (aber ist denn die Ironie des Kreon gegenüber der Hadesverehrerin v. 524, 575, 581, 654, 777, 780 nicht deutlich genug?), warum dann nicht Teiresias, der gewissermaßen offizielle Vertreter der Religion, sich als Schützer der Antigone ausdrücklich bezeichne? Auf letztere Frage ist die Antwort sehr einfach: Sophokles läßt den Teiresias von der That der Antigone noch gar nichts wissen; und abgesehen davon gewinnen die unheimlichen Erscheinungen, von denen er berichtet, an Macht, Objektivität und dichterischem Eindruck, wenn sie von einem in keiner Weise für Antigone Voreingenommenen mitgeteilt werden.

Von Kaibels übler Mißdeutung der Stelle v. 365 ff. ist schon oben S. 21 geredet worden; wie ratlos er dieser Chorparthie gegenübersteht, das zeigt der Sprung ins Dunkle, der mit der Vermutung gewagt wird, v. 370 ff. bezögen sich etwa auf Thukydides, den Sohn des Melesias.

Noch übler ist es aber bestellt mit dem Positiven, was Kaibel zur Stütze seiner These (p. 20: itaque non deis offensis opitulantem poëta finxit Antigonam, sed sua gentisque suae suique fratris iura ab novicii regis usurpatione defendentem) vorbringt. Wo ist denn von dem Gegensatz zwischen altadelichen Labdakiden und dem Parvenu Kreon ausdrücklich geredet? Kaibel antwortet: erstens (wieder ein argumentum ex silentio!) gönnt Antigone dem Kreon nirgends den Titel ἄναξ oder βασιλεύς; zweitens nennt sich Antigone v. 941 τὴν βασιλίδα μούνην λοιπήν. Gewiß — aber auch Teiresias nennt den Kreon nicht König oder Herr, ohne daß man doch daraus einen Schluß auf den Sinn des ganzen Stückes ziehen dürfte — oder hätte vielleicht Kaibel zugestimmt, wenn jemand in dieser Reticenz des offiziellen Vertreters der Religion, des sanctus senex (Kaibel p. 20), einen Gegensatz zwischen Religion

und Staat gewittert hätte? Der Vers 941 aber ist formell so bedenklicher Natur, mit seinem Proceleusmaticus (Christ, Metrik<sup>2</sup> p. 242), daß man sich lieber auf ihn, als einziges Beweisstück, nicht berufen sollte.

Kaibel ist aber selbst so kühn gewesen, seiner eigenen Auffassung durch eine auf den ersten Blick anmutende Konjektur einen Stein in den Weg zu werfen. V. 854 f. schreibt er (p. 17): ύψηλὸν ἐς Δίχας βάθρον προσέπεσες, ὧ τέχνον, πόλιν und versteht: eo usque contumaciae prodiisti, ut ad Justitiae solium tamquam ad scopulum allidereris: iuris autem solium et fundamentum respublica est. Also doch ein Konflikt zwischen der frommen Antigone und dem Staat? fragt man. Kaibel giebt das zu, weiß aber alsbald weiter Rat: der Chor fasse das so auf, nicht aber Antigone, die sich in ihrer Antwort lediglich als Vertreterin des Labdakidenstamms hinstelle, der mit ihrem, der Unverheirateten, Tod untergehe. So hat sich Kaibel aus seiner eigenen Falle gezogen, ohne übrigens aus seiner Interpretation etwas für seinen Standpunkt gewonnen zu haben - denn leider unterläßt es Antigone v. 857 ff. den Chor eines Besseren zu belehren und ihm klar zu machen, daß sie keineswegs gegen den Staat kämpfe, sondern gegen Kreons verhaßte Person. Aber Kaibel hätte sich diese Schwierigkeiten gar nicht zu machen gebraucht, denn seine Erklärung und Emendation der Verse 853 ff. ist unmöglich: προσπίπτω ἐς βάθρον heißt nicht allidor ad solium, sondern supplex procumbo 19), und βάθρον ist nicht = solium, sondern = βημα, das Tribunal, auf dem Δίκη, die ξύνοικος των κάτω θεῶν, dieselbe Göttin wie oben v. 94 (nach der Auffassung von Lehrs) und 451, als Richterin sitzt. Vor diesem Tribunal hat sich Antigone niedergeworfen: bei der Schützerin des Totenrechts, für das sie kühn ihr Leben einsetzt, hat sie Recht zu finden gehofft. Aber vergebens; ihr Schicksal, gegen das auch die Götter machtlos sind, fordert ihren Untergang; sie hat die ἀπ' Οἰδίπου κακά, den πατρφος οἰτος abzubüßen. Kaibels Konjektur πόλιν v. 855 ist wider den Sinn des ganzen Eine überzeugende Heilung ist nicht gefunden -Stückes.

<sup>19)</sup> Diese Bedeutung ist bei Soph. und Eur. (Herc. fur. 79 πρός πατρφον προςπεσούμενοι γόνυ) die stehende, wie bei προςπίτνω.

aber Schneidewins ποδοΐν ist jenem πόλιν noch vorzuziehen.

Alle diese virtuosenhaften Verwandlungskünste sind nun produciert worden, um die Verse 905 ff. zu halten. Der Preis lohnt die Mühe wahrlich nicht. Eines muß aber in Kaibels Verfahren anerkannt werden: er hat verstanden, daß, wenn die Verse 905 ff. echt sein sollen, sie, am Schluß und Höhepunkt der dramatischen Entwicklung, unmittelbar vor der Katastrophe, jedenfalls e in oder das Hauptmotiv von Antigones Handlungsweise enthalten müssen, und so war es durchaus konsequent, daß er den Sinn des ganzen Stücks nach dieser Stelle orientiert hat. Die Verse wollen besagen: die erwählte Verwandtschaft gilt mir in meiner jetzigen Lage, da meine Eltern tot sind, ich also keinen Bruder mehr bekommen kann, weniger als die Blutsverwandtschaft, d. h., auf den vorliegenden Fall angewandt, Haimon weniger als Polyneikes. Daß uns dies Argument verstandesmäßig kalt vorkommt, wäre keine Instanz gegen die Echtheit. Bruhn hat bereits auf die unserem Empfinden ähnlich fremde Stelle des perikleischen Epitaphios (Thuc. II, 44, 3) hingewiesen. Viel schwerer zu nehmen ist die gerade an diesem Höhepunkt der Entwicklung besonders befremdliche Schiefheit von Gedanken und Ausdrücken, die Applikation der herodotischen Erzählung von Intaphernes auf einen völlig anders gearteten Fall: die Frau des Intaphernes rettet, da ihr die Wahl gelassen ist zwischen lebenden, aber gefangenen und zum Tod verurteilten Wahlund Blutsverwandten, den Bruder statt des Mannes vom Tod: Antigone hat überhaupt nichts zu erretten: sie steht zwischen dem lebenden Bräutigam und dem toten Bruder und hat die Wahl, ob sie jenen heiraten oder diesen bestatten und dieses Falls selbst zu Grunde gehen will. Die von ihr getroffene Entscheidung zu Gunsten des Bruders bedarf, wenn einmal · die Alternative in dieser Form aufgestellt ist, für unser Gefühl - und so schon für das Gefühl der aristotelischen Zeit (Aristot. rhet. III, 16 p. 1417 a 28: αν δ' απιστον ή, τότε την αὶτίαν ἐπιλέγειν) — einer Begründung. Wir würden etwa erwarten, daß sie sagte: mein Herz schlägt wärmer für den Bruder als für den Bräutigam, so daß ich die Erfüllung einer Pietätspflicht gegen jenen einem etwaigen glücklichen Leben

mit diesem vorziehe -- eine Begründung, die sich an die v. 73. 89. 523. 897 ausgesprochene Stimmung natürlich anschließen würde; oder daß sie sagte: die Pflichten gegen meine Gens stehen mir höher als die gegen den aus einer fremden, von mir (um Kreons willen) verachteten Gens stammenden Bräutigam - auch dieser Gedanke käme nach der zusammenfassenden Apostrophierung ihrer verstorbenen Blutsverwandten v. 898 ff. nicht überraschend; Kaibel legt ihn in die Stelle hinein, er steht aber nicht da. Statt dieser guten und plausibeln Grunde zieht Antigone ein verbreitetes Novellenmotiv, ein bispel heran, um dessen willen sie sich in einer für ihren Fall ganz unpassenden Weise hypothetisch in die Lage einer Mutter, die (was v. 905 gar nicht ausgedrückt wird!) ihr Kind, oder einer Gattin, die ihren Mann verloren hätte, versetzt: sie würde dann, falls ihr die Bestattung von Kind oder Gatten staatlich verboten wäre, sich um dieser willen nicht geopfert haben, weil sie einen andren Mann und von diesem Kinder hätte erhalten können. Was von Anfang an gesagt sein sollte, daß sie nämlich in jenem angenommenen Fall zugleich den Tod ihrer Eltern und die Existenz eines lebenden Bruders voraussetzt, kommt sehr übel erst nachträglich v. 911 f., nachdem schon die Consequenz aus dem gesetzten Fall v. 907 gezogen ist, ohne daß alle Prämissen der περίστασις aufgeführt wären. Bei so verstandesmäßigem Motiv sollte man doch wenigstens logische Darstellung fordern dürfen. Man bedenke aber, welche Logik, wenn gesagt wird: Kind oder Mann würde ich nicht wider staatliches Verbot bestatten, denn ich könnte ja wieder heiraten. Wie soll denn die Möglichkeit einer Wiederverheiratung ein Motiv für Unterlassung jener Bestattungen abgeben können? Und weiter: den Bruder bestatte ich wider staatliches Verbot, weil ich keinen Bruder mehr bekommen kann. Würde denn Antigone die Bestattung des Polyneikes unterlassen, wenn sie die Aussicht hätte, einen weiteren Bruder zu bekommen? Man sieht hier in einen wahren Abgrund von Unklarheit hinein, die aus der gewaltsamen Anwendung des Novellenmotivs auf einen möglichst ungeeigneten Fall entstanden ist. Zu bedenken ist auch die Schiefheit des Ausdrucks βία πολιτων: βία geschieht ja in der

Antigone von Seiten der Heldin nicht den πολίτα: im allgemeinen, die vielmehr mit ihr gleichgesinnt sind (s. o. S. 11), sondern nur dem Kreon. Ferner: was soll das τίνος νόμου .. πρὸς χάριν heißen? Reiter hat sich die Sache (a. a. O. S. 973 ff.) viel zu leicht gemacht, wenn er einfach behauptet, νόμος sei hier = γνώμη. Wer hier νόμος schrieb, der dachte vielmehr an einen νόμος βαρβαρικός, dem zufolge die Blutsverwandtschaft der Wahlverwandtschaft voranstehe. Diesen νόμος, der in jener herodotischen Novelle, in persischen, indischen, chinesischen, slawischen, neugriechischen Erzählungen reichlich exemplifizirt ist (s. Reiter S. 966 ff.), den vom Verfasser dieser Stelle vorausgesetzten Hörern aber offenbar seiner Grundanschauung nach fremdartig vorkam, führt also Antigone für sich an, als wollte sie auf die Sonderbarkeit und Unnatürlichkeit, das Unhellenische ihres Thuns zum Schluß noch mit Fingern hinzeigen. So soll ein Sophokles gedacht und geredet haben?

Aber sehen wir von diesen fatalen Mängeln ab und betrachten die innere Beziehung des Motives von der Bevorzugung der Blutsverwandtschaft vor der Wahlverwandtschaft zu dem ganzen Sinn und Zusammenhang der Tragödie.

Man könnte zunächst den Freunden der Kaibel'schen Auffassung noch ein Zugeständnis machen. Kaibel findet in 905 ff. das Hauptmotiv des Stücks. Es ist ja aber doch auch noch die Möglichkeit vorhanden, die Stellung dieses Motivs auf so bedeutungsvoller Höhe nicht sowohl zu erklären, als vielmehr zu entschuldigen durch die Annahme, es sei zwar nicht das Hauptmotiv, aber ein gerade in seinem besonderen Zusammenhang wirksames Motiv ad hominem, in seiner verstandesmäßigen Nüchternheit auf den Verstandesmenschen Kreon berechnet. An Schiefheit verliert ja die Stelle dadurch nichts, aber sie scheint sich auch so doch in das Ganze nicht unpassend einreihen zu lassen. Indessen erkennt man, daß auch dieser Schein trügt, sobald man sich klar macht, welche Wirkung dieses Argument gerade auf Kreon thun mußte: ihm, dem Verächter der ganzen Hadesreligion (s. o. S. 9), konnte, wie Antigone wissen mußte, ein für einen Verstorbenen aufgewendeter πόνος (v. 907 - vgl. v. 780) überhaupt nur als Un-

- CO ... U.S.

inn erscheinen; und nun soll ihn Antigone durch Hinweis uf einen barbarischen νόμος belehren zu können meinen? Man ieht, daß auch als Motiv ad hominem der Inhalt der Verse 105 ff. ganz unbrauchbar ist.

Nun aber die Hauptsache: kann Sophokles überhaupt die Intigone in letzter Linie vor die Alternative Bruder oder Bräuigam gestellt haben? Wenn er das that, so mußte er dem rotischen Motiv eine Bedeutung beilegen, die es sonst im ganzen Stück nicht von ferne hat. Haimon hat im Aufbaules Stückes nur zwei Funktionen:

1) eine ethopoëtische: den Charakter und die Handlungsveise seines Vaters, der den guten, folgsamen Sohn so schnöde ibkanzelt und den warmherzigen, liebenswürdigen Jüngling in len Tod treibt, weiter in unsympathische Beleuchtung zu rücken;

2) eine struktive: durch sein Verhältnis zu Antigone den eigenen Vater mit in den Untergang der Heldin hineinzureißen.

Die Stimmung der älteren Tragiker den erotischen Proolemen gegenüber ist bekannt: das erotische πάθος ist ihnen Schwäche, etwas Privates, Kleines, es führt zu Situationen, die sich mit heroischer Größe und Kraft nicht vertragen. Erst die bürgerlich-realistische Tragödie des Euripides stellt es, den Verhältnissen des βίος entsprechend, über die sie nicht mehr hinausheben will, in den Vordergrund. Die echte Antigone des Sophokles hat Höheres, Heiligeres zu thun, als an ihre Liebe zu denken; ernst und unverwandt sieht sie nach den Gräbern ihrer Familie, zu denen eine unheimliche Seelenmacht sie hinabzieht. Von ihrer Liebe zu Haimon redet bezeichnenderweise nicht sie, sondern nur die gewöhnlich-weibliche Ismene 20). Bei dieser Auffassung konnte die Frage: weshalb erhält sich Antigone nicht für ihren Bräutigam? die den Versen 905 ff. zu Grunde liegt, überhaupt gar nicht ge-Sie trat erst auf, als die Liebestragödie des stellt werden. Euripides - er hat ja auch die Antigone ins Gewöhnlich-Erotische verbessern mögen! - das Publikum gewonnen hatte. Auch das vergleichende Abwägen der Werte von Verwandtschaft und freier φιλία überhaupt, wie es sich in den Versen

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>) Ihr geben die Handschriften bekanntlich den Vers & φίλταθ' Αξμων (572), und zwar mit Recht, wie ich mit Kaibel (p. 16) annehme.

900 ff. ausdrückt, gehört zu den ethischen ζητήματα, die, von der Sophistik formulirt, uns sonst zuerst bei Euripides entgegentreten. Im Orestes 479 ff. streiten sich Tyndareos und Menelaos darüber, ob es recht sei, dem Muttermörder Orestes Liebe zu erweisen. Tyndareos verneint die Frage aufs Entschiedenste und findet in der Absicht des Menelaos, den Verwandten Orestes seine Missethat nicht entgelten zu lassen, ein Anzeichen ungriechischer Sittlichkeitsvorstellungen, die sich Menelaos während seines langen Aufenthaltes im Ausland angeeignet habe, während Menelaos sich darauf beruft:

Έλληνικόν τοι τὸν όμόθεν τιμᾶν ἀεί.

Die Frage, ob Verwandtenliebe über sittlichen Rücksichten stehe, ist hier aufgeworfen.

Sokrates machte nach Xen. mem. I, 2, 49 ff. II, 3 zur einzigen Norm für das Eingehen von φιλίαι den Nutzen, den der Freund vom Freunde habe. Die Verwandtschaft hatte ihm sittlichen Wert nur sofern sie sich zu einer auf ἀφελείν und ώφελεῖσθαι gegründeten Freundschaft gestaltete; er erkannte also der Verwandtschaft und Verwandtenliebe keine sittliche Sonderstellung zu und hielt sie für irrelevant, wenn sie nicht unter den Begriff der φιλία zu bringen sei. Ebenso urteilt die spätere Ethik: die Verwandtschaft ist ihr ein von Natur gegebenes, also unfreies und an sich außersittliches Verhältnis, aus dem sich aber ein sittliches, auf freier Wahl beruhendes der φιλία entwickeln kann; so Plato Symp. 178 C. 179 B: Dio Chr. III, 113 f. Auch in der Homerexegese hat sich, wie zu erwarten, dies ζήτημα niedergeschlagen, anschließend an Il. B 363, wo Nestor vorschlägt, zur Hebung der Kampftüchtigkeit taktische Körper nach dem Prinzip der Verwandtschaft zu bilden, ώς φρήτρη φρήτρηφιν ἀρήγη, φυλα δὲ φύλοις. Dem Zeitalter der Aufklärung schien der freie žpws gerade Kriegszwecke ein festeres Bindemittel (Plat. auch für Symp. 1. 1.; Onosander strat. XXIV) als die natürliche Verwandtschaft (in eigentümlicher Weise verbindet beide Stimulantien Plat. resp. V p. 467 A. 468 B); man eignete sich damals bekannte Erfahrungen aus dem älteren dorischen Kulturkreis an, fand also folgerichtig jene homerische Stelle auffallend (so Pammenes der Thebaner bei Plut. Symp. quaest. I, 6 p. 618 D; s. a. Porphyr. quaest. Hom. ad Iliad. p. 97, 12 Schrader). Aus dem Geist einer Zeit, die derartige Fragen formulirte und in utramque partem verhandelte, erklärt sich der Inhalt der ganzen Stelle, und aus der Beschäftigung der Sophistik und Philosophie des 4. Jahrhunderts (man denke besonders an die Διαλέξεις des Mystas) mit barbarischen νόμοι als Beweismaterialien in sittlichen Fragen die Berufung auf einen ungriechischen νόμος, um die altgriechische, homerische und noch sophokleïsche Höherstellung der Verwandtschaft gegenüber der φιλία einem anders denkenden Publikum plausibel zu machen. Die Zuhörer des Sophokles bedurften gewiß keiner gelehrten Rechtfertigung darüber, daß die Pflichten der ayxıstela (für den Fall der Antigone vgl. besonders Demosth. XLIII, 57 f.) allem anderen vorgehen. Der neue Geist der euripideïschen Bühne und der sophistischen Ethik hat also vor dem letzten Drittel des 4. Jahrhunderts schon zu dieser Interpolation geführt, die uns beweist, daß die sophokleïsche Antigone im 4. Jahrhundert noch aufgeführt worden und daß die Sorge des Redners Lykurgos um reine Texte der Tragiker wohl angebracht gewesen ist. Man muß sich wirklich verwundern, aus dieser Stelle zu lernen, welche erbärmlichen Stümper des Gedankens und des Wortes sich schon so frühe an diese unvergleichlich hohen Werke wagen durften und wie wenig genau der πολυπράγμων Aristoteles gelegentlich seine Klassiker gelesen hat, wenn er diese grobe Interpolation gar nicht bemerkte. Zur Entschuldigung kann nur dienen, daß dem 4. Jahrhundert die echte Antigone ihrem tiefsten Sinn nach unverständlich geworden war. Bezeichnend aber ist, daß sich damals kein besserer Dichter gefunden hat, sie dem Zeitgeist zu akkommodieren.

Die letzte Frage ist: wie weit geht die Interpolation? Kaibel konstatiert mit einer gewissen Befriedigung die Uneinigkeit der verschiedenen Gelehrten über diesen Punkt; nur die von Lehrs vorgeschlagene Streichung der Verse 904—921 läßt er als einigermaßen plausibel gelten. Er hat gegen diese nur das Eine einzuwenden, daß durch sie die Schlußrede der Antigone zu kurz gemacht werde: "desidero poetae artem überiorem". In diesem Desiderium liegt euripideïscher Ge-

schmack für die langen βίρεις, und jedenfalls kann diesem rein auf Geschmacksgründe gestützten Urteil entscheidende Kraft nicht zuerkannt werden. Die Athetese von Lehrs bezeichnet nur das Minimum der zu streichenden Verse. Wenn 908 fällt, muß auch 913-15 fallen, die sich ja auf den νόμος von 908 ausdrücklich beziehen; mit 913-15 fällt aber der ganze von ihnen nicht ablösbare Teil bis 921 incl. Die Blasphemie 922-24 atmet euripideïschen Geist und ist in Antigones Mund völlig undenkbar. Die entschuldigend einlenkenden Verse 925-928 endlich kann ich überhaupt einem hellenischen Dichter nicht zutrauen. Antigones Rede muß also mit Vers 904 geschlossen werden. Nur in dieser Umgrenzung ist sie mit Antigones Charakter vereinbar. Was sie dem Kreon zu sagen hatte, hat sie ihm schon v. 450 ff. alles gesagt. Ihren natürlichen Jammer hat sie den vertrauten (168 f.) Geronten ausgeweint in dem Duett v. 806 ff., in dem sie uns menschlich so nahe tritt. Als Kreon kommt (883), richtet sie sich sofort stolz wieder auf; er darf nichts von Schwäche an ihr merken. Sie ignorirt ihn, nur an ihre Toten sich wendend; aber ohne ihn zu nennen, trifft sie ihn noch einmal scharf mit dem Schlußvers 904:

καίτοι σ' έγὼ 'τίμησα τοὶς φρονοῦσιν εὐ.

Denn aus den φρονοῦντες <sup>21</sup>) schließt sie hier eben den Kreon aus. Das ist der einzig würdige, der Antigone und ihres Dichters würdige, kurze, aber vielsagende Abschluß. Daß sich aber die sophokleïsche Antigone schließlich noch über ihr Verhältnis zu der Familie des von ihr verachteten und zuletzt völlig bei Seite gesetzten Kreon ebenso weitläufig als unklar auslasse, das mag allenfalls mit dem μηχανόεν τέχνας vorübergehend dem vom καλόν verlassenen Verstand plausibel gemacht werden. Auf die Dauer wird es niemand glauben können.

Tübingen.

W. Schmid.

<sup>21)</sup> e5 ist mit ἐτίμησα zu verbinden. Daß Antigones Ehrenerweisung gegen Polyneikes ein ε5 τιμάν sei, ist ja eben von Kreon v. 514. 516 bestritten worden.

#### II.

### Zur Geschichte des Mimus.

Die von C. Watzinger in den Athenischen Mitteilungen XXVI 1901, S. 1 ff. mit Tafel I veröffentlichte Darstellung einer Terrakottalampe bietet ein bedeutendes litterarhistorisches Interesse, das nach Watzingers Anregung eine Würdigung von berufenster Seite gefunden hat 1).

Eine genaue Betrachtung des archaeologischen Befundes bringt vielleicht ein neues Moment für die Beurteilung bei.

Die Lampe ist bei den deutschen Ausgrabungen am Westabhang der Akropolis von Athen gefunden worden. Sie trägt in freistehendem Relief eine dramatische Gruppe von drei Schauspielern ohne Maske im Kostüm des Lebens. Aus technischen Gründen, die wohl anzuerkennen sind, datiert Watzinger das kleine Kunstwerk spätestens in das Ende des III. Jahrhunderts vor Chr.

Auf der Rückseite steht eine Inschrift, über die Watzinger sagt: "Die Inschrift ist dem Aussehen der Buchstaben nach vor dem Brennen in den noch weichen Thon eingepreßt, es spricht also alle Wahrscheinlichkeit dafür, daß sie sich bereits in der Form für die Rückseite der Lampe befand. Bei der Vereinigung der beiden Hälften hat der Töpfer die überstehenden Ränder weggeschnitten und dann mit dem Finger glatt gestrichen". Die Buchstabenformen entsprechen der hellenistischen Buchschrift, wie wir sie aus den aegyptischen Papyrikennen. Watzinger findet sie am ähnlichsten den epigraphischen Formen auf Grabhydrien von Hadra, einer Nekro-

<sup>1)</sup> O. Crusius, Die Anagnostikoi. Festschrift für Theodor Gomperz. Wien 1902, S. 381-87.

pole von Alexandria, die sicher dem Ende des III. Jahrhunderts angehören<sup>2</sup>). Die Inschrift lautet:

Μιμολ(ό)γοι
 ΗΥΠΟΘΗCΙΟ ἡ ὑπόθ(ε)σις
 ΕΙΚΥΡΑ (Έ)χυρά.

Der Vokalismus zeigt in den drei Worten drei grobe Fehler, über die Watzinger sagt: "Diese drei Verschreibungen lassen sich in so früher Zeit wohl nicht aus Schwankungen der Aussprache, sondern nur aus dem Bildungsgrade des Töpfers erklären, der offenbar nicht orthographisch schreiben konnte." Er bemerkt ferner, daß die attischen Inschriften sonst keine Belege dafür bieten, nimmt also attisches Fabrikat an. Hier hätte er einen Schritt weiter gehen müssen. In so früher Zeit können gerade diese Fehler überhaupt nicht mit dem niederen Bildungsgrad eines attischen Töpfers entschuldigt werden, sie sind vielmehr nach den durch die Materialsammlungen der letzten Jahre gesicherten Thatsachen ein Kennzeichen des Barbarismus und zwar ganz speziell des aegyptischen Griechisch 3).

Ich glaube, man muß den Mut haben, daraus den Schluß zu ziehen, daß die Thonlampe, das Schmuckstück eines bescheidenen Haushalts im Athen des III. Jahrhunderts, ale-xandrinisches Fabrikat ist. Dieser Gedanke mag ja als ein Frevel gegen die Hoheit der attischen Kunst erscheinen. Aber hellenistische Charakterfiguren sind keine Eulen, und sachlich kann ich keine Hindernisse für die Annahme finden. Die Aushilfe, daß der Töpfer ein athenischer Handwerker aegyptischer Herkunft gewesen wäre, würde we-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Die runden Buchstabenformen erscheinen in der aegyptischen Steinschrift allgemein viel früher als anderswo, was gewiß aus der früheren Ausbildung und dem häufigen Gebrauch der Papyrusschrift zu erklären ist. An anderem Ort werde ich den Nachweis versuchen, daß die Inschrift von Olympia n° 53, für die ich mit den Herausgebern Dittenberger und Purgold in meinen Koischen Forschungen und Funden S. 141 ff. koischen Ursprung angenommen hatte, wegen der runden Buchstaben und aus vielen anderen Gründen vielmehr Alexandria zuzuschreiben sein wird.

<sup>3)</sup> E. Mayser, Grammatik der griechischen Papyri aus der Ptolemaeerzeit I, S. 13 Anm. 85 und 86 Belege für ω statt ο, S. 10 Anm. 63 und 64 für η statt ε und S. 23 n° 16 für das innerhalb des griechischen Sprachgefühls am schwersten verständliche ει statt ε vor einem Consonanten.

niger schreckhaft klingen, aber praktisch auf dasselbe hinauskommen. Auch braucht der Töpfer nicht Urheber der Inschrift zu sein, denn diese war ja nach Watzingers Beobachtung in der Form angebracht und ist vom Töpfer in nicht
sehr feiner Weise behandelt worden. Also kann die Lampe
in Athen mit attischem Thon aus einer alexandrinischen Form
gepreßt worden sein 1). Daß die scharf ausgeprägten Charakterfiguren, wie sie die Lampe zeigt, für die alexandrinische
Kleinkunst spezifisch sind, ist eine bekannte Thatsache 5). Daß
sie nicht auch in andern Fabriken geschaffen wurden, will ich
damit nicht sagen.

Für die Geschichte des niederen Kunsthandwerks dürfte also aus dem Funde hervorgehen, daß in hellenistischer Zeit alexandrinische Töpferformen oder fertige Thonwaaren spezifisch alexandrinischen Charakters auch in Athen importiert wurden. Die mannigfachen Beziehungen zwischen dem reichen Alexandria und dem verarmten Athen in dieser Zeit, bei denen Athen meist der empfangende Teil war, stimmen dazu vortrefflich. Es wäre wohl der Mühe wert, dieser Erscheinung durch Untersuchungen wie die Dragendorffs und Schreibers auf keramischem und toreutischem Gebiet nachzugehen.

Für die Litteraturgeschichte würde sich die Thatsache ergeben, daß die Kleinkunst in Alexandria im Jahrhundert des Theokrit und Herondas auf den dramatischen Mischen mus Bezug nahm, daß dieser also dort in lebendigem Betrieb war. Davon daß der Mimus je in Athen heimisch gewesen wäre, ist nichts bekannt. Neben der großen Komödie hatte er auch keinen rechten Platz. Doch zeigt der Titel Hekyra, den uns die Lampe kennen lehrt, daß der Mimus der hellenistischen Zeit sich allerdings stofflich an die hellenistische Komödie anlehnte, eine Beobachtung, die auch auf römischem Gebiet zu machen ist.

b) Vgl. Th. Schreiber, Athen. Mitteil. X 1885, S. 380 ff. Tafel X—XII. S. Reinach, Statuaire II S. 559 ff.

7.00=1.0

<sup>4)</sup> Diese Annahme wäre notwendig, wenn eine genauere Untersuchung den Thon und seinen schönen Ueberzug als attisch erkennen ließe. Andernfalls wäre für die Lampe wie für die von Watzinger wegen des Thonüberzugs als verwandt angeführte Terrakottafigur eines zusammengekauerten Negers Import des fertigen Gefässes von Alexandria nach Athen möglich.

Wie sich zu diesem volkstümlichen, dramatisch aufgeführten Mimus die hexametrischen Mimen des Theokrit und die Mimiamben des Herondas verhielten, ist eine Frage für sich. Während Theokrit seine Stoffe dem Sophron, also einer toten Form des Mimus, entnommen hat, steht Herondas stofflich der hellenistischen Komödie am nächsten und scheint den Hipponax im wesentlichen nur formal nachgeahmt zu haben. Das illusionsstörende Moment des toten Dialekts bei ihm dient, wie die Versform, nur dazu, die realistische Kunst seiner Charakterdarstellung in eine freiere Sphäre zu heben, während ohne diesen Rahmen der Inhalt zum Teil brutal wirken würde 6).

Ueber die Frage, ob die Mimiamben des Herondas dramatisch aufgeführt werden konnten und auf dramatische Aufführungen berechnet waren, hat sich Crusius a. a. O. S. 384 ff. genauer ausgesprochen als bisher. Sein Standpunkt ist jetzt: Jedenfalls lebendiger, schauspielerischer Vortrag, möglich [aber gewiß nicht für den IV. Mimus] dramatische Aufführung mit einfachsten szenischen Mitteln in geschlossenem Raum, bei häuslichen Festlichkeiten, kurz was wir jetzt "intim" nennen. Diese Auffassung ist mir nicht mehr so fern wie früher. Man darf vielleicht einen sehr modernen Begriff auf diese Darbietungen litterarischer Kleinkunst anwenden: wenn die Mimen jener Zeit auf ein Varietépublikum wirkten, so gehören die Mimiamben des Herondas ins Cabaret oder aufs Ueberbrettl.

Tübingen.

R. Herzog.

<sup>6)</sup> Hier kann, glaube ich, die Theorie fruchtbringend angewandt werden, die Konrad Lange, Das Wesen der Kunst, VIII. Kapitel, aufgestellt hat. Vgl. Crusius, Die Mimiamben des Herondas S. XXXVI.

#### III.

# Zu Lentz' Herodian III.

1) Wie Byzantiner arbeiten, dafür giebt es ja genug Zeugnisse; aber nirgends tritt uns das so deutlich vor Augen wie auf dem Gebiete der Grammatik. Kein Alexandriner aber, auch nicht Apollonios Dyskolos, ist von den christlichen Kompilatoren ihrer heidnischen Originale so mißhandelt worden wie die Schriften des nicht geistreichsten - das ist entschieden Apollonios -, aber fleißigsten aller alexandrinischen Grammatiker, des Herodian. Wie sein Hauptwerk, die καθολική, entstellt worden ist, dafür zeugen - abgesehen von kleineren Excerpten — die beiden ἐπιτομαί daraus, die uns unter dem Namen des Joannes Alexandrinos, der m. E. mit Joannes Philoponos identisch ist, und des Arkadios oder Theodosios erhalten sind. Kein Buch aber der 60 000 Zeilen umfassenden zwanzig Bücher hat naturgemäß mehr gelitten, als das letzte, das die Quantitätslehre und die Pneumatologie enthielt: naturgemäß deshalb, weil die χρόνοι und noch mehr die πνεύματα neben der Orthographie mit der Veränderung der Aussprache am meisten dem Wechsel der Zeiten ausgesetzt waren. Daher sind auch die beiden Abschnitte des zwanzigsten Buches περί χρόνων und περί πνευμάτων am dürftigsten, insonderheit der letztere. Bei Lentz I 536-547 ist denn auch der Versuch diesen Teil des zwanzigsten Buches der allgemeinen Accentlehre Herodians wiederherzustellen am kläglichsten ausge-Es ist richtig, Lentz arbeitete hier mit ganz unzulänglichem handschriftlichem Material; seit 1867 sind eine ganze Reihe handschriftlicher Funde gerade für diese Materie gemacht worden. Ich erinnere hier - außer den handschriftlichen Forschungen des leider so früh verstorbenen Karl Galland — nur an einen Auszug aus diesem Abschnitt, den ein gewisser Theodoret gemacht unter dem Titel Θεοδωρήτου ἐκλογὴ περὶ πνευμάτων: vergl. Uhlig in J. J. 1880 (CXXI) S. 790 ff. und über diese ganze Frage mein Mannheimer Prgr. v. J. 1887 S. 8 ff.

Aber trotz der Beschränktheit seiner handschriftlichen Mittel hätte Lentz doch die gedruckten Hilfsmittel besser heranziehen sollen und können, z. B. das von Valckenaer hinter dem Ammonios S. 207—242 herausgegebene sogenannte "Mischlexikon" περὶ πνευμάτων. Auch sonst finden sich zahllose Citate pneumatischer Regeln, die Lentz selbst musterhaft im ersten Supplementband des Philologus unter dem Titel "pneumatologiae elementa" zusammengestellt hat. Um so mehr muß die ungenügende Art und Weise auffallen, mit der Lentz diesen Punkt in seinem Herodian behandelt hat. Denn in jenen Fragmenten steckt manche herodianische Weisheit. Das soll hier durch ein Beispiel belegt werden. In CAO I 212, 20—23 und 217, 2 ff. (vergl. E. M. \* 470, 230 f.) heißt es:

Τὸ ι συνεσταλμένον ἐπιφερομένου ἑνὸς λ ἢ μ δασύνεται ' κλαος, κλαρός, κμάς, κμαιος (so, mit diesem Accent, nicht κμαιος), εἴτε ἐπιμύλιος ἀδὴ ἢ ὅνομα χύριον (der Eigenname heißt bei Aeschylos in den Persern 31 und bei Theognost 53, 7 Ἰμαῖος), τὸ μέντοι κμῶ μαχρὸν ἔχον τὸ ι ψιλοῦται ' σημαίνει δὲ τὸ ἀντλῶ ' ὅθεν χαὶ ἀνιμῶ χαὶ κμονιά τὸ ἀντλητήριον.

Daß hier zwei Regeln des Herodian in eine zusammengezogen sind, zeigt die betreffende Stelle im Lexikon des Theodoret:

- 1) Τὸ ι πρὸ τοῦ λ συνεσταλμένον ον δασύνεται, οἰον ελαρός, ελαος (?) ελάονται · ἐπτεινόμενον δὲ ψιλοῦται, Ἡλος, Ἡλιος, ἐλαιον (vielleicht ਜλη ἐλαδόν).
- 2) Τὸ ι πρὸ τοῦ μ συνεσταλμένον (ον) (oder ἐπιφερομένου φωνήεντος?) δασύνεται, ίμῶ, ἐμάς ἱμάντος, ἱμάτιον. ἐπιφερομένου δὲ συμφώνου ψιλοῦται, οἰον Ἰμβρος Ἰμμάραδος. Auch das kann nicht vollständig sein; es fehlt z. B. wenn man nicht ἐπιφερομένου φωνήεντος lesen will, ἔμερος in No. 2; auch ἱμάτιον müßte ev. unter den Ausnahmen stehen. Auch dürfte Herodian in No. 1 über die zweifelhafte Quantität von α in τλαος sowie über τλεως gesprochen haben. Auch das "Mischlexikon" S. 228 mischt hier Byzantinisches mit antiker Lehre.

Aber wir können mit Vergleichung dieser Stellen die ursprüngliche Lehre wiederherstellen. Jedenfalls kommt ihr Theodoret am nächsten. Wie daraus die byzantinischen Entstellungen entstanden, ist leicht ersichtlich. Ueber ξμαΐος vergl. auch Hesych. s. v.

Lentz II 413, 21 steht aus Ε. Ο. 76, 26: ἔμερος παρὰ τὸ ίημι καὶ ἴεσθαι· "ἴετο γὰρ βαλέειν" (Hom. Π 383 u. 866)· ό ποθών γὰρ ἵεται ἐπὶ τὸν ποθούμενον. οὕτως Ἡρωδιανός. Das Gleiche steht besser im E. M. \* 470, 259 ff.: εμερος ή ἐπιθυμία ἀπὸ τοῦ ἵημι (l. ἵεμαι) τὸ προθυμοῦμαι, ἐξ οὖ καὶ τὸ "ἵετο γὰρ βαλέειν" · ὁ γὰρ ποθῶν ἵεται ἐπὶ τὸ ποθούμενον. ἀπὸ τοῦ ἴεσθαι γοῦν καὶ (1. τὸ) ποθεῖν γίνετει ἴμερος.  $\Delta$ ωρικῶς (?) δὲ  $\langle$  ἴμερος καὶ ἐπιθετικῶς λέγεται ὁ ποθεινός καὶ ἐπιθετικῶς καὶ ἐπι θυμητός) τὰ (γὰρ) ἄνθη λέγεται ἵμερα, ἐπεὶ ἐν τῷ ἔαρι τὰ ανθη φύεται, ότε καὶ τὰ ἐρωτικὰ θερμότερά ἐστι. τούτου χάριν καὶ ὁ 'Aλκατος (fragm. \* 13 B) (vol. III 152 f. Bergk) Ζεφύρου καὶ Ἰριδος τὸν Ἔρωτά φησιν. Λύκιοι δὲ ἐαρινοὺς θεοὺς ᾿Αφροδίτην καὶ Ἔρωτα καὶ τὰς Νύμφας φασίν, ⟨δ⟩ καὶ ί με ρ ό ει ς ίμερόεντος  $\cdot$  , ίμερόεντα ἔργα γάμοιο  $\cdot$   $\langle$  Hom.  $\mathbf{E}$  429 $\rangle$ , καὶ ίμερτός. So habe ich geglaubt die Stelle im Anschlusse an Hesychios εμεροι· ποθεινοί, ἐπιθυμητοί, ἀγαθοί, ἐραστοί, άγαπητοί, άγαστοί herstellen zu müssen, der auch ίμερτός oder ίμερτόν aus Hom. B 751 bietet, während seine Glosse ίμερόεντα auf Hom. E 429 geht. Derselbe Hesychios erklärt εμερα ala τὰ πρὸς τοὺς καθαρμοὺς φερόμενα ἄνθη καὶ στεφανώματα. Uebrigens steht die oben aus dem E. M. angeführte Stelle über "μερος als Adjectiv auch im E. G. 278, 17-22, wo ich Z. 17 δ ποθεινός für δ ποθός nach Hesychios lese. Άλκαῖος ist Z. 19 in Άλημαῖος (= Άλκμαῖος?) verderbt; Z. 20 steht die Etymologie ἵμερος δὲ ἀπὸ τοῦ ἵεσ θαι τὸ ποθείν; Z. 22 ist άλλας zu streichen. Endlich steht im E. G. 278, 23-34 noch eine merkwürdige Notiz, die zugleich auf das Bezug nimmt, was oben über die Aspiration von ίλαος, ίμονιά u. s. w. mitgeteilt ist:

"Ιμερος παρὰ τὸ ἵχεσθαι (lies ἵεσθαι), τὸ σημαίνον τὸ προθυμείσθαι. καὶ γὰρ ὁ ποθῶν προθυμείται. ὅπερ διὰ τοῦ ι ώς ἀπὸ τοῦ ιεμαι, ὅπερ, ὡς δειχθήσεται, διὰ τοῦ ι γράφεται, ἐξ οῦ γίνεται καὶ τὸ ἱμείρω τὸ ἐπιθυμῶ διὰ τοῦ ι κατὰ τὴν

ἄρχουσαν γραφόμενον. ἐστέον δὲ ὅτι λέγει ὁ Τρύφων, ὅτι ἡμάρτηται τὸ ἔμερος καὶ ἔλαος καὶ ἵμονιά, ὅτι μακρὸν ἔχοντα τὸ :
δασύνεσθαι (l. δασύνεται). καὶ γὰρ πᾶν ὄνομα ἀπὸ μακρᾶς
ἀρχόμενον ψιλοῦσθαι θέλει Ἰνω, Ἰαπετός, ἰχώρ πλὴν τούτων ταῦτα γὰρ δασύνεται. οὐ καλῶς δὲ λέγει καὶ γὰρ τὸ ἱμάτιον
ἐκτείνει τὸ ἰ, καὶ ὅμως δασύνεται.

Für mich ist es nicht fraglich, daß dieser letztere Artikel herodianisch ist, und zwar ist es höchst wahrscheinlich, daß er aus zwei Quellen geflossen ist. Der erste Teil, bis κατὰ τὴν ἄρχουσαν γραφόμενον, stammt aus Herodians Orthographie, der zweite, von ἐστέον bis zum Schluß, aus dem zweiten Abschnitt des zwanzigsten Buches der καθολική. Danach würde ich die beiden oben aus Theodoret angeführten pneumatischen Regeln et wa so dem Herodian vindicieren:

- 1) Τὸ τ πρὸ τοῦ λ συνεσταλμένον ον δασύνεται, οἰον ἱλαρός ἱλάονται πλὴν τοῦ ἵλαος, ἐπτεταμένον ἔχον ἐπὶ τὸ πολὸ (oder ἐπὶ τὸ πλεῖστον) τὸ α, καὶ ἵλεως ᾿Αττικῶς καὶ τὰ παρ' αὐτὸ οἰον ἱλήκοις ⟨Hymn. Apoll. 165⟩ ἀντὶ τοῦ ἵλεως εἴης.
- 2) Τὸ τ πρὸ τοῦ μ συνεσταλμένον (δν) ἢ ἐκτεταμένον ἐπιφερομένου φωνήεντος δασύνεται, ἱμῶ, ἱμάς ἱμάντος, ἱμάτιον
  (ἵμερος, ἱμεἰρω)· ἐπιφερομένου δὲ συμφώνου ψιλοῦται, οἰον Ἦμβρος, Ἰμμάραδος. ἰστέον δὲ ὅτι λέγει ὁ Τρύφων (pag. 8
  v. Velsen), ὅτι ἡμάρτηται τὸ ἵμερος καὶ ἵλαος καὶ ἱμαλιά, ὅτι μακρὸν ἔχοντα τὸ τ δασύνεται. καὶ γὰρ πᾶν ὄνομα
  ἀπὸ μακρᾶς ἀρχόμενον ψιλοῦσθαι θέλει, Ἰνώ, Ἰαπετός,
  ἰχώρ· πλήν τούτων· ταῦτα γὰρ δασύνεται. οὐ καλῶς δὲ λέγει·
  καὶ γὰρ τὸ ἱμάτιον ἐκτείνει τὸ τ καὶ ὅμως δασύνεται.

Lentz II 413, 21 dagegen würde ich etwa so schreiben:

Τμερος ὁ πόθος παρὰ τὸ ἔεσθαι, ἐξ οῦ καὶ τὸ μετο γὰρ βαλέειν" (Hom. II 383 u. 866). ὁ γὰρ ποθῶν ἔεται ἐπὶ τὸν ποθούμενον. ἀπὸ τοῦ ἔεσθαι γοῦν τὸ ποθεῖν γίνεται ἔμερος, ὅπερ διὰ τοῦτο διὰ τοῦ ι γράφεται. ἐξ οῦ γίνεται καὶ τὸ ἱμείρω τὸ ἐπιθυμῶ διὰ τοῦ ι κατὰ τὴν ἄρχουσαν γραφόμενον. Δωρικῶς δὲ (ἔμερος καὶ ἐπιθετικῶς λέγεται ὁ ποθεινός καὶ ἐπιθυμητός). τὰ (γὰρ) ἄνθη λέγεται ἔμερα, ἐπεὶ ἐν τῷ ἔαρι τὰ ἄνθη φύεται, ὅτε καὶ τὰ ἐρωτικὰ θερμότερά ἐστι. τούτου χάριν καὶ ὁ 'Αλκαὶος (fragm. \* 13 B) (vol. III 152 f. Bergk) Ζεφύρου καὶ Ἰριδος τὸν Έρωτά φησιν. Λύκιοι δὲ ἐαρινοὺς θεοὺς 'Αφρο-

δίτην καὶ "Ερωτα καὶ τὰς Νύμφας φασίν. (δ) καὶ ἱμερόεις ἱμερόεντος ", ἱμερόεντα ἔργα γάμοιο" (Hom. Ε 429). καὶ ἱμερτός.

E. M. \* 470, 255, vergl. E. G. 278, 1 ff. u. a. ist mit Heranziehung von Herodian II 562, 21 für herodianisch zu erklären:

Ίματίδιον] γίνεται ἀπὸ τοῦ ἱμάτιον ἱματίδιον, ὡς ἀπὸ τοῦ ὀψάριον ὀψαρίδιον.

E. M. \* 470, 212 ist herodianisch und in dieser Form in die Orthographie aufzunehmen:

Ίλύς] ὁ πηλώδης καὶ κάθυγρος τόπος ἤγουν ἡ ὑπόστασις τῶν ὑδάτων. ἀπὸ τοῦ ἔλος γίνεται ἐλύω καὶ εἰλύω. εἶτα ῥηματικὸν ὄνομα ἰλύς διὰ βραχέος τοῦ ι ὡς πείθω πιθανὸς.

Die Bemerkung des Choiroboskos im E. M. \* 470, 302 ff. ist aus Herodian geflossen, vergl. Eustathios 877, 11 ff. und E. G. 279:

Ίνάσσω τὸ ἰσχὺν παρέχω ἀπὸ τοῦ ἔς ἰνός, ὁ σημαίνει τὴν δύναμιν, ἐξ οῦ ⟨καὶ⟩ ῥῆμα ⟨τὸ⟩ ἰνῶ ἰνώσω καὶ ἐξίνωσεν τὸ ἐξενεύρωσεν. ⟨τὸ δὲ ἔς⟩ παρὰ τὸ ἔω τὸ ὑπάρχω. ὁ μέλλων ἔσω, ὄνομα ῥηματικὸν ἔς καὶ ἔς, ἡ δύναμις, ἡ ὑπάρχουσα ἔν τινι, ὥσπερ ἀπὸ τοῦ θέω θίς καὶ ῥήσσω ῥηγμίς. τὸ δὲ ῖς γράφεται διὰ τοῦ τ ὡς δικατάληκτον. οὐ μόνον δέ τὴν δύναμιν σημαίνει, ἀλλ' ἔστι καὶ ὄνομα ποταμοῦ, ὡς φησιν Ἡρόδοτος (Ι 179) καὶ Γοίλαξ (Γύλαξ cod. Sorb., Φύλαξ Eustathios a. a. O., zu lesen sein wird wohl Πάρθαξ nach Herodian πμλ. II 925, 9 Lentz) ὁ ἱστορικός.

Trotz Herodian II 64, 10 glaube ich nicht, daß Herodian ενέον nicht als δποκοριστικόν von ες angesehen hat, glaube vielmehr, daß von Herodian stammt, was E. M. \* 470, 322 und E. G. 279, 8 und 290, 4 ff. steht:

Ίνίον διὰ τοῦ τ' ὡσπερ γὰρ παρὰ τὸ σφήξ σφηκός γίνεται σφηκίον — σημαίνει δὲ τὸν μικρὸν σφήκα — οὕτω καὶ παρὰ τὸ τς ἐνός γίνεται ἐνίον · σημαίνει δὲ τὸ νεῦρον τὸ νεῦρον τὸ δν ὁπίσω τοῦ τραχήλου. τὸ γὰρ ἡνίον διὰ τοῦ η γράφεται. παρὰ γὰρ τὸ ἀνύω γίνεται. Entweder hat Herodian in der Orthographie anders als in der Ἰλιακή geurteilt oder die Regel zu Hom. I 147 ist unvollständig. Eustathios hat ἡνίον; vielleicht ist ἡνίον nur zum Vergleich des Accentes, nicht als Beispiel

angezogen; ἐνίον kann es nicht heißen. Dann würde ὡς ἡνίον nach der Analogie von ἡνίον heißen.

Da Herodian ἔχρια II 97, 2 ein ἡηματικόν nennt und erklärt, darüber ἐν ἑτέροις gesprochen zu haben, so kann dies ἑτέροις auch auf die Orthographie sich beziehen, in welcher nach E. M. 470, 32 (vergl. Millers Mél. 166 und Eustath. 1037, 35 ff.) über dieses Wort vielleicht so gelehrt wurde: ἔχρια διὰ τοῦ τ΄ παρὰ γὰρ τὸ εἰς ὕψος ἐχνεῖσθαι, οἰον ἐχήριά τινα ὄντα.

Ταταρ im Ε. Μ. \* 470, 90 (s. Mél. 166 und V zu 470, 33): ἵαταρ ἱατιαῶς ι ἀπὸ γὰρ τοῦ ἱανεῖσθαι · Ἡσίοδος ⟨Theog. 690⟩ "οἱ δὲ κεραυνοὶ ἵαταρ ἄμα βροντἢ τε καὶ ἀστεροπἢ ποτέοντο \*. Πλάτων δὲ ⟨Rep. IX 575 C⟩ ἀντὶ τοῦ ἐγγὺς τίθησιν, οἶον τὸ λεγόμενον "οὐδ' ἵαταρ βάλλει \*.

Die Stelle bei E. M. 470, 35 scheint mir, verglichen mit Herodian II 626, 26 = Choirob. dict. I 267, 6 ff., nicht recht klar; vergl. Lobecks parall. 171 und Choirob. I 69, 31 ff. Jedenfalls muß hier E. M. 470, 35 ff. mehr wissen als Choiroboskos, vergl. ἔχτις und ἔχτινος im E. G. Vielleicht hatte E. M. einen ausführlicheren Choiroboskos vor sich. Uebrigens ist E. M. 470, 40 und 43 sowie Choirob. Orth. 201, 15 ἔχοντος zu lesen; vergl. Millers Mél. 167, der durchaus Lobecks Zweifel bestätigt. Also ist für Herodian zu lesen:

ἰχτῖνα,  $\langle \delta \rangle$  σημαίνει τὴν λεγομένην λούπην, διὰ τοῦ  $\mathfrak{t}$  · παρὰ γὰρ τὸ ἱχνεῖσθαι. Πλάτων δὲ  $\langle \mathsf{ταύτην} \mathsf{τὴν} \mathsf{αἰτιατιχὴν} \rangle$  προπαροξυτόνως λέγει  $\langle \mathsf{fragm. 243 \ Kock} \rangle$ , ώς  $\langle \mathsf{xαὶ} \rangle$  παρ' 'Αριστοφάνει  $\langle \mathsf{fragm. 628 \ K} \rangle$ .

"ἴχτινα παντόφθαλμον άρπαγαῖς τρέφων" (άρπαγαῖς τρέφων Κοck, ἄρπαγα τρέφων Ε. Μ., 470, 36 ἄρπαγα στρέφων Ε. Μ. \* 470, 99 et Choirob. diet. I 267, 8; ὀφθαλμοῖς τίνων Ετym. gen. bei Miller Mél. 167). οὐ γάρ ἐστιν ἀπό τῆς ἰχτίν εὐθείας · οὐδαμοῦ γὰρ ἡ εὐθεία αὕτη εὕρηται ἐν χρήσει, ἀλλ' ἔστιν ἴχτινος ἡ εὐθεία, ὡς παρὰ Σοφοχλεῖ (fragm. 700 N²)·

"ϊκτινος ως ἔκλαγξε παρασύρας κρέας".

τούτου ή γενική ἐκτίνου, ὡς παρὰ Σιμωνίδη ⟨fragm. 12 B⁴⟩"σπλάγχν' ἐμφαγόντες αὐτίκ' ἐκτίνου\*

(ἀμπέχοντες die Hdss., ἐμφαγόντες Stadtmüller). ή δοτική ἰκτίνφ, καὶ ή αἰτιατική ἴκτινον, ὡς παρὰ Μενάνδρφ (fragm. 926 Kock).

"άλλὰ προσέδωκας τάλαντον είναι παρ' ήμιν τὸν ἴκτινον". καὶ κατὰ μεταπλασμόν ἴκτινα, ὡς ἀλίτροχον ἀλίτροχα παρ' Ἰβύκφ (fragm. 50 B.4), καὶ διθύραμβον διθύραμβα παρὰ Πινδάρφ (fragm. 86. 85. B.5). (καὶ τὸ ἴκτινος δὲ γράφεται διὰ τοῦ ι) τὰ γὰρ διὰ τοῦ ινος προπαροξύτονα, μὴ ὅντα ἀπὸ ἀπλοῦ ἔχοντος τὴν ει δίφθογγον, διὰ τοῦ ι γράφεται, οἰον φήγινος, λίθινος, ξύλινος κάμινος, κόφινος, ἀνθρώπινος, ἔνδινος. οὕτως οὐν καὶ ἴκτινος. πρόσκειται μὴ ὅντα ἀπὸ ἀπλοῦ ἔχοντος τὴν ει δίφθογγον" διὰ τὸ ξένος, ξεῖνος κατὰ πλεονασμὸν τοῦ ι καὶ ἐκεῖθεν εὕξεινος.

Unverständlich ist der Artikel bei Lentz II 525, 28. Warum hier Lentz sich mit der mageren Bemerkung: Ινις ὁ υίός: begnügt hat, weiß ich nicht. Der Artikel bei Choiroboskos 220, 22 lautet:

Ίνις, σημαίνει δὲ τὸν υίον, διὰ τοῦ τ. ἢ γὰρ παρὰ τὸ ἰσον (l. ἔς ἰνός) γέγονε · δύναμις γὰρ τῶν πατέρων οἱ υἱοί · ἢ παρὰ τὸ ἰαίνειν γέγονε · καὶ γὰρ τὰ τέκνα τοὺς πατέρας εὐφραίνουσιν. ἢ παρὰ τὸ ἰνοῦν τὸ σημαῖνον τὸ ὑηλάζειν; vergl. Ε. G. 279, 25 ff. und E. M. 471, 22 ff. Aus Hesychios s. v. ἰνις geht übrigens hervor, daß auch der Anfang des Artikels, d. h. die Bedeutung bei Lentz nur unvollständig wiedergegeben ist.

Warum Lentz II 525, 22 die Etymologie von ἐνδάλλω weggelassen hat, vermag ich nicht einzusehen: ὥσπερ παρὰ τὸ ἄγω γίνεται ἀγάλλω καὶ παρὰ τὸ ἱῶ τὸ πέμπω ἰάλλω, οὕτως παρὰ τὸ εἰδῶ τὸ ὁμοιῶ γίνεται ἰδάλλω, καὶ πλεονασμῷ τοῦ ν ἰνδάλλω.

Ε. Μ. 471, 27: Ἰνώ παρὰ τὸ ἴς ἰνός ἢ παρὰ τὸ δύειν Δυνώ, ἀποβολῆ τοῦ δ καὶ τροπῆ τοῦ υ εἰς ι. καὶ γὰρ εἰς τὴν θάλασσαν ἔδυνεν ἡ Ἰνώ. Thörichter als die Etymologie von Ἰναχος und Ἰνωπός ist die von Ἰνώ auch nicht.

Wie aus Herodian II 239, 5 f. hervorgeht, ist E. M. 471, 47 ff. herodianisch: παρὰ τὸν ἔξω μέλλοντα γέγονεν ἔξαλος. ὡς ἀπὸ τοῦ ἄγω ἄξω ἄξιος, οὕτως ⟨ἀπὸ τοῦ⟩ ἔχω ἕξω ἔξιος χαὶ ἔξαλος. δεὶ δὲ γινώσχειν, ὅτι πολλάχις τὰ παράγωγα ἀλλάσσουσι τὸ πνεῦμα ⟨τῶν πρωτοτύπων?⟩. καὶ ἀπὸ μὲν δασέος γίνεται ψιλόν, ὡς τὸ ἄμα ἄμυδις, ἥλιος ἀπηλιώτης οὕτως καὶ ἀπὸ τοῦ ἔξιος (für ἔξω) ἔξαλος.

Ebenso E. M. 471, 51 f.: Ἰξίων ἀπὸ τοῦ ἵκω ἵξω ἵξιος καὶ Ἰξίων ὡς ὄφις ὄφιος Ὀφίων.

Uebrigens schreibt das Et. gen. bei Miller Mél. 169 statt der Worte oder nach den Worten im E. M. 471, 51: ούτως από του ίξω ίξαλος also: ούτως και από του ίξιος 'Ιξίων. Mit anderen Worten: bei Choiroboskos in der Orthographie fehlt heute ἔξαλος, das im E. M. und im Et. gen. erhalten, und aus des Choiroboskos Orthographie abgeschrieben ist. Also ist der Artikel des E. M. 471, 46 ff. auch für den Choiroboskos in Anspruch zu nehmen, mit dieser Einleitung: Ίξαλος διά του ι ώς γάρ ἀπό του ἄγω ἄξω ἄξιος γέγονεν, ούτως παρά τὸν ἔξω μέλλοντα ἔξιος καὶ ἔξαλος. δεῖ δὲ γινώσκειν — ουτως ἀπό του ίξιος ίξαλος; sodann ουτως και ἀπό του ίξιος Ίξίων, ώς δφις δφιος 'Οφίων. Sodann folgte im Et. gen. (s. Miller Mél. 169) der Artikel bei Choirob. Orth. 221, 25-30, aber in dieser weit klareren Gestalt: (γράφεται δὲ (τὸ Ἰξίων) διὰ τοῦ τὸ καὶ κατὰ τὴν ἄρχουσαν καὶ κατὰ τὴν παραλήγουσαν, κατά μὲν τὴν ἄρχουσαν τῷ λόγῳ τοῦ Βιθυνία καὶ γὰρ έχει τὸ ι κατά τὴν δευτέραν συλλαβήν (also nach der Regel Choirob. Orth. 183, 17). κατά δὲ τὴν παραλήγουσαν (τῷ) τοῦ 'Αμφίων (d. h. nach der Regel Choirob. Orth. 168, 6 ff.) τὸ δὲ ι τὸ ἐν τῆ ἀρχούση τοῦ Ἰξίων θέσει μακρόν ἐστι καὶ γὰρ ἐπιφέρεται τὸ ξ. οὐδέποτε δὲ (τὸ υ καὶ ι) πρὸ τοῦ ξ φύσει μακρόν έστιν χωρίς εί μη λόγφ άρχούσης παρφχημένου, οίον φοίνιξ δοίδυξ κήρυξ. πρόσκειται χωρίς εί μη λόγφ άρχούσης παρφχημένου διά τὸ ίξεύω ίξευον τὸ μὲν γάρ ίξεύω θέσει μαχρόν ἔχει τὸ ι, τὸ δὲ ἴξευον φύσει μαχρόν.

Die Regel Choirob. Orth. 168, 6—13 lautet im Baroccianus 50 also:

'Α μφίων: διὰ του ι · ἔστι γὰρ ὄνομα χύριον ἀπὸ τῆς ἀμφί προθέσεως καὶ τῆς ἰών προθέσεως, ἀμφιτων βαρύτονον καὶ ἀμφίων κατὰ κρᾶσιν τοῦ (l. τῶν δύο) ι (l. ιι) εἰς εν ι μακρόν τὰ γὰρ διὰ τοῦ ιων βαρύτονα τρέποντα τὸ ω εἰς ο ἐν τῆ γενικῆ, εἴτε χύρια εἰτε μὴ χύρια, καὶ τὰ φυλάττοντα τὸ ω ἐν τῆ γενικῆ χύρια βαρύτονα, οἰον Ἡμαθίων Ἡμαθίωνος · καὶ τὰ ὀξύτονα τὰ κοινὰ τῷ γένει , οἰον ὁ περιχτιών καὶ ἡ περιχτιών (περιχτιών hat d. cod.), ἀποστρέφεται τὴν ει δίφθογγον κατὰ τὴν παραλήγουσαν χωρὶς τοῦ πλείων χερείων μείων καὶ ἀρείων τοῦ συγκριτιχοῦ. ᾿Αμφίων δέ ἐστιν ὁ ἀδελφὸς τοῦ Ζήθου (ξήθου cod.), ὁ υίὸς τοῦ Διός, ὁ χτίσας τὰς Θήβας. R. Schneider in s. Bod-

leiana S. 20 hat daraus einen orthographischen Kanon des Herodian hergestellt, mit dessen Gestaltung man sich einverstanden erklären kann; nur ὑποκοριστικά aus κύρια nach Theognost 27, 25 zu verbessern, liegt kein zwingender Grund vor. Ἡμαθίων ist als παρώνο μον eben auch ein κύριον τύπφ ὑποκοριστικῷ, und κύριον ist die Hauptsache; daher hat auch Arkadios 18, 1 nicht den Zusatz. Hält man für Herodian unbedingt einen Zusatz zu κύρια für unerläßlich, so kann man ja κύρια ἐξ ὑποκοριστικῶν μεταχθέντα (μετηγμένα) oder κύρια τύπου ὑποκοριστικοῦ schreiben; κύρια aber möchte ich auch für Herodian nicht missen¹).

Der Artikel  $^{\prime}$ I  $\lambda \eta$  E. M. \* 470, 144 ist unter Vergleichung des Et. gen. im codex Vossianus und bei Miller Mél. 167 in folgender Gestalt in die Orthographie aufzunehmen:

"Ιλη ή άθροισις ήγουν τὸ πλήθος διὰ τοῦ ι παρὰ γὰρ τὸ εἰλεῖσθαι γέγονε πολλὰ γάρ εἰσιν ὀνόματα ἀπὸ ἡημάτων γινό-

Daß dies ächte Weisheit des Subulcus ist, beweist der mehr allgemein gehaltene Kanon in seinen Dict. in Theodos. I 272, 25—36. Ueber das, was Reitzenstein, Gesch. der griech. Etymol. S. 40, 222, 278 und 284 f. mitteilt, werden wir uns an anderer Stelle auszulassen haben, namentlich auch über die Stellung des oben mitgeteilten Zusatzes in V zu der Quellenangabe: οδτω Χοιροβοσκὸς εἰς τὴν Ορθογραφίαν αὐτοῦ; vergl. E. M. 93, 4—6 = Reitzenstein S. 41 f.;

E. M. 146, 19 ff. = Choirob. Orth. 163 und 174.

<sup>1)</sup> Wenn aber Schneider weiterfährt: neque vera esset regula, si κόρια legeretur; nam haud pauca sunt nomina propria φυλάττοντα τὸ ω ἐν τῆ γενικῆ quae non in ιων sed in ειων exeunt: Herodian II 434, 9—11, so ist das nicht vollständig. An der angezogenen Stelle des Herodian, die Lentz aus Choir. Orth. 269, 30—33 entnommen hat, sind ja auch nur παρώνυμα ανοη κύρια gemeint: 'Ατρείων und Πηλείων sind πατρωνυμικά, 'Αργείων und Καζμείων sind ἐθνικά. Deutlich, nur nicht vollständig, steht dies im codex Vossianus des E. M., ein Teil des Artikels 'Αμφίων dieses Lexikons 92, 1—33; zu Z. 32 nach den Worten: ὥσπερ τὸ 'Ιξίων καὶ Δολίων (beide mit langem i) steht im Vossianus Folgendes, das bei Gaisford unter den Text gesetzt ist: τὰ γὰρ διὰ τοῦ ιων βαρύτονα τρέποντα τὸ ω εἰς ο ἐν τῆ γενικῆ τρισύλλαβα, εἴτε κύρια εἴτε μή, ἀποστρέφονται τὴν ει δίφθογγον κατά τὴν παραλήγουσαν, οἶον Δολίονος, 'Ιξίονος, 'Αμφίονος, βελτίονος, ταχίονος, βραδίονος, διπλασίονος, καλλίονος. πρόσκειται ,κ ὑρι α ε διὰ τὸ 'Ατρείων, Πηλείων, Καδμείων το δὲ Καδμείων ἐθνικόν. πρόσκειται ,β αρ ὑτ ο ν α ε διὰ τὸ Καρνειών Καρνειώνος τοῦτο γὰρ κύριόν ἐστιν δνομα πόλεως καὶ φυλάττει τὸ ω ἐν τῆ παραληγούση. ἀλλ' οὐκ ἀντίκειται, δτι οὐκ ἔστι βαρύτονον, τὸ 'Ωρίων ἀπὸ φύσει μακρᾶς ἀρχόμενον συλλαβῆς ἔχει καὶ τὴν παραλήγουσαν ποιητικῶς ἐκτεινομένην.

μενα, γραφομένων μὲν τῶν ρημάτων διὰ διφθόγγου, τῶν δὲ δνομάτων διὰ τοῦ ι' οῦτως οὖν καὶ τὸ εἰλῶ ῖλη. ἢ οὕτως ' τὰ παρὰ τὸ εἰλῶ παράγωγα ὀνόματα σύνθετα μὴ κατὰ τὸ ἄρχον μέρος διὰ τοῦ ι γράφεται, οἰον ἰλύς, ἰλεός ἡ κατάδυσις, Ἰλισσός ποταμός. πρόσκειται "σύνθετα μὴ κατὰ τὸ ἄρχον μέρος " διὰ τὸ εἰλίπους' τοῦτο γὰρ διὰ τῆς ει διφθόγγου γράφεται, ἀλλὰ κατὰ τὸ ἄρχον μέρος σύνθετον τῷ εἰλῶ. πρόσκειται "παράγωγα ὀνόματα" διὰ τὸ εἰλύω καὶ εἰλίσσω' ταῦτα γὰρ οὖκ εἰσὶν ὀνόσκοτα.

Das gleiche gilt für Ἰλιος E. M. \* 470, 157; vergl. Millers Mél. 167 und CAO I 212, 14—23:

Τλιος: τὸ ι μακρόν · πρῶτον μὲν ὅτι γέγονε παρὰ τὸ Ἰλος ὄνομα κύριον, οὖ τὸ ι φύσει μακρόν ἐστι · δεύτερον δὲ ὅτι τὸ ι ἐπιφερομένου συμφώνου ένὸς ἀπλοῦ, ῷ ὑποτάσσεται τὸ ι ἢ τὸ υ, φιλεὶ ἐκτείνεσθαι κτλ. = Η 18, 10—13. Es ist kein Grund vorhanden, nicht anzunehmen, daß dieser Kanon aus dem περὶ χρόνων betitelten Abschnitt des zwanzigsten Buches der καθολική auch in der Orthographie wiederholt wurde. Es folgt dann in allen Fassungen des Artikels über Ἰλιος noch die Bemerkung: ἐστέον δὲ ὅτι οἱ ᾿Αττικίζοντες οὐδετέρως λέγουσι τὸ Ἰλιον · εἰ δέ που εὐρεθἢ θηλυκὸν Ἰλιος, Δωρικῶς (Ἰωνικῶς Cobet) εὐρίσκεται καὶ οὐκ ἐν ἰάμβω, ἀλλ ἐν στίχω, οἰον

# "Iliov ipiv"

Der Artikel bei Lentz II 526, 8—10 ist nicht genügend klar. Das Richtige hätte Lentz schon aus Meineke Anal. Alex. p. 147 ersehen können. Vergl. CAO II 377, 30—378, 2 und Herodian II 437, 8 ff. Also ist zu schreiben: τὰ γὰρ διὰ τοῦ ιος δισύλλαβα διαφόρως τονούμενα διὰ τοῦ ι γράφεται, βίος βιός, Χίος Χὶος, θρίος Θρῖος ὄνομα τόπου, Διός Δὶος, ἴος δ μόνος, ἰός ὁ τοῦ ὄφεως, ἢ τὸ βέλος ἀπὸ τοῦ ἰέναι, Κρὶος ὄνομα Τιτᾶνος καὶ κριός ὁ προηγούμενος τῆς ποίμνης παρὰ τὸ κεκρίσθαι τὰς τρίχας, \* \* \* μνιός ὁ ἀπαλός παρ' Εὐφορίωνι.

Auch II 526, 11 steht besser im E. M. 473, 5 als im Choirob. und Hesych.:

Το χ έ αι ρ α ή "Αρτεμις, ή περὶ ἰοὺς καί τόξα χαίρουσα, ἢ παρὰ τὸ χέειν τοὺς ἰούς, ὅ ἐστι τὰ βέλη τοξότις γὰρ ἡ θεός. Nach πμλ 939, 4 und 945 f. ist die Herleitung ἰότης von ἔεσθαι, wie sie E. M. 473, 8 steht, herodianisch und in die Orthographie aufzunehmen: ἐότης ἀπὸ τοῦ ἔεσθαι καὶ εἰς πάντα ἐέναι.

Bei ἔππος II 526, 15 hatte Herodian sicher auch die Etymologie angegeben: E. M. 473, 33 und Choirob. 225, 22; CAO I 209, 4 f. und 32: παρὰ τὸ ἱέναι τοὺς πέδας ἢ ἵπτασθαι τοῖς πεσίν.

Die pneumatische Regel, die E. M. 474, 11—13, CAO I 209, 1 ff. und 30 f., 214, 29 ff. u. s. w. steht, stammt sicher von Herodian, wie aus Theodoret im Baroccianus 68 fol. 44° erhellt: τὸ τ πρὸ δύο συμφώνων τῶν αὐτῶν ψιλοῦται, οἶον ἴλλος, ἰσσάδιος (? Ἰσσαῖος?, auch Ἰσσηδών wäre möglich), Ἰσσός, Ἰππος, ἔννος· τὸ δὲ ἔππος δασύνεται. An Beispielen fügt E. M. 474, 12 noch ἰλλάς und ἰλλοί, bzw. ἰλλός hinzu und zu ἰλλάς führt CAO I 209, 1 ff. das Beispiel aus Hom. N 572 an: ἰλλάσιν οὐκ ἐθέλοντα, das wir sicher auch dem Herodian vindicieren dürfen.

Die Regel, welche Lentz II 448, 20-24 bietet, verstehe ich in dieser Form nicht, auch nicht seine Anmerkung. Warum läßt er Kipos und Mipos aus? Doch nicht etwa, weil diese χύρια ὀνόματα nur durch das E. M. bezeugt sind? σχίρος oder richtiger σκίρος ὁ (so) γύψος kann natürlich nicht richtig sein. Wenn aber Lentz sagt, dieses σκίρος heiße bei Hesychios σκετρος, so hätte er hinzufügen müssen, es heiße auch σχιρός bei Hesychios. Aber jedenfalls ist dieses σχίρος ὁ γύψος verderbt, wie schon daraus hervorgeht, daß es zwischen den Eigennamen steht, von denen doch hier allein die Rede sein soll. Es folgt ja auch noch ein allerdings ebenfalls verderbtes χύριον ὄνομα, Σιβήρος. Daher ist nach Μίρος, ποταμός Φρυγίας so zu lesen: σχείρος ἢ σχιρός ἡ γύψος, Σχίρος δὲ ἢ Σχίρος δνομα χύριον. Wir hätten hier also eine αντιδιαστολή nach Accent und Orthographie: das deutet ja auch das δέ an. Warum aber Herodian nicht νειρός als ἐπιθετικόν von den χύρια ausnehmen soll, ist nicht abzusehen; vielleicht hat er es sogar mit Bezug auf den bei Josephos (A. I. X 9, 1 vorkommenden Eigennamen Nõpos gewählt. Ganz rätselhaft erscheint daher die folgende Anmerkung von Lentz: "Hinc apparet grammaticum E. Magni - probaret\*. Auch hätte Lentz

Z. 23 doch nicht fortfahren sollen μεθ' ών, was zu βαρύνεται Ζ. 20 nicht paßt, sondern entweder mit πρόσκειται κύρια, wie E. M. 475, 28, oder εἰ μέντοι ἐπιθετικὰ ἢ προσηγορικὰ εἰη, wie Arkadios 78, 9 f. = Herodian I 191, 4 f., oder ἐπιθετικὰ δέ ἢ προσηγορικὰ ὄντα (auch ἐπὶ μέντοι προσηγορικῶν καὶ ἐπιθετικῶν) ἱρός δ ἱερός, λίρος δ ἀναιδής, σιρός δ κατώγειος οἰκος (letzteres doch mit σιρός s. v. und s. σιροίς und s. σιρούς bei Hesychios identisch; übrigens hieß auch dies σειρός: Phot. II 149 N., Pollux Θ 49 (μέρη δὲ πόλεων καὶ κατάγειοι οἰκήσεις καὶ σειροί) und Varro de r. r. I 57; beide Formen hat Suidas; die übrigen Stellen s. bei Bernhardy II 2, 765. Demgemäß muß die ganze Stelle II 448, 20—24 also heißen:

Τὰ διὰ τοῦ ιρος δισύλλαβα βαρύτονα κύρια ὄντα διὰ τοῦ τ γράφεται, οἰον Ἰρος, Κίρος, Πίρος ὄνομα ποταμοῦ, Τίρος ὄνομα ποταμοῦ, Μίρος ποταμὸς Φρυγίας · ⟨σκεῖρος ἢ⟩ σκίρος ἡ γύψος, Σκίρος δὲ (ἢ Σκῖρος) ὄνομα κύριον. πρόσκειται "κύρια ὄντα" διὰ τὸ λῆρος ἡ φλυαρία καὶ νειρός ὁ ὁρμητικός, ἱρός ὁ ἱερός, λιρός ὁ ἀναιδής, σιρός, ὁ καὶ σειρός, ὁ κατώγειος οἰκος. Natürlich muß der Schluß des Artikels nach II 526, 27 eingeschoben werden: ἰστέον δὲ ὅτι οὐ μόνον ὁ παρὰ τῷ ποιητῆ Ἰρος ἐλέγετο, ἀλλὰ καὶ ἄλλος πρὸ αὐτοῦ ἡν Ἰρος λεγόμενος ἔστι δὲ καὶ Ἰρος πόλις Θεσσαλίας, ἀπὸ Ἰρου τοῦ κτίσαντος αὐτήν · ⟨Λυκόφρων [905] Ἰρόν τε καὶ Τραχίνα καὶ Περραιβικήν". ὁ πολίτης Ἰρώτης ὡς Ἰπειρώτης, Μαλλώτης ex Steph. Byz. s. v. Ἰρος). Die Kargheit der Beispiele ist wohl auf Rechnung des Epitomators zu setzen.

Noch verkehrter ist der Artikel über Ipis II 526, 16. Die Ueberlieferung darüber steht bei Choirob. Orth. 221, 7-13 und 19 f.:

Τρις τ ἡ παράδοσις (worauf der Verfasser wie auch sonst häufig auf die S. 183, 17—23 stehende Regel 2) hinweist, wo Z. 19 δριμός in d. Hdschr. steht, Z. 20 δὲ in d. Hdschr. fehlt und Z. 23 γράφεται nach διὰ τοῦ τ hinzugefügt ist, vergl. auch Lentz II 430, 14—16) und:

Τρις: σημαίνει δὲ τὴν ἄγγελον τῶν θεῶν καὶ τὸ τόξον ἐν

<sup>2)</sup> Diese Regel steht auch bei Charax so: πᾶσα λέξις ἀμφιβαλλομένη κατά τὴν πρώτην συλλαβήν, ἔχουσα δὲ ἐν τἢ ἑξῆς συλλαβἢ το τ ἢ τὸ υ, διὰ τοῦ τ ἔχει τὴν ἀμφίβολον, οἶον Ἰσις, Ἰρις, [βις, Ἰλιος, ἰλύς, ἰκρίον (80), ἰνίον.

τω ούρανω φαινόμενον διά του ι έπειδή τὰ εἰς ρις θηλυκά δηματικά δισύλλαβα βαρύτονα ένὶ φωνήεντι παραλήγεται · χαίρω χάρις, εἴρω ἔρις· χυρίως γὰρ ή μάχη ή διὰ λόγων γενομένη. δαίω, σημαίνει δὲ τὸ κόπτω, δαίς καὶ κατά τροπὴν τοῦ α εἰς η δής, και κατά πλεονασμόν του ρ (και ι) δηρις · ούτως και ἀπὸ τοῦ εἴρω τοῦ σημαίνοντος τὸ λέγω γέγονεν Τρις. Ausführlicher steht dies im E. M. 475, 37 ff. Auch hier die Herleitung von εἴρω = λέγω; die Bedeutungen von Τρις sind zahlreicher angegeben. Die Regel selbst lautet: (γράφεται δὲ διά του ι τῷ λόγφ του Βιθυνία, d. h. nach der CAO II 183, 17-23 aufgestellten Regel; καὶ γὰρ ἔχει κατὰ τὴν δευτέραν συλλαβήν τὸ ι · ἡ ὅτι; im cod. Sorbon.: γράφεται δὲ διὰ τοῦ ι, ἐπειδή) τὰ εἰς ρις θηλυκά δηματικά δισύλλαβα (βαρύτονα) ένὶ φωνήεντι θέλει παραλήγεσθαι, οίον χαίρω χάρις, είρω έρις καί Τρις, δαίω δήρις το δε χουρίς, δ σημαίνει το εργαλείον του χουρέως, όξύνεται το δε Χαίρις Χαίριδος δνομα χύριον, άρσενικόν έστι · το θουρις από του θουρος γίνεται. Diese Stelle hat Lentz in die Anmerkung zu II 526, 16 verwiesen - ohne ersichtlichen Grund; denn daß der Kanon herodianisch ist, hat Lentz selbst nicht bezweifelt, da er ihn - freilich auch nicht vollständig — II 898, 31—34 aufgenommen hat. Der Kanon gehört in erster Linie in die Orthographie und zwar in der aus Choirob. 221, 17 ff. und E. M. 475, 37 ff. vereinigten Form. Sehr verstümmelt ist E. G. 282, 7 ff., noch mehr CAO I 210, 5-7.

Sowohl der Bearbeiter der Fragmente Herodians, als auch der neueste Herausgeber der Dictata des Choiroboskos hätten gut gethan, bei ihrer Textkonstitution sich mehr an die Stellen des E. M. zu halten, wo dieses nachweislich den Choiroboskos ausgeschrieben und dabei noch einen besseren Text vor sich hatte, als ihn die heutigen Handschriften bieten. Man vergleiche Stellen wie:

### E. M. 476, 23 ff.:

Τσ θι σημαίνει τὸ γίνωσκε ἐχ τοῦ ἰσῶ. τὰ εἰς ω λήγοντα ῥήματα κατ' ἔνδειαν χρόνου ἐχ βαρυτόνων εἰς περιοπώμενα μεταγόμενα διχρόνφ βραπείχω στιχῶ, φείδω φιδῶ, τεύχω στείχω στιχῶ, φείδω εἴοω ἰσῶ καὶ τυχῶ. οὖτως οὖν καὶ εἰδῶ εἴοω ἰσῶ καὶ

Choiroboskos diet. II 362, 23—30 H = Herodian II 843, 27—34:

τὸ δὲ ἰσθι τὸ σημαίνον τὸ γίνωσκε γέγονεν οῦτως ώσπερ ἀπὸ τοῦ ἰστημι γέγονεν ἰσταμεν καὶ ἰσταθι, οῦτω καὶ ἀπὸ τοῦ ἰσημι τοῦ σημαίνοντος τὸ γινώσκω, ὅπερ Δωρικῶς γίνεται ἰσαμι, ὡς δηλοὶ Θεόκριτος λέγων (V 119).

111

ζοημι παράγωγον, δπερ Δωρικώς γίνεται ζοαμι, ώς παρά Θεοκρίτω. (ν 119).

"καλῶς μάλα τοῦτό γ' ἴσαμι" (ἀπὸ) δὲ τούτου γίνεται τὸ πληθυντικὸν ἴσαμεν καὶ κατὰ συγκοπὴν ἴσμεν) καὶ τὸ προστάκτικὸν ἴσαθι καὶ κατὰ συγκοπὴν ἴσθι.

τὸ τρίτον Ισάτω καὶ Ιστω κατὰ συγκοπήν.

γίνεται τὸ πληθυντικὸν ἴσαμεν καὶ κατὰ συγκοπὴν τοῦ α ἴσμεν. ἐκ δὲ τούτου γίνεται τὸ προστακτικὸν ἴσαθε

καί κατά συγκοπήν του α ζοθι καί λοιπόν τροπή του θι εις τω ζοτω.

Dagegen bietet E. M. 476, 17—22 nichts mehr als Choirob. II 362, 15—23 wie E. M. 476, 36 ff. = Choirob. II 362, 10 ff. ist. Aber woher stammt E. M. iozot 476, 5—16 und 475, 51 ff.?

Der Artikel II 527, 1 f. ist nicht vollständig; zu schreiben ist so:

Τσις, δνομα δαίμονος τιμωμένης παρὰ τοῖς Αἰγυπτίοις, διὰ τοῦ ι γράφεται · οἱ μὲν γὰρ λέγουσιν ὅτι αὐτή ἐστι τῆ γῆ, ἐπειδὴ παρὰ τὸ ἰσόν ἐστι καὶ ἡ γῆ ἴση καὶ σφαιροειδής. ἔτεροι δὲ λέγουσιν ὅτι αὐτή ἐστι ⟨καὶ⟩ ἡ Ἰώ καὶ διὰ τοῦτο διὰ τοῦ ι γράφεται, ἐπειδὴ ἡ Ἰώ παρὰ τὸ ἴεσθαι ὅ ἐστι πλανάσθαι γέγονε · καὶ γὰρ πολλὰ ἐπλανήθη ἡ Ἰώ μεταβληθείσα εἰς βοῦν. καὶ ἄλλως "πάσα λέξις ἀμφιβαλλομένη": vergl. außer den von Lentz angeführten Stellen E. M. 476, 48 ff. (nach welchem der Schluß statt καὶ ἄλλως κτλ. auch so heißen könnte: ὑπάγεται δὲ τὸ Ἰσις τῷ κανόνι τοῦ Βιθυνία· καὶ γὰρ ἔχει τὸ ι ἐν τῆ δευτέρα συλλαβῆ ὡς Ἰρις) und Ε. G. 282, 58 ff.

Auch II 527, 3 steht viel besser bei E. M. 477, 12 ff. und an den von Gaisford aus Handschriften gesammelten Stellen; wenn Herodian bei Choirob. Orth. 224, 4 f. sagt, die Schreibung von έσος mit ε sei κατὰ παράδοσεν, so kann das nur im Gegensatz zu der Orthographie κατ' ἐτυμολογίαν der Grammatiker gemeint sein, und nach dieser letzteren sollte es είσος geschrieben werden, wie es auch im E. G. 283, 32 ff. heißt: Ἰσος παρὰ τὸ ἔημε τό πορεύομαε, ὁ μέλλων ἴσω καὶ ἐξ αὐτοῦ ἰσος ὁ τοὺς λοιποὺς ἀκολουθών. ἢ ἐσος διὰ τοῦ ε, ὡφειλε δὲ διὰ διφθόγγου παρὰ γὰρ τὸ είδω τὸ σημαΐνον τὸ ὁμοιῶ, ὁ ὅμοιος ἐτέρφ τινί · (ἀλλ' οὐκ ἀντίκειται ·) πολλὰ γάρ ἐστιν ὀνόματα. Die letzten vier Worte bedeuten: ἔσος wird mit ε geschrieben nach der Regel, die z. B. E. M. 568, 26 ff. und Choirob.

Epim. in Psalt. 27, 24 = Herodian II 430, 17-20 steht. Die drei anderen Artikel des E. G. über loog: 283, 7-15; 283, 16 f. und 283, 22-26 sind nur Teile des obigen Artikels aus dem E. M., der eine dieser Teile, 283, 22 ff. ist derselbe wie CAO I 210, 21-25. Aus derselben Quelle stammen die gelegentlichen Bemerkungen über loog in den verschiedenen Scholienmassen. Ob nun beispielsweise die Notiz in den Scholia Townleiana zu Hom. X 132 (vol. VI pag. 383, 3 f. Maass): ίσος τινές διά της ει διφθόγγου άντί του δμοιος, έπεί καί τὸ εἰσάμενος ἀντί τοῦ ὁμοιωθείς (auch im cod. Genevensis 44 bei Nicole "les scolies Genévoises de l'Iliade" tom. I pag. 214) erheblichen Wert hat, wage ich nicht zu entscheiden; freilich, wenn man bei Hesychios είσον άγαθόν und ίσον δμοιον, χαλόν liest, ist man geneigt, die Notiz nicht für unwesentlich zu halten. Jedenfalls aber geht aus unserer Darlegung so viel hervor, daß die armselige Magerkeit des Lentz'schen Artikels durch nichts gerechtfertigt ist. Nach unserer Ansicht schrieb Herodian II 527, 3 (II 526, 29 ist vollkommen überflüssig) etwa so:

Τσος καὶ τὰ ἐξ αὐτοῦ διὰ τοῦ ι γράφεται κατὰ παράδοσιν. τὸ κὰ δὲ διὰ διφθόγγου παρὰ γὰρ τὸ εἴδω τὸ σημαῖνον τὸ δμοιω ἀλλ' ἔστι ἡηματικὸν ὄνομα παρὰ τὸν εἴσω μέλλοντα κατὰ ἀποβολὴν τοῦ ε΄ πολλὰ γάρ ἐστιν ὀνόματα .... εὕρηται δὲ τὸ ι μακρὸν καὶ βραχύ παρὰ μὲν τῷ ποιητῆ ἀεὶ μακρόν, οἰον (es folgen Hom. A 163, X 132 als Beispiele). παρὰ δὲ τοῖς πεζολόγοις βραχύ καὶ παρὰ τοῖς ἄλλοις ἐποποιοῖς εῦρίσκεται καὶ συνεσταλμένον τὸ ι, ὡς παρὰ Καλλιμάχω (hymn. Dian. 253).

"ήλασε Κιμερίφ ψαμάθφ ἴσον". παρὰ δὲ τοῖς τραγικοῖς καὶ κωμικοῖς συστέλλεται ἀεὶ τὸ τ, ὡς παρ' Εὐριπίδη (Phoeniss. 757).

, ἴσους ἴσοισι πολέμιοισιν ἀντιθείς\* καὶ πάλιν (Orest. 9).

"ποινής τραπέζης ἀξίωμ' ἔχων ἴσον". πατὰ δὲ ἰαμβιποὺς ἐπαμφοτερίζει. ἴσως δὲ ὁ ποιητής Δωριπῶς ἐπτείνει τὸ δίχρονον, ὡς ⟨παὶ⟩ τὸ ὕδωρ παὶ ἰλύς.

, Κείσεθ' ύπ' ιλύος " (Φ 318) και

, "Αρες "Αρες" (E 31).

Die Bemerkung im E. M. 473, 37 ff. = Choirob. dict.

I 219, 23 ff. halte ich für herodianisch, schon deshalb, weil bei Choirob. dict. I 220, 2 ff. Herodian auch für den Accusativ angeführt wird. Auch Joannes Alexandrinos bei Herodian I 424, 9 ff. bestätigt das.

Weder E. M. 477, 22 noch Schol. Hom. σ 300 (vergl. E. O. 128, 10 f.) berechtigen Lentz, den Herodian II 286, 19 εσθμός von εημι ableiten zu lassen; zu schreiben ist die Stelle so:

Ἰσθμός παρὰ τὸ ἔημι (s. Ε. Μ. 467, 33 f.) ἢ ἴω ἴσω ἀσμός καὶ πλεονασμῷ τοῦ ἢ ἰσθμός ὡς καὶ πορθμός πλεονασμῷ τοῦ ϑ · πορμός γὰρ καὶ πορθμός · ἢ παρὰ τὸ εἰμι τὸ πορεύομαι, τὸ πληθυντικὸν ἴμεν · ἐξ αὐτοῦ ἰμός καὶ πλεονασμῷ τοῦ σ καὶ ἐπενθέσει τοῦ ἢ ἰσθμός, εἰς ὄν τις πορεύεται. Uebrigens stand ähnliches auch II 526 nach 29 in der Orthographie; vergl. Et. gen. bei Miller S. 172. Ebenso gehört ἴστωρ II 275, 24 auch in die Orthographie.

Bei Hesychios lesen wir: Ἱστός τὸ ὀρθὸν ξύλον τῆς νεὼς καὶ τὸ ὑφαντικὸν ἀπὸ τοῦ ἐστάναι. καὶ νῆσος. Das wird wohl nach E. M. 478, 20 so zu korrigieren sein: ἐστός . . . . . . (παρά τὸ ἴστημι) ἀπὸ τοῦ (ἀεὶ) ἐστάναι. Lentz hat ἐστός nur für I 217, 2 in Anspruch genommen. Ich glaube, es gehört auch in die Orthographie in dieser Form: ἐστός . . . . . διὰ τοῦ ι παρὰ γὰρ τὸ ἵστημι ἀπὸ τοῦ ἀεὶ ἑστάναι. ἔστι δὲ καὶ νῆσος Λιβύης, sodann der Schluß des Artikels bei Steph. Byz. s. ν. Ἱστός τὸ ἐθνικὸν Ἱστιος — "Ανδριος.

Herodian II 527, 9—14 hat Lentz Choir. Orth. 222, 6—8 gar nicht berücksichtigt: ἰχανόω: τ΄ κατὰ τὴν ἀφαίρεσιν τοῦ λ παρὰ τὸ λίαν ἔχεσθαι· ἢ ἰσχανόω ἤν καὶ ἐπὶ τἢ ἐνδεία τοῦ σ (ἐκ)τέταται τὸ τ, ὡς καὶ τὸ γιγνώσκω γινώσκω. Jedenfalls ist dieser Artikel auffallend, weil 223, 17 wieder von ἰχανόω die Rede ist, freilich so, daß es von Lentz erst ergänzt werden mußte. Ich glaube aber, daß der Artikel über ἰσχανόω bei Choir. Orth. 223, 12—18 verworren, bezw. verstümmelt ist, und daß vielleicht schon Choiroboskos diese Verstümmelung in seinem Exemplar der herodianischen Orthographie vorfand. Diese Verstümmelung und Verwirrung ist auch in die Etymologika übergegangen. Denn sowohl im E. M. 478, 42 ff. als auch im E. G. 284, 1 ff. ist die Darstellung verworren, geradezu sinnlos ist sie im E. M. 478, 47 ff.; denn

iχῶ ἰχαίνω giebt es weder bei Herodian noch bei den Byzantinern; es ist ἴσχω ἰσχαίνω ἰσχανῶ zu lesen, wie aus Z. 53 erhellt; umgekehrt ist im E. G. 284, 8 und 11 ἰχανῶ zu schreiben. Wertlos wie der ganze Draco Stratonicensis ist auch das, was S. 50, 9 ff. Hermann steht; es ist aus E. M. 478, 50 ff. abgeschrieben: Lehrs Herodiani scripta tria emendatiora S. 405. Unter Berücksichtigung aller Umstände würde ich für Herodian S. 223, 12—18 und 222, 6—8 in folgender Form vereinigen:

Ίσχανόω τὸ ἐπιθυμῶ, (πὶσχανόων φιλότητος ἐυστεφάνου Κυθερείης\* (Hom. θ 288),

διὰ τοῦ ι, παρὰ τὸ ἔχω·) καὶ γὰρ πολλάκις τὸ ε ἐν τοῖς ῥήμασιν επιφερομένων δύο συμφώνων τρέπεται είς τὸ τ, οίον τέχω τίχτω (μένω μίμνω). οῦτως καὶ ἔχω ἴσχω διὰ τοῦ ι, (καὶ) ὥσπερ ἀπὸ τοῦ φῶ γίνεται φαίνω καὶ παμφαίνω καὶ ἐκείθεν ὁ μέλλων παμφανῶ (καὶ παμφανόω), οὕτως καὶ ἀπὸ τοῦ ἴσχω γίνεται ἰσχαίνω καὶ ἐκείθεν ὁ μέλλων ἐσχανῶ (καὶ ἐσχανόω ἐπενθέσει τοῦ ο), καὶ μετάγεται ὁ μέλλων εἰς ἐνεστῶτα. γράφεται καὶ ὶ χ α ν ὁ ω, διά του ι, παρά τὸ λίαν ἔχεσθαι ἰχαλόω ἀφαιρέσει του λ, καὶ τροπή του λ εἰς ν ἰχανόω. ἢ ἰσχανόω ἦν, καὶ ὥσπερ ἐν τῷ γιγνώσαω άμα τη (oder ἐπὶ τη) ἀποβολη τοῦ γ ἐκτέταται (oder έξετάθη) το δίχρονον και μετηλθεν ή θέσει μακρά είς φύσει μαχράν, οῦτως καὶ ἀπὸ τοῦ ἰσχανόω μέλλοντος γίνεται ἰχανόω ἀποβληθέντος του σ καὶ ἐκταθέντος του ι, καὶ μετάγεται ὁ μέλλων είς ἐνεστῶτα, ὡς καὶ ἀπὸ τοῦ εἴρω ὁ μέλλων ἐρῶ γίνεται ένεστώς. Ich denke, aus diesem Wiederherstellungsversuch wird zugleich die Möglichkeit der Entstehung des gemeinsamen Fehlers der Parallelstellen ersichtlich.

Hienach wird man es nur billigen können, wenn Lentz II 527, 28 f. den Artikel des Steph. Byz. über Ἰχανα in die Orthographie aufgenommen hat; nur hätte er bedenken sollen, daß wir nur noch einen oft recht mageren Auszug aus dem ursprünglichen Text des Steph. Byz. besitzen. Daher hätte er für Herodian nach Συρακουσίους schreiben müssen: (διὰ τοῦ ι΄ παρὰ γὰρ) τὸ ἰχανᾶν (τὸ σημαίνον) τὸ ἐπιθυμείν. τὸ ἐθνικὸν Ἰχανίνος, ὡς ᾿Ακραγαντῖνος Ταραντῖνος, ὡς φησιν Ἡρω-διανός (s. Steph. s. v. ᾿Ακραγαντῖνος πόλεις πέντε s. fin.).

In CAO II 378, 12-17 ist die Lücke Z. 14 aus Herodian I 200, 13-15 so auszufüllen: ὀξύνεται (τὰ (scil. εἰς υρος ύπερ δύο συλλαβάς) έχοντα θηλυκά τριγενή όξύνεται · λιγυρός καπυρός άλμυρός, ἰσχυρός, ὀιζυρός u. s. w.). Die orthographische Regel Z. 12-14 ist verkürzt aus dem Kanon, der sich auch bei Theognost 71, 33-72, 2 findet, und diese orthographische Regel ist nach dem, was Lentz praefat. CLXXX ff. sagt (vergl. Heidelb. Progr. v. 1888 S. 22 ff.), vielleicht der prosodischen Regel des Herodian bei Arkadios S. 82, 8-15 (= Lentz Herodian I 199, 13-200, 15) nachgebildet, vielleicht aber auch von Herodian selbst. Sie findet sich an zahllosen Parallelstellen, z. B. CAO II 323, 22-26. Hier kann sie ganz gewiß nicht aus Theognost hergeleitet sein, was CAO 378, 12-14 möglich ist und ebenso möglich ist E. M. 479, 9 f. Die Regel E. M. 479, 10-13 und CAO II 378, 14-17 ist aus Herodian II 15, 11 ff. verkürzt; es ist aber bei Herodian II 15, 18 und I 530, 14 aus E. M. 479, 13 und CAO II 378, 17 δανηρός zwischen τολμηρός und ίσχυρός zu ergänzen. Endlich ist E. M. 479, 6-9 in folgender Gestalt für Herodians Orthographie in Anspruch zu nehmen: Ίσχυρός διὰ του ι κατ' άρχήν. ἀπὸ γὰρ του ἴσχω κατὰ παραγωγὴν γίνεται ίσχύω, δ μέλλων Ισχύσω, και ἀποβολή του ω Ισχύς (unrichtig ist die Bemerkung von Lentz zu II 849, 13), καὶ ἰσχυρός, δ ζσχειν καὶ ἀντέχειν δυνάμενος. κατὰ δὲ τὴν παραλήγουσαν διὰ τοῦ υ τὰ γὰρ διὰ τοῦ υρος ὑπὲρ δύο συλλαβάς, εἴτε ὀξύτονα είτε προπαροξύτονα, είτε κύρια είτε προσηγορικά (είτε ἐπιθετικά), διά του υ ψιλου γράφεται δξύτονα μέν, οἶον άλμυρός, δίζυρός, ζοχυρός, βδελυρός, έχυρός προπαροξύτονα δέ, οξον σάτυρος, πάπυρος, πόρφυρος, Ίδυρος (für Ἰπυρος Lobeck path. proll. pag. 274 Anm. 46) δνομα ποταμού, Μάνθυρος, ζέφυρος, ψίθυρος, ἄργυρος, ἀνάργυρος, λάθυρος, ἔστι δὲ είδος ὀσπρίου, μάρτυρος.

II 527, 17 sind die Worte καὶ δήμος φυλής 'Ακαμαντίδος sicher in den Herodian aufzunehmen, da sie nicht blos beim Steph. Byz. stehen (δήμος τής 'Ακαμαντίδος φυλής), wie Lentz irrtümlich angiebt, sondern beim Hesychios. Also ist zu schreiben: ἐτέα, είδος δένδρου παρὰ . . . . αὔξεται, καὶ δήμος φυλής 'Ακαμαντίδος. ὁ δημότης 'Ιτεαίος. 'Ανδροτίων δὲ τρι-

συλλάβως ἔφη. Denn Steph. Byz. und Hesychios haben hier wohl aus derselben Quelle geschöpft.

Ε. Μ. 479, 39 f.: ἴτριον τὸ καπυρῶδες τραῦμα (l. τράγημα) η πλάσμα ἀπὸ τοῦ ἰέναι ἐπὶ λεπτὸν γὰρ ἔρχεται (so für ἔλκεται nach CAO II 451, 5); vergl. Hesych. s. v. ἴτρια.

Ε. Μ. 479, 41 f.: ἔτυς ἡ περιφέρεια τοῦ ἄρματος ἢ τοῦ τροχοῦ · ἀπὸ τοῦ ἰέναι, vergl. Schol. Hom. Ε 724 und Hesych. s. v.

II 527, 18 hätte sich Lentz an E. M. 480, 7—11 halten sollen; dann hätte er nach νοστόφι Z. 20 geschrieben καὶ κατὰ συγκοπὴν νόσφι und am Schlusse: τὸ δὲ ἴς μακρὸν ἔχει τὸ ι, ὡς δικατάληκτον, oder τὸ δὲ ι τοῦ ἴς μακρόν ἐστι ὡς δικαταλήκτου ἴς καὶ ἴν.

πδ. II 14, 31-35 Lentz lesen wir Folgendes:

Τὰ διὰ τοῦ ιμος παράγωγα ὑπὲρ δύο συλλαβὰς συνεσταλμένον ἔχει τὸ ι, χύδιμος, ὡφέλιμος, ὡχιμος (?). τὸ μέντοι ἄτιμος, ἐχτείνον τὸ ι, σύνθετόν ἐστιν. οῦτως δὲ ἀξιοῦσι (so mit reg. pros.) καὶ τὸ βούλιμος ἐχτείνειν (es ist nicht der geringste Grund, mit B, falls dies wirklich so hat, ἐχτείνεσθαι zu lesen, auch nicht bei ἀξιοῦται, zumal da alle anderen Handschriften und Ableitungen das Activum bieten) κατὰ τὴν δευτέραν συλλαβήν, συνθέτου ὑπάρχοντος τοῦ ὀνόματος ἀντὶ γὰρ τοῦ ὁ μέγας λιμός. καὶ τὸ ἔφθιμος δὲ ἐχτείνει τὸ πρὸ τέλους ι.

Aus dem letzten Satz schließt Lehrs "Herodiani scripta tria emendatiora" S. 362 Folgendes: "Separat igitur ἴφθιμος a compositis". Dagegen spricht die Auffassung der Stelle durch die Byzantiner, denen Lehrs allerdings jede Glaubwürdigkeit abspricht. Zunächst hat ein offenbar mindestens ebenso altes Excerpt aus dem ersten Teil des zwanzigsten Buches der καθολική wie περὶ διχρόνων, nämlich παλαιὸν περὶ ποσότητος (scil. τῶν διχρόνων) betitelt, das ich im Philologus XXXIX 2 S. 360 ff. aus dem codex Hauniensis 1965 S. 675—680 herausgegeben habe, den betreffenden Kanon in folgender Form: τὰ διὰ τοῦ ιμος ὑπερδισύλλαβα παράγωγα συστέλλει τὸ ι, ἄνθιμος ἄλκιμος, κύδιμος, ἀφέλιμος, πρώ-ιμος. τὸ δὲ ἄτιμος βούλιμος, ἴφθιμος ὡς σύνθετα ἐκτείνει. Es ist wohl zu bemerken, daß dieser von mir veröffentlichte Auszug von dem zuerst von Cramer im III. Band der ΑΟ

282-301 herausgegebenen unabhängig ist: das beweist schon die Auswahl der Beispiele, auch der im obigen Kanon angeführten, unter denen sich drei neue befinden, wenn nicht πρώιμος für das unbelegte ἄχιμος (bei Draco 104 ist ἄχιμος καὶ ὤκιμον nur eine kecke Täuschung des Fälschers) bei Cramer steht. Es ist also diese Epitome aus dem 20. Buch des Herodian selbst unmittelbar herzuleiten, wie denn diese drei Beispiele sich auch in den sonstigen Redactionen der Ueberlieferung hierüber finden. Diese Ueberlieferung wird nicht nur durch die elenden Trümmer aus dem 20. Buch der xadoλιχή vertreten, sondern auch durch die Fragmente aus anderen Schriften Herodians, wie sie sich E. G. 285, 16-26 und 27 -42, E. M. 480, 22-44; CAO I 207, 25-208, 12 und 216, 15-33; CAP III 303, 14-23 und 271, 9 f., Schol. Oppian. Halieut. I 147, Eustath. 16, 9 f. E. M. 487, 26 ff. = CAO I 225, 25 ff. und sonst finden. Darunter stellen Epim. Hom. I 216, 15-33 die Quelle für E. Gud. 285, 16 ff. und Schol. Oppian. Halieut. I 147 dar. Die Byzantiner konnten also die Ansicht Herodians nicht blos aus dem 20. B. der καθολική, sondern auch aus περί παθών, περί σχημάτων oder περί παρωνύμων kennen. Wir können uns also nicht einfach über sie hinwegsetzen, wie das Lehrs und Lentz thun. Derjenige also, der Epim. Hom. I 216, 15 überliefert: ὁ μὲν Ἡρωδιανὸς σύνθετον αὐτὸ λέγει, hatte genügende Quellen für seine Behauptung: vergl. Lentz praef. CXXV ff. Und warum sollte denn für Herodian diese Ansicht, ἴφθιμος sei ein σύνθετον, so ungeheuerlich erscheinen? Weil es für weibliche Personen bei Homer eine besondere Form des Femininum hat? Einem so gründlichen Kenner des Homer wie Herodian konnte das doch wohl ebenso wenig auffallend erscheinen, wie άθάνατος als Adiectiv dreier Endungen. Die in dieser Richtung im E. G. 285, 31 ff. und E. M. 480, 29 ff. erhobenen Bedenken, die Lentz II 248, 4 ff. wiederholt, sind byzantinische Schrullen, so richtig sie für die nachhomerische Litteratur sein mögen. Das fühlt selbst ein so verworrener Kopf wie Eustathios 16,9 f.

Danach kann ich mich nicht mit der Textgestaltung von II 248, 4—27 einverstanden erklären, glaube vielmehr die Stelle so schreiben zu müssen:

προθέσεως οὐδέποτε · σημειῶδες ἄρα τό · προθέσεως οὐδέποτε · σημειῶδες ἄρα τό προθέσεως οὐδέποτε · σημειῶδες ἄρα τό φε τοῦ γὰρ παρὰ τό πρωΐ πρώϊμος καὶ ὀψέ ὄψιμος, ώς παρὰ τὸ φέγγος φέγγεσθαι καὶ φθέγγεσθαι, παρὰ τὸ εἰς φῶς προάγειν τὸν λόγον · ἡ δὲ διὰ τοῦ ιμος αὕτη παραγωγή φησι ποικίλην ἔχει τὴν γένεσιν · καὶ γὰρ ἀπὸ ἀρσενικοῦ · νόμος νόμιμος ἀπὸ τὸν λόγον · ἡ δὲ διὰ τοῦ ιμος αὕτη παραγωγή φησι ποικίλην ἔχει τὴν γένεσιν · καὶ γὰρ ἀπὸ ἀρσενικοῦ · νόμος νόμιμος ἀπὸ πὸν λόγον · ἡ δὲ διὰ τοῦ ιμος αὕτη παραγωγή φησι ποικίλην ἔχει τὴν γένεσιν · καὶ γὰρ ἀπὸ ἀρσενικοῦ · νόμος νόμιμος · ἀπὸ πὸν λόγον · ἡ δὲ διὰ τοῦ ιμος αῦτη παραγωγή φησι ποικίλην ἔχει τὴν γένεσιν · καὶ γὰρ ἀπὸ ἀρσενικοῦ · νόμος νόμιμος · ἀπὸ πὸν λόγον · ἡ δὲ διὰ τοῦ ἐκρονος · ἀπὸ τοῦ βρι ὁβριμος · ἀπὸ τὸν καὶ καὶ ἐκρονος · ἀπὸ τοῦ βρι ὁβριμος · ἀπὸ τὸν καὶ καὶ ἐκρονος · ἀπὸ τοῦ βρι ὁβριμος · ἀπὸ τὸν καὶ καὶ ἐκρονος · ἀπὸ τοῦ βρι ὁβριμος · ἀπὸ τὸν καὶ καὶ ἐκρονος · ἀπὸ τοῦ βρι ὁβριμος · ἀπὸ ἐκρονος · ἀπὸ τὸν καὶ καὶ ἐκρονος · ἀπὸ τοῦ βρι ὁβριμος · ἀπὸ ἐκρονος · ἀπὸ τὸν καὶ ἀπὸν καὶ ἐκρονος · ἀπὸ τὸν καὶ ἐκρονος · ἀπὸ ἐκ

, καὶ Πέριμον Μεγάδην\* (Hom. II 695).

εί μή ἄρα καὶ τόῦτο ἀπὸ ἐνεστῶτος, ὡς παρὰ τὸ ὡφελῶ ὡφέλιμος περῶ Πέριμος καὶ οὕτως ἄν φυλαξαίμεθα τὴν ἀπὸ τῆς προθέσεως παραγωγήν. ἡμεῖς δὲ σύνθετον αὐτὸ λέγομεν παρὰ γὰρ τὸ ἰφι καὶ τὸ θυμός, δ σημαίνει τὴν ψυχήν, γέγονεν ἰφίθυμος καὶ κατὰ ἀποβολὴν τοῦ ι καὶ τροπη τοῦ υ εἰς ι ισπερ ᾿Αφροδύτη ᾿Αφροδίτη γέγονεν ἰφθιμος.

Soweit reicht der Abschnitt für die Schrift περὶ παθῶν oder für περὶ σχημάτων. Davon zu trennen ist Herodians Lehre von der Quantität der beiden ε, die ins 20. Buch der καθολική gehört und in die Worte καὶ τὸ ἔφθιμος δὲ ἐκτείνει τὸ πρὸ τέλους ε einzuschieben sind, etwa so:

καὶ τὸ ἴφθιμος δὲ (σύνθετόν ἐστι· καὶ ἔδει μὲν τὸ τῆς ἀρχούσης ι συστέλλεσθαι· κανὼν γάρ ἐστιν ὁ λέγων· τὸ κατ' ἀρχὴν ι ἐπιφερομένων δύο συμφώνων συστέλλεται, χωρὶς εἰ μὴ ἐν κλίσει βήματος, ἰδνωθείς, ἴδρις · πρόσκειται "εἰ μὴ ἐν κλίσει βήματος" διὰ τὸ ἱππεύω ἵππευον καὶ ἴστημι ἵστην. τὰ δὲ παρὰ τὸ ἰφι εἰτε παρηγμένα εἰτε συντεθειμένα ἄπαντα ἐκτείνεται, οἰον Ἰφιγενής, Ἰφιγένεια, Ἰφικλῆς· οὕτως οῦν καὶ τὸ ἴφθιμος· τὸ γὰρ ἰφι γέγονε παρὰ τὸ ἰς ἰνός, δ μακρὸν ἔχει τὸ ι ὡς δικατά-ληκτον). ἐκτείνει (δὲ καὶ) τὸ πρὸ τέλους ι· ἄμα γὰρ τῆ συνθέσει καὶ ὁ χρόνος ὑπερεβιβάσθη· κατὰ γὰρ τὸν προκείμενον κανόνα ἡ μὲν ἄρχουσα φύσει συστέλλεται, θέσει δὲ μακρά ἐστιν, ἡ δὲ παραλήγουσα φύσει μακρά ἐστιν.

Ε. Μ. 480, 48 f.: Γχνιονι ἀπὸ γὰρ τοῦ ἵξω μέλλοντος ὡς παίξω παίγνιον.

II 528, 1 ist aus E. M. 480, 52 ff. und Choirob. Orth. 224, 6-9 so zu ergänzen:

Ίχώρ τὸ σεσηπὸς αἶμα διὰ τοῦ τ γράφεται παρὰ γὰρ τὸ ἴσχω τὸ σημαῖνον τὸ λεπτύνω καὶ ἰσχαίνω γίνεται ἰσχώρ, τὸ λεπτύνον τὸ σῶμα ἐν τῷ καταστάζειν, καὶ ἀφαιρέσει τοῦ σ ἰχώρ τοθεν καὶ τὸ τ φύσει μακρόν, ὡς ἐν τῷ γίγνεται γίνεται. Im übrigen ist es auffallend, daß Lentz nicht auch Choirob. dict. I 383, 21 f. (vergl. E. M. 480, 56; Schol. B zu Hom. E 416; Eustath. 56, 22; 518, 7 und 566, 30) in περὶ κλίσεως ὀνομάτων aufgenommen hat.

Was Lentz II 235, 5-7 bietet, ist m. E. in dieser Form falsch. Die Alten unterschieden deutlich zwei Bedeutungen dieses Wortes; vergl. z. B. Apollon. Soph. 93, 29 f. Hier sind die gleichen Belegstellen angeführt wie E. M. 481, 16 f. und E. G. 287, 10-12 und 21-23 im Sinne haben. hat wie auch E. O. zwei getrennte Artikel. Am klarsten ist E. O. 75, 6 f. und 80, 3: ὶωἡ ἡ μετὰ ποιᾶς φωνῆς ὁρμή, ἀπὸ του ίέναι καὶ ἐμπεριήχησίν τινα ποιείν und: ἰωή παρὰ τὸ ἴω ίωή, ή διιανουμένη είς ἀκοήν. Ε. G. 287, 10-12: ἰωή ή φωνή. παρά τὸ ἴω ἰωή, ἡ διιχνουμένη εἰς ἀχοάς, οὕτως Ἡρωδιανός παρὰ τὸ ἰέναι καὶ περιήχησίν τινα ποιείν. 287, 21-23: ἰωή, σημαίνει τὴν πνοήν, παρὰ τὸ ἵημι ἰή καὶ πλεονασμῷ τοῦ ω ίωή, καὶ ή φωνή παρά τὸ ἴω γίνεται ἰωή, ή διικνουμένη εἰς άκοήν. Ε. Μ. 481, 16-18: ὶωή σημαίνει τὴν πνοήν παρά τὸ ίημι γίνεται ἰή καὶ πλεονασμῷ τοῦ ω ἰωή. ἰωή καὶ ἡ φωνή. παρά τὸ ἴω γίνεται, ή διιχνουμένη εὶς ἀχοήν. (οῦτως χαὶ Ἡρωδιανός, παρά τὸ ἐέναι καὶ περιήχησίν τινα ποιείν add. cod. Sorb.). Auch Hesychios hat beide Bedeutungen. Gegen diese einstimmige Ueberlieferung verschwindet Eustath. 472, 31 und die Stelle bei Lentz II 235, 5-7 ist so zu schreiben:

Ίωή ή πνοή παρὰ τὸ ἔημι γίνεται ἰή καὶ πλεονασμῷ τοῦ ω ἰωή. ἰωή καὶ ή φωνή παρὰ τὸ ἴω γίνεται, ή διικνουμένη εἰς ἀκοήν. οὕτως Ἡρωδιανός, παρὰ τὸ ἰέναι καὶ περιήχησίν τινα ποιεῖν.

II 528, 8 f. war gewiß auch ἰωκή behandelt; E. O. 78, 12 f. sind διωχμός = ἰωχμός und ἰωκή zusammengestellt; im E. G. 287, 24 hat Orion gewiß aus Herodian geschöpft, ebenso E. M. 481, 24 f.; auch die Bemerkung des E. M. 481, 30—32 gehört hierher; vergl. cod. Voß. zu E. M. 481, 26; es stehen denn auch alle drei Wörter bei Hesychios; ebendahin

ziehe ich  $l\omega\gamma\dot{\eta}$ : vergl. außer Hesych. E. M. 481, 21 und E. G. 286, 60.

\* \*

Das Fragment 15 περί ὀρθογραφίας ΙΙ 411, 27-29 ist unvollständig. Zunächst besteht für mich kein Zweifel, daß Herodian sich nicht darauf beschränkte, zum Beweise der Schreibung mit ει die Analogie mit μάγειρος αἴγειρος πέπειρος und overpos anzuführen, sondern er führte sicherlich auch die Etymologie an, etwa wie sie Strabo X 472, 20 (auch Schol. Apoll. Rhod. I 917, E. M. 482, 30 = E. G. 289, 20 ff.) bietet. Sodann ist II 528, 21 hinter Έρμης einzuschalten: παρά τοῖς Τυρσηνοίς nach cod. Sorb. zu E. M. 482, 17 und Schol. Lycophr. 162; vergl. E. G. 290, 23 f., wo Καδμίλος für Κάδμος zu lesen ist. Vielleicht gab Herodian diese Notiz bei Gelegenheit seiner Auseinandersetzung der Namen und der Zahl der Kabiren, deren vierter Καδμίλος = Κάσμιλος oder Κάμιλλος war. Herodian gehörte also zu denjenigen, die vier Kabiren annahmen. Demnach mag das 15. Fragment περὶ ὀρθογραφίας so gelautet haben:

Κάβειροι: ὁ ᾿Αλεξίων διὰ τοῦ τ, ὡσαύτως δὲ καὶ Φιλόξενος: Ἡρωδιανὸς δὲ λέγει τὴν παράδοσιν δίφθογγον ἔχειν. καὶ ὀρθῶς ὰν ἔχοι αὕτη ἡ γραφή. καλεῖσθαι γάρ φησιν αὐτοὺς Στησίμβροτος ὁ Θάσιος ἀπὸ τοῦ ὄρους τοῦ ἐν τῆ Βερεκυντία, ἐπεὶ ἐντεῦθεν μετηνέχθησαν. καὶ ἴσως συνέδραμε τὸ ὄνομα τῷ μάγειρος, αἴγειρος, πέπειρος, ὄνειρος. εἰσὶ δὲ δαίμονες περὶ τὴν Ῥέαν οἰκήσαντες τὴν Σαμοθράκην, ὥντινων οἱ μεμυημένοι τὰ μυστήρια ἐν καιρῷ ἀνάγκης εἰσακούονται, ὡς δηλοῖ ᾿Αριστοφάνης ἐν Εἰρήνῃ ⟨276 f.⟩ λέγων:

, άλλ' εἴ τις ὑμῶν ἔν Σαμοθράκη τυγχάνει μεμυημένος, νον ἐστιν εὕξασθαι καλόν."

ονόματα δὲ τῶν θεῶν τέτταρά ἐστι τὸν ἀριθμόν 'Αξίερος, 'Αξιόχερσα, 'Αξιόχερσος, Καδμίλος. 'Αξίερος μὲν οὖν ἐστιν ἡ Δημήτηρ 'Αξιόχερσα δὲ ἡ Περσεφόνη ' 'Αξιόχερσος δὲ ὁ "Αιδης ' Καδμίλος δὲ ὁ Έρμης παρὰ τοῖς Τυρσηνοῖς (vergl. Varro L. L. VII 34 mit O. Müllers Anmerkung). γράφεται δὲ οὕτος διὰ τοῦ ι χτλ. (vergl. Lobecks Aglaophamus II 1221 ff.).

In die Schrift περί παθών gehört ein Artikel über κάγ-

πανα. Ueber dies Wort schreibt Hesychios: πάγκανα ξύλα: ξηρά, ἐλαφρά, und Eustathios 871, 4: ξύλα κάγκανα τὰ ξηρὰ καὶ ἐπιτήδεια καίεσθαι. Aus E. G. 289, 39 ff. und E. M. 482, 34 ff. (woraus der sehr verderbte Artikel beim E. O. 87, 15—18 herzustellen ist) möchte ich für Herodian folgenden Wortlaut erschließen:

κάγκανα τὰ ξηρὰ ξύλα καὶ εἰς καῦσιν ἐπιτήδεια, οἱονεὶ κατάκανά τινα ὄντα, παρὰ τὸ καίνειν τὸ κόπτειν, συγκοπῆ καὶ πλεονασμῷ τοῦ γ κάγκανα. ἢ ισπερ ἀπὸ τοῦ τέκω γίνεται τέκανον καὶ κατὰ συγκοπὴν τέκνον, οῦτω καὶ παρὰ τὸ καίω ῥῆμα γίνεται κάνον καὶ κατ' ἀναδιπλασιασμὸν καὶ πλεονασμῷ τοῦ γ κάγκανον, οἶον

"ἔνθα δ' ἔπειθ' οἱ μὲν ξύλα κάγκανα, τοὶ δὲ λεχαίην" (Apollon. Rhod. A 1182).

Für χαγχαλόωσι war ein besonderer Artikel in περί παθών zu bilden. Apollon. Soph. 94, 2 f.: καγχαλόωσα: χαίρουσα, διὰ τὸ ἐν χαλάσματι εἶναι τὴν ψυχήν, τουτέστιν ἐν ανέσει. - Hesych : καγχαλάα, χαίρει, γελά, ήδεται, από του έν χαλάσματι την ψυχην έχειν. Eustath. 823, 61: τὸ καγχαλόων έκ του χαλάν τη ἐκλύσει παράγεται. Lentz II 284, 5 ändert unnötigerweise die Stelle aus CAO I 167, 19 f.: παρά τὸ χῶ μονοσύλλαβον τὸ σημαΐνον τὸ χαίρω χαλῶ · οἱ γὰρ ήδόμενοι εν άνέσει. Denn hier ist χαίρω, wie Philoxenos εν τφ περί μονοσυλλάβων δημάτων beim E. O. 165, 9 ff. sagt, οὐκ ἐπὶ τοῦ σημαινομένου τοῦ χαίρειν gebraucht; auch Ε. Μ. 807, 24-26, cod. Voss. zu E. M. 807, 26 und CAO I 237, 14 ist χαίρω nur Stammform für χαλώ, nicht = ήδομαι; vergl. Kleist "de Philoxeni stud. etym." Greifswald 1865 S. 47. Diese Notiz stammt also aus des Philoxenos Schrift περί μονοσυλλάβων δημάτων und ist von Herodian herübergenommen worden. Bei letzterem ist also etwa so zu schreiben:

καγχαλώσι καὶ πλεονασμῷ τοῦ ο ποιητικῷ καγχαλόωσι ἐκ τοῦ χαίρω χαρῶ κατὰ μετάθεσιν τοῦ ρ εἰς λ χαλῶ. ἢ παρὰ τὸ χῶ χλῶ καὶ χαλῶ καὶ κατὰ ἀναδιπλασιασμὸν χαχαλῶ καὶ πλεονασμῷ τοῦ γ καὶ τροπἢ τοῦ χ εἰς κ καγχαλῶ παρὰ τὸ ἐν χαλάσματι εἰναι τὴν ψυχὴν χαίρουσαν, εἴ γε τοὐναντίον ἐν τὴ λύπη συνέσταλται. ἔνθεν τὸ ἄχεσθαι παρὰ τὸ μὴ διαχεῖσθαι.

ἔστι δ' ὅτε καὶ τὸ ἐν τῆ λύπη συστέλλεσθα: σημαίνει: Ε. Μ. 482, 41 ff., Ε. G. 289, 47, Ε. Ο. 90, 1 und 80, 10; Ερ. Cr. 237, 10—17 und 167, 19—21.

Die Bemerkung des Orion bei E. G. 293, 1 ff. (vergl. Anm. zu E. M. 485, 5) = EO. 87, 26 und E. M. 485, 1 ff. (vergl. Hesych. s. v.) wird wohl in der Hauptsache auf Herodian zurückgehen:

κακκάβη, σκεύος πρός εψησιν ἐπιτήδειον παρὰ τὸ κάπτω, ὅ σημαίνει τὸ κοιλαίνω, ὄνομα ῥηματικὸν κάβη, καὶ πλεονασμῷ τοῦ κ καὶ διπλασιασμῷ κακκάβη. ἀναλογώτερον δὲ θέλει λέγεσθαι ἡ κάκκαβος τὸ γὰρ ἀρσενικὸν ὁ κάκκαβος παντελῶς ἀδόκιμον.

Heidelberg-Schlierbach.

P. Egenolff.

### Zur Charakteristik des Manilius.

Daß Cramer 1) mit den von ihm zusammengestellten Entlehnungen des Manilius aus älteren Dichtern das Material noch lange nicht erschöpft hat, ist bei einem Dichter, der einerseits so wenig bisher beachtet, andrerseits in Form und Inhalt so abhängig von Vorgängern ist, wie unser Verfasser der Astronomika, selbstverständlich. Wie wertvolle Winke aber für die Exegese und Textkritik des Manilius gerade die Kenntnis seiner Nachahmung anderer giebt, will ich an einigen Beispielen aus dem fünften Buch erhärten.

v. 450 ff. schildert der Dichter den Einfluß des Cepheus: strenge Vormünder, Sittenrichter, Catonen, Pädagogen werden unter ihm geboren. Er fährt dann fort<sup>2</sup>):

Quin etiam tragico praestabunt verba cothurno,

460 Cuius erit, quamquam in chartis, stilus ipse cruentus;

Nec minus hac scelerum facie rerumque tumultu

Gaudebunt: Atrei luxum memorare, sepulcra,

Ructantemque patrem natos, solemque reversum

Et caecum sine sole diem: Thebana iuvabit

Dicere bella uteri, mixtumque in fratre parentem...

Quaerent Medeae natos fratremque patremque

468 Aeriamque fugam natosque ex ignibus annos;

468 Aeriamque fugam natosque ex ignibus annos; Mille alias rerum species in carmina ducent;

¹) De Manilii qui dicitur elocutione. Diss. Argent. vol. VII p. 111. ²) Ich citiere nach Jacobs Ausgabe 1846, da die kritische Neuausgabe von Bechert in Postgates Corpus Poet. lat. fasc. III weder in der Dresdener noch in der Leipziger Bibliothek erhältlich ist. Ehe nicht also Becherts Edition bei Teubner erscheint, wird man wohl auch anderwärts noch mit Jacob sich begnügen müssen.

- Forsitan ipse etiam Cepheus referetur in actus. Et si quis studio scribendi mitior ibit, Comica componet laetis spectacula ludis, Ardentis iuvenes, raptasque in amore puellas, Elusosque senes, agilesque per omnia servos, Quis in cuncta suam produxit saecula vitam Doctior urbe sua sub linguae flore Menander, Qui vitae ostendit vitam chartisque sacravit. Et si tanta operum vires commenta negarint, His dexter tamen actor erit, nunc voce poetis,
- Nunc tacito gestu referetque affectibus ora,
  Et sua dicendo faciet solusque per omnis
  Ibit personas et turbam reddet in uno:
  Aut magnos heroas aget civisque togatos.

Zunächst ist v. 462 die Lesart des Gemblacensis und der übrigen Handschriften (nur V2 hat aitre-sepulchra) wiederherzustellen: atri luxum memorare sepulcri. Manilius nennt ähnlich wie III 9 ff., Stat. Silv. V 3, 96, Hor. AP 91. 122, Aetna 17, Ov. Am. III 12, 35 als typische Tragodienstoffe Thyestes, Oedipus und Medea, die sich ja auch zu seiner Zeit der meisten Gunst beim Publikum erfreuten (vgl. Tac. Dial. 12. Welcker, Griech. Trag. III p. 1335. Ribbeck, TLR p. 364 im Index) und bezeichnet die cena Thyestae als luxum atri sepulcri. Wie Met. VI 665 Tereus ein bustum miserabile nati ist, so faßt der Dichter Thyest als das atrum sepulcrum (natorum); vgl. Acc. Thyest. fr. 14: natis sepulchro ipse est parens. Enn. Ann. 139 M.: Heu quam crudeli condebat membra sepulcro! Mit Postgate<sup>3</sup>) taetri statt atri zu schreiben, liegt kein Grund vor (vgl. Tolkiehn, Wochenschrift f. kl. Philol. 1897, 1021), da ater bekanntlich stehendes Beiwort für alles ist, was Tod und Unterwelt betrifft (Blümner, Farbenbez. 52) und die rhetorische Pointe luxus sepulcri wirksam genug ist. Zu solemque reversum v. 463 als typischer Redensart bei der Thyestessage vgl. Vollmer zu Stat. Silv. V 3, 96 und Leo, Senecae tragoediae I p. 173 n. 15. v. 464 änderten Bentley sine sole diem in sine luce d., Ellis ') in sine nube diem. Mit Unrecht;

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Silva Maniliana, Cantabr. 1897 p. 52.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Noctes Manilianae Oxonii 1894, p. 194 sq.

denn Manilius ahmt hier die Ovidstelle Met. II 331 nach: Isse diem sine sole ferunt. v. 468 bieten die Handschriften: nectosque GLC, vectosque V1, notosque V2. Am passendsten scheint mir die Konjektur von Ellis victosque. Zu v. 470 bemerkt Ribbeck (Gesch. d. röm. Dichtung III, 18): "Tragödienschreiber, die vielleicht Cepheus selbst dramatisch verarbeiten". Aber es ist doch wohl klar, daß Manilius, wie er in den vorhergehenden Versen an die berühmten Tragödien des Varius und Ovid dachte, so auch hier ein wirkliches Drama vor Augen gehabt hat. "Ja, Cepheus wird sogar selbst auf der Bühne erscheinen", natürlich in der Andromeda des Euripides. Daß diese noch unter Nero die größte Anziehung auf das Publikum ausübte, berichtet Eunapius (FHG IV p. 38 M.). v. 479 ist mit Postgate aeternis tamen aptus erit zu schreiben (die Handschriften bieten hesternis tamen actus) vgl. v. 475. IV 660. Zu v. 480 ist Leos Konjektur orsa (Culex S. 47) in dem bekannten Sinn von "litterarischen Produkten" beachtenswert, vgl. Vollmer zu Stat. Silv. I, 4, 25. Manil. II 57: nulli vatum debebimus ora ist aber entschieden mit den alten Ausgaben, Scaliger und Bentley orsa einzusetzen. v. 480 schließt Manilius die Komödiendichter in leichtverständlichem Gedankengang an strenggenommen gehören dieselben ja nicht unter das Sternbild des finstren Cepheus (Firm. Mat. VIII 15). Aehnlich Statius an der citierten Silvenstelle: Qui furias regumque domos aversaque caelo sidera terrifico super intonuere cothurno et qui lasciva vires tenuere Thalia. Dann behandelt M. die Schauspieler und Pantomimen (vgl. Ribbeck a. a. O. Friedländer, Darst. a. d. Sittengesch. Roms II 6 455). Den Vers 483 hat nach Bentleys Vorgang Welcker (Gr. Tr. III 1419) als das Werk eines Interpolators verdächtigt, der geglaubt habe, analog der Erwähnung der Komödiendichter auch dem Schauspieler der Komödie zu seinem Rechte verhelfen zu müssen. Auch Postgate, der den Vers für echt hält und eine Lücke dahinter annimmt, bezieht togatos auf die Komödie. Hier giebt m. E. eine Horazstelle die Handhabe zur richtigen Interpretation. In der Pisonenepistel schreibt nämlich der Dichter v. 286: Nec minimum meruere decus vestigia Graeca Ausi deserere et celebrare domestica facta Vel qui praetextas vel qui docuere togatas, wozu

Luc. Müller bemerkt: "Sowohl der Ausdruck celebrare (bei H. stets: feiern) als nachher nec virtute - lingua nötigen, nur an Tragödien zu denken . . . Die Stelle dürfte so zu erklären sein, dass die fabulae praetextae von manchen Grammatikern ausschliesslich als togatae bezeichnet wurden, während man in der Regel zwei Arten der Togata unterschied, die ernste (praetexta) und die heitere (tabernaria); vgl. Festus p. 352 s. l. togatarum . . . Jedenfalls dürfte in diesem Verse nur die ernste Dichtungsgattung der togata gemeint sein". Dazu vergleiche man Diomedes GL I 489, der fabulae togatae diejenigen nennt, quae scriptae sunt secundum ritus et habitum hominum togatorum i. e. Romanorum und zu ihnen 1) praetextatae 2) togatae 3) Atellanae 4) planipedes rechnet. Ferner 490: togata praetextata a tragoedia differt, quod in tragoedia heroes inducuntur, . . . in praetextata autem . . . Brutus vel Decius, item Marcellus". Aehnlich gebraucht Seneca epp. I, 8,8 togata für praetexta: non attingam tragicos nec togatas nostras. Habent enim hae quoque aliquid severitatis et sunt inter comoedias ac tragoedias mediae. Demnach beziehen sich also die Worte des Manilius: magnos heroas aget auf die mythischen, "togatos aget" auf die historischen Tragödien resp. Pantomimen mit den gleichen Stoffen, vgl. Teuffel-Schwabe, R. L. 5 § 17, 4. Es liegt also kein Grund vor, v. 479 zu verdächtigen; ja ich glaube sogar, das überlieferte scenisque togatos nach v. 179 derselben Horazepistel "Aut agitur res in scenis aut acta refertur beibehalten zu müssen. Die Richtigkeit obiger Erklärung von v. 479 wird durch die Thatsache bestätigt, daß unser Dichter überhaupt in dem ganzen Abschnitt von v. 461 an die "Ars poetica" benützt hat. Man beachte die Erwähnung von Medea und Thyestes als Vertreter des stilus cruentus bei Manilius und bei Horaz v. 185: Ne pueros coram populo Medea trucidet Aut humana palam coquat exta nefarius Atreus (vgl. v. 91. 123). Man vergleiche die Charaktertypen der Komödie bei Manilius v. 473 mit Horaz v. 115: Maturusne senex an adhuc florente iuventa Fervidus, 161: Imberbus iuvenis . . . cupidusque et amata relinquere pernix 237: Davusne loquatur et audax Pythias, emuncto lucrata Si-

mone talentum . . . Man beobachte bei Manilius dieselbe Vorliebe für die neuere attische Komödie und Menander wie bei Horaz v. 54. 270. Epp. II 1, 57. 170. Sat. III 2, 11. Ausschlaggebend aber sind folgende wörtliche Uebereinstimmungen, die unmöglich auf Zufall beruhen. Man vergl. Manil. v. 469. 470: Mille alias rerum species in carmina ducent. Forsitan ipse etiam Cepheus referetur in actus mit Hor. v. 129: Rectiusque Iliacum carmen deducis in actus; dann Manil. 475: Quis in cuncta suam produxit saecula vitam mit Hor. v. 345: Hic meret aera liber Sosiis, hic et mare transit Et longum noto scriptori prorogat aevum und vor allem Manil. 476 f.: Doctior urbe sua linguae sub flore Menander qui vitae ostendit vitam mit Hor. 317: Respicere exemplar vitae morumque iubebo Doctum imitatorem et vivas hinc ducere voces. Auch v. 480 bei M.: Omnis fortunae vultum per membra reducet klingt an Hor. 108 an: Format enim natura prius nos intus ad omnem Fortunarum habitum.

Zu II 43: Ecce alius pictas volucres ac bella ferarum . . . refert und V 199 ff. vermutete Teuffel § 253, 2 eine Anspielung auf die Cynegetica des Grattius; ebenso nahm Jacob im Index s. v. metus Benutzung dieses Dichters seitens Manilius an. Eine eingehendere Vergleichung beweist dieselbe schlagend. Es kehren nicht nur dieselben Fachausdrücke wieder, Manilius giebt auch in den wenigen Versen eine Inhaltsangabe vom Werk seines Vorgängers. So vgl. zu Man. 200: catulos nutrire sagaces Gratt. 263 ff. 300 ff., wo die Ernährung und Aufzucht der jungen Hunde behandelt wird. Zu v. 201 Et genus a proavis, mores numerare per urbes vgl. Gratt. 154: Mille canum patriae ductique ab origine mores Quoique In den folgenden Versen geht dann Grattius auf die verschiednen Hunderassen und ihre Eigentümlichkeiten ein. Die retia behandelt dieser v. 25 ff., die venabula v. 108 ff., die hastilia 127 ff. Aber auch beide Proömien bieten denselben Gedankengang. Beide besingen ihre ars als ein Geschenk der Götter (Manil. I 25: Quem [sc. mundum] primum interius licuit cognoscere terris Munere caelestum 6) = Gratt. 1: Dona

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) So schreibe ich mit Breiter (Fleckeisens Jahrb. 1889, 193) und Paul Thomas, Lucubrationes Manilianae, Gandavi 1888.

cano divum). Beide preisen eine Gottheit als den Schöpfer ihrer ars (Man. I 30: Tu princeps auctorque sacri, Cyllenie, tanti = Gratt. 2: Auspicio, Diana, tuo cf. 14). Beide schildern den rohen Urzustand der Menschheit in dumpfer Beschränktheit (Man. v. 66 ff. = Gratt. 2 ff. 9 hinc demens cecidit violentia retro), dem erst die ratio ein Ende macht (Man. 41. 67. 97 = Gratt. 6). Hier ist schlagend die Uebereinstimmung von Manil. v. 89: Tum belli pacisque artes commenta vetustas: Semper enim ex aliis alias proseminat usus mit Gratt. 8: contiguas didicere ex artibus artis Proserere. Man sieht, Grattius wandelt wie Manilius in den Bahnen des Posidonius. der die Philosophie (bei Sen. epp. 90 öfters sapientia, von Grattius ratio genannt) zur Schöpferin eines glücklicheren Zeitalters, zur omnium mater artium machte (Cic. Tusc. I 26, 64)6).

Angesichts obiger Thatsachen darf man wohl eine Grattiusstelle zur Textkritik des Manilius heranziehen. schildert der Dichter in rhetorischem Schwung den Einfluß des Sirius auf die Natur 7), wobei er einzelne Wendungen aus Ovids Phaetonerzählung entlehnt. v. 214 ff. heißt es:

#### natura suismet

215 Aegrotat morbis nimios obsessa per aestus Inque rogo vivit: tantus per sidera fervor Funditur atque uno candent in flamine cuncta.

v. 217 überliefern die Handschriften: uno ceu sunt in flumine cuncta. Man hat verschiedne Aendrungen vorgenommen: atque imo sitiunt in flumine Reinesius, ceu sint in lumine Scaliger, aque uno se accendunt lumine Bentl., ceu sunt in lumine Ellis, se accendunt lumine (besser flumine?) Bechert (Jahrb. f. kl. Ph. 1879, 799). Nur Stoeber hat die handschriftliche Ueberlieferung verteidigt, indem er erklärte: omni quasi liquefacta calore diffluere ut cera aut metallum igni impositum. Ich halte aus mehreren Gründen die Lesart und ceu sunt in

6) Vgl. Boll, Jahrb. f. kl. Phil. 21. Suppl. 222 ff.
7) Zu latratque canicula flammas (207), wo Scaliger unnötig in flammans änderte, vgl Manil. I 623: flagrantem ore canem, Culex 220: et diris flagrant latratibus ora (Cerberi), Stat. Silv. IV 4, 12: lam terras volucremque polum fuga veris aquosi Laxat et Icariis caelum latratibus urit. Metam. VII 114: fumificisque locum mugitibus impleverunt.

flumine cuncta für echt. Zunächst ist die Metapher "Feuerstrom" nach Vorbild des griech. δύαξ πυρός den Alten seit den Konkurrenzstellen Aesch. Prom. 368 und Pind. Pyth. I 21, besonders bei vulkanischen Ausbrüchen, sehr geläufig vgl. Aetna 485, 494, 513, 524, 680. Val. Flacc. VII 572: atro volvens incendia fluctu. Avien. Arat. 1717: si flammis emicet ignis effluus. Apul. de mundo XXXIII p. 131, 20 Goldbacher: flumentum flammarum. Anthol.: Lat. I 881, 124 R.: dextro iam Siria cessent Sidera solque licet glaciali frigore victus Abstrusum mundo claudat iubar aurea condens Lumina et ignifluo stupefactus in orbe tepescat: Aestus habet Cretam: pereunt silvaeque lacusque Graminaque et fontes sacri montesque perurit Flamma ferox. Auch Ovid spielt in der Phaetonsage mit dieser Metapher (Met. II 251): Quodque suo Tagus amne vehit, fluit ignibus aurum. Sodann wiederholt der Dichter hier einen schon früher ausgesprochnen Gedanken<sup>8</sup>) vgl. I 744: Quo querimur flammas totum saevisse per orbem Terrarumque rogum cunctas arsisse per urbes, Cum vaga dispersi fluitarunt lumina currus Et caelum exustum est? Drittens finden wir das Bild auch bei Grattius 445: multo flumine flammae Emicat. Endlich hat es auch Lucan in seiner Nachahmung obiger Maniliusstelle: toto fluerent incendia mundo Succensusque tuis flagrasset curribus aether (I 656), wo Francken mit Unrecht furerent änderte. Ja, ich gehe noch weiter und vermute, daß Manilius sowohl das Bild ,flumen ignis' wie die Metapher rogus (welche außer I 744 auch I 893

<sup>8)</sup> Hier ist nicht der Ort, auf die Selbstwiederholungen des Dichters näher einzugehen. Bemerkt sei nur, daß auch das 5. Buch, welches doch das reifste in künstlerischer Beziehung ist, immerhin noch ziemlich viele derartige Beweise von der Unbeholfenheit unseres Dichters bietet. Ich sehe natürlich ab von solchen feststehenden Wendungen am Versende wie fastigia caeli, condita iura, tempora rerum, surgentibus astris, quo sidere natis etc. Aber man bedenke derartige Zusammenstellungen wie quis adversa meant V 2 = II 520 quin a. m., caeloque rediret V 4 = I 829 caeloque rediret, ventisque sequetur V 42 = III 151 ventisque sequatur, fulmina fingit V 94 = I 134 fulmina fingunt, viresque ministrat (V 226 = II 399), mollior arte V 324 = IV 797 mollior artus, templa colentem (V 345 = IV 546), ventura videre V 348 = II 104 Venturasque vident hiemes, celsior ibit (V 182 = III 180). Dieselben Gedanken kehren wieder V 32 = II 34, IV 747. V 53 = I 916. V 138 = II 58. V 275 = IV 173. Im 5. Buch selbst gleichen sich 121 und 461 (rerumque tumultus), 297 und 372, 354 und 644 (medicas artes in membra ferarum).

wiederkehrt: terrisque minantur Ardentis sine fine rogos, cum mundus et ipsa Aegrotet natura suum sortita sepulcrum und Lucan nachgeahmt hat (VII 812): Hos Caesar, populos si nunc non usserit ignis, Uret cum terris, uret cum gurgite ponti Communis mundo superest rogus ossibus astra mixturus) aus einer Vorlage übernahm, die eine Schilderung der ἐκπύρωσις ent-Speziell meine ich Posidonius. Schon Franz Boll hat in seinen trefflichen Studien über Cl. Ptolemäus (Jahrb. f. kl. Phil. 21. Suppl. 226) nachgewiesen, daß Manil. IV 834 ff., eine Stelle, die den oben angeführten sehr ähnlich ist (vgl. bes. atque uno timuit condi natura sepulcro) auf Posidonius zurückgeht. Sodann hat Sudhaus in seinem Kommentar zum Aetna S. 219 das Bild vom Feuerstrom, das sich bei den Schildrungen von Vulkanausbrüchen Aetna v. 680 (Evecta in longum lapidis fervoribus unda), Ps. Aristot. περί χόσμου 400a 31 (χειμάρρου δίκην), Apul. de mundo 34 (flammarum flumina), Strabo p. 247 (πηγάς του πυρός), Conon narrat. 43 (ποταμού δίχην) findet, auch auf den Apameer zurückgeführt, zu dessen blütenreichem Stil es trefflich paßt (vgl. Martini, Lucubr. Posidon. I in den phil.-hist. Beitr. f. C. Wachsmuth S. 156). Wahrscheinlich hat Posidonius das Bild im Anschluß an Pindar gebraucht, da er "die Autorität und den Seherblick Pindars für seine Theorie großer Zusammenhänge der unterirdischen Evolutionen nutzbar machte" (Strabo p. 248 und 626, wozu vgl. Sudhaus p. 64. 67). Ausschlaggebend für mich aber ist die Thatsache, daß beide Metaphern bei Plinius im 2. Buche sich an Stellen finden, die auf Posidonius zurückgehen. § 236 heißt es bei einer Aufzählung von feuerspeienden Bergen: eadem in Lycia Hephaesti montes taeda flammante tacti flagrant . . . aliturque ignis ille pluviis. baculo si quis ex his accenso traxerit sulcum, rivos ignium sequi narrant. § 239: Praeterea cum sit huius unius elementi ratio fecunda seque ipsa pariat et minimis crescat scintillis, quid fore putandum est in tot rogis terrae? quae est illa natura quae voracitatem in toto mundo avidissimam sine damno sui pascit? Nun nennt aber Plinius selbst im Quellenverzeichnis zum 2. Buch Posidonius als Gewährsmann und citiert ihn § 85 (Susemihl, Gesch. d. alex. Litt. II 137 not. 188. S. 138 not. 190. S. 709. Martini,

Quaest. Posidon. 1895, 361). Für verschiedene Stellen haben den Apameer als Quelle nachgewiesen Rusch, De Posidonio Lucreti . . . auctore Gryph. 1882, p. 41 sq. (§ 202. 219. 224. 229 sq.), Hirzel, Unters. zu Cic. philos. Schriften II 138, 1. 772 (§ 12), Boll a. a. O. 135 (§ 109), Schmekel, Philos. d. mittl. Stoa 1892, 465, 1 (§ 32 ff.), Kaibel, Hermes 1885, 611 (§ 119 ff.). Die Vermutung, daß auch obige Stellen posidonischen Ursprungs sind, liegt schon deshalb nahe, weil die vorbergehenden §\$. welche die miracula aquarum behandeln, nach Rusch a. a. O. von Posidonius stammen. Bei demselben Gelehrten, der uns bekanntlich viel θαυμάσια καὶ παράδοξα überliefert hat (Martini, Luc. Posid. I, 160. Rusch a. a. O. 23)9), fand dann Plinius wohl auch das Material für die miracula ignium (§§ 235 ff.). Gesichert wird diese Annahme durch eine Vergleichung mit Parallelstellen bei Strabo. Ueber das Naphtha in Babylonien (§ 235: Similis est natura naphthae. Ita apellatur circa Babylonem et in Astacenis Parthiae profluens bituminis liquidi modo. Huic magna cognatio ignium transiliuntque in eam protinus undecumque visam. Ita fertur a Media paelicem crematam, postquam sacrificatura ad aras arcesserat, corona igne rapto) berichtet Strabo p. 743: Γίνεται δ' εν τη Βαβυλωνία καὶ ἄσφαλτος πολλή, περὶ ής Ἐρατοσθένης μὲν οῦτως εῖρηκεν . . . ἄλλοι δὲ καὶ τὴν ὑγρὰν ἐν τῆ Βαβυλωνία γίνεσθαί φασι . . . . τὴν δὲ ὑγράν, ἢν νάφθαν χαλοῦσι, παράδοξον ἔχειν συμβαίνει τὴν φύσιν: προσαχθείς γὰρ ὁ νάφθας πυρί πλησίον άναρπάζει τὸ πῦρ... σβέσαι δ' ὕδατι οὐχ οίόν τε (ἐχχαίεται γὰρ μᾶλλον) πλην εἰ πάνυ πολλῷ, ἀλλὰ πηλῷ καὶ όξει καὶ στυπτηρία καὶ ἰξῷ πνιγέντα σβέννυσθαι (aquis etiam accenditur, terra tantum restingui docuere experimenta § 235)... Ποσειδώνιος δέ φησι τοῦ ἐν Βαβυλωνία νάφθα τὰς πηγὰς τὰς μὲν είναι λευχού, τὰς δὲ μέλανος τούτων δὲ τὰς μὲν είναι θείου ύγρου, λέγω δέ τὰς του λευχοῦ (ταύτας δ' είναι τὰς έπισπώσας τὰς φλόγας), τὰς δὲ τοῦ μέλανος, ἀσφάλτου ύγρας. Wer die Citierweise Strabons kennt, weiß, daß auch

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Man beachte aber, daß Posidonius im Gegensatz zu den sonstigen Paradoxographen damit wissenschaftliche Tendenzen verfolgte; denn jene Mirabilien bilden bei ihm die Unterlage einer geophysischen Hypothese. Vgl. Oder, Quellensucher im Altertum, Philol. VII. Suppl. S. 346.

das den Worten Ποσειδώνιος δέ φησι Vorangehende Posidonius entstammt; sie geben keinen Quellenwechsel an, sondern kennzeichnen, obwohl in der Mitte stehend, das Ganze als Eigentum des Apameers. S. Zimmermann, Posidonius und Strabo, Hermes 1888, 125 ff. Außerdem weist ja schon άλλοι δὲ καὶ auf dieselbe Quelle hin. Man vergleiche auch p. 737: ἡ δὲ χώρα 'A ρ τ α κ η ν ἡ λέγεται. περὶ "Αρβηλα δέ ἐστι . . . εἰθ' ἡ το ῦ ν ά φ θ α π η γ ἡ καὶ τὰ πυρά . . . ¹٠).

Es folgt bei Plinius § 236 eine Aufzählung vulkanischer Erscheinungen, denen bekanntlich Posidonius besondres Interesse zuwandte (Sudhaus, Aetna S. 60). Mit Plinius's Worten: Verum in montium miraculis ardet Aetna noctibus semper tantoque aevo ignium materia sufficit, nivalis hibernis temporibus egestumque cinerem pruinis operiens vergleiche man aus der Schilderung bei Strabo p. 268-274, die wie fast alle späteren Behandlungen dieses Gegenstands auf Posidonius zurückgeht (p. 268: όταν ούν, φησί Ποσειδώνιος, φαίνηται τὰ περί τὸ ὄρος . . .) besonders die Worte p. 274: ἔστι δὲ ψιλὰ τὰ ἄνω χωρία καὶ τεφρώδη καὶ χίονος μεστὰ τοῦ χειμῶνος.... νύχτωρ μὲν σὖν χαὶ φέγγη φαίνεται λαμπρά έχ της χορυφης, μεθ' ήμέραν δὲ χαπνῷ χαὶ άχλοι κατέχεται. Da ferner die Bemerkungen Senecas über den Aetna in dem 79. Briefe (§ 24) auf Posidonius (durch Asclepiodotus?) zurückgehen (vgl. Nat. Quaest. II 26, 4. II 30. VI 17, 3. VI 24 ff. und dazu Sudhaus S. 60 ff.), so werden auch wohl die Worte Senecas daher entstammen: In Lycia regio notissima est, Hephaestion incolae vocant, foratum pluribus locis solum, quod sine ullo nascentium damno ignis innoxius circumit. Aus derselben Quelle schöpfte dann auch Plinius § 236 seinen Bericht: eadem in Lycia Hephaesti montes taeda flammante tacti flagrant adeo ut lapides quoque vivorum et arenae in ipsis aquis ardeant aliturque ignis ille pluviis. Baculo si quis ex his accenso traxerit sulcum, rivos

<sup>10)</sup> Die Abhängigkeit Strabos von Posidonius nahm auch Dubois an (Examen de la géographie de Strabon 1891 p. 327): En effet, il pouvait lui demander (à Posidonius) .. ce petit nombre de curiosités pittoresques qu'il jugeait bonnes à corriger l'austérité des recits. Il s'est aidé de lui pour décrire l'Etna, .. les sources de naphte de la Babylonie, l'exploitation des bitumes du lac Asphaltite.

Ignium sequi narrant. Da wir nun Plinius V 100 lesen: In Lycia igitur a promunturio eius oppidum Simena, mons Chimaera noctibus flagrans, Hephaestium civitas et ipsa saepe flagrantibus iugis, so dürfen wir annehmen, dass auch das Material II § 236: flagrat in Phaselitis mons Chimaera et quidem immortali diebus ac noctibus flamma. Ignem eius accendiaqua, extingui vero terra aut faeno Cnidius Ctesias tradit samt letzterer Angabe aus Posidonius geschöpft ist<sup>11</sup>).

Im § 237 lesen wir nach einem Berichte über sonst nicht belegbare Vulkane in Baktrien und Kissien (über den Hesperius mons s. u.) folgende Schilderung: nam si intermisit ille iucundus fraudemque densi supra se nemoris non adurens et iuxta gelidum fontem semper ardens Nymphaei crater, dira Apolloniatis suis portendit, ut Theopompus tradidit. Augetur imbribus egeritque bitumen temperandum fonte illo ingustabili, alias omni bitumine dilutius. Dazu vergleiche Strabo p. 316: ἐν δὲ τῆ χώρα τῶν ᾿Απολλωνιατῶν καλεῖταί τι Νυμφαίον, πέτρα δ΄ ἐστὶ πῦρ ἀναδιδοῦσα ὁπ΄ αὐτῆ δὲ κρῆναι ρέουσι χλιαροῦ καὶ ἀσφάλτου καιομένης, ὡς εἰκός, τῆς βώλου τῆς ἀσφαλτίτιδος μέταλλον δ΄ αὐτῆς ἐστι πλησίον ἐπὶ λόφου τὸ δὲ τμηθὲν ἐκπληροῦται πάλιν τῷ χρόνῳ τῆς ἐγχωννυμένης εἰς τὰ ὀρύγματα γῆς μεταβαλλούσης εἰς ἄσφαλτον, ῶς φησι Ποσειδώνιος.

Da nun kurz darauf zweimal Theopomp bei Strabo als Gewährsmann genannt wird, scheint mir klar, daß auch Plinius sein Material aus Posidonius schöpfte, der seinerseits Theopomp (wohl die θαυμάσια) citierte. Auch p. 763, wo Strabo sich über die Gewinnung des bitumen am Salzmeer — nur verwechselte er dieses mit dem Sirbonissee — länger ausläßt und mit den Worten schliesst: τοιαῦτα δὲ καὶ τὰ ἐν ᾿Απολλωνία τῆ Ἡπειρώτιδι, nennt er Posidonius als Quelle (s. auch Berger, die geogr. Fragm. d. Eratosthenes S. 268. Dubois a. a. O.) 12).

11) Ctesias schrieb einen περίπλους, den Posidonius in seinem Werk über den Ozean angezogen haben mag. Die Schrift des Rhodiers nennt ja Plinius im Index zum 5. Buch auch περίπλουν aut περιήγησιν.

<sup>12)</sup> Auch Vitruv spricht VIII, 3, 1. 5 von alumen und bitumen und erwähnt § 8 Apollonia und den lacus asphaltitis in Babylonien (4, 27 wird Posidonius als Quelle citiert). Näheres s. bei Oder a. a. O. S. 336

§ 238 fährt Plinius fort: Sed quis haec miretur? in medio mari Hiera insula Aeolia iuxta Italiam cum ipso mari arsere per aliquot dies sociali bello, donec legatio senatus piavit. Daß dieses Ereignis Posidonius berichtete, erfahren wir aus Strabo p. 276: Ποσειδώνιος δὲ κατά τὴν έαυτοῦ μνήμην φησὶ περὶ τροπάς θερινάς ἄμα τῆ ἔφ μεταξύ τῆς Ἱερᾶς καὶ τῆς Εὐωνύμου πρός ύψος ἀρθείσαν ἐξαίσιον τὴν θάλατταν όραθηναι καὶ συμμεϊναί τινα χρόνον ἀναφυσωμένην συνεχῶς, εἶτα παύσασθαι . . . τὸν δὲ τῆς Σικελίας στράτηγόν, Τίτον Φλαμίνιον, δηλώσαι τη συγκλήτω, τὴν δὲ πέμψασαν ἐκθύσασθαι έν τε τῷ νησιδίω καὶ ἐν Λιπάραις τοῖς τε καταχθονίοις θεοῖς καὶ τοῖς θαλαττίοις. Das hier erzählte Ereignis bezog man allerdings bisher unter Vergleichung von Plin. II 203 auf das Jahr 126, indem man Φλαμινίνον schrieb (ein T. Flamininus war 123 Konsul). So z. B. Nissen, Ital. Landeskunde 251 Anm. 4. Rusch a. a. O. 42. Indes die Schilderung geht so auf Einzelheiten ein und ist so ausführlich gehalten, daß man schließen muß, Posidonius habe als Augenzeuge das Ereignis miterlebt 13). Dies scheint auch die Meinung von Zeller, Gesch. d. Philos. d. Gr. III<sup>3</sup> 573 Anm. 1) und Susemihl (Gesch. d. griech. Litt. in d. Alex. II 129 Anm. 155) zu sein 14). Da man nun das Geburtsjahr des Posidonius auf die Jahre 135-130 ansetzt, so würde nicht die Eruption v. J. 126 (Plin. § 203), sondern die im sociale bellum (§ 238) auf das Ereignis passen, das Posidonius bei Strabo p. 276 berichtet; dazu stimmen auch die Worte: ΙΙ. κατά την έαυτου μνήμην φησί besser. Aber selbst angenommen, diese Identifizierung wäre falsch, so bleibt doch das Resultat unantastbar, daß § 238 auch auf Posidonius

A. 145, der mit Recht auf die Verballhornung der posidon. Vorlage seitens Vitruv und Strabo (Sirbonissee!) hinweist.

<sup>13)</sup> Man bedenke besonders die Worte: περὶ τὰς τροπὰς θερινὰς ἄμα τῷς, die Angaben über die verschiedenen Phasen des Ausbruchs und über die Betäubung der einen Bootsmannschaft.

Anhaltepunkt für die zeitliche Festsetzung der Reisen des Apameers sowie seines Werkes über den Ozean gewinnen; denn nur aus diesem kann Strabo geschöpft haben. Da er dann nach Plinius' Worten 'sociali bello' um d. J. 90 auf den Liparen weilte, müßte er entweder vor seinem Aufenthalt in Rom als Gesandter 87/86 oder nach demselben die Erfahrungen seiner Fahrten im Westen im obigen Werke niedergelegt haben.

zurückgeht. Denn fand Pl. den vulkanischen Ausbruch bei den liparischen Inseln i. J. 126 bei seinem Gewährsmann, dann erst recht die dortige Eruption jüngeren Datums (s. auch Sudhaus S. 59 ff.).

Die Angaben von Plinius § 237: Aethiopum iuxta. Hesperium montem stellarum modo campi noctu nitent (die vorhergehenden Worte: campus Babylone flagrat quadam veluti piscina iugeri magnitudine beziehen sich doch wohl auf eine Naphthaquelle s. o.) und § 238: maximo tamen ardet incendio Theon ochema dictum Aethiopum iugum torrentisque solis ardoribus flammas egerit finden sich auch in Hannos Periplus. Daß Plinius dieselben aber nicht von Hanno selbst haben kann, beweisen seine eigenen Worte V 8: Fuere et Hannonis ... commentarii. Daß er wohl aber derartige Notizen über Hanno bei Posidonius (περὶ ἀκεανοῦ) finden konnte, zeigt Strabo p. 98. 100, wo jener an den Angaben des Herodot und Heraklides Pontikus über Afrikaumsegelungen Kritik übt und die Afrikaumschiffung des Eudoxus berichtet. Wenn man nun aber bedenkt, daß die Stelle bei Plinius im Index des 5. Buches: Posidonio qui περίπλουν aut περιήγησιν scripsit eben auf Posidonius' Schrift περὶ ἀχεανοῦ sich bezieht, wo Hanno erwähnt werden mußte, daß ferner Plinius II 167 ff. bei derselben Gelegenheit, wo Strabo den Posidonius citiert, nämlich der Ozeanfrage, auch seinerseits von Afrikaumschiffungen berichtet, also mittelbar von P. abhängt 15) - dem letzten Gelehrten vor ihm, der diese Frage zusammenhängend behandelte - so wird die Vermutung, daß er obige Angaben des Hanno bei Posidonius vorfand, dem er das übrige Material über ähnliche miracula ignium verdankt, höchst wahrscheinlich.

Wenn ich nun zum Schluß noch auf Ps.-Aristot. περὶ κόσμου 395 b 18 verweise (ἐμπεριέχει δὲ καὶ ἡ γῆ ἐν αδτῆ . . .

Denn Cornelius Nepos (§ 169) kann bei seinen Nachrichten über Eudoxus doch auch nur auf P. sich gestützt haben. Außerdem ist der Bericht des Plinius über Hannos Fahrt (circumvectus — ad finem Arabiae (!)) falsch. Vgl. Berger, Gesch. d. w. Erdk. d. Gr. II 40. IV 85. Hansen (Jahrb. f. klass. Philol. 1878, 502) stellt m. E. über die Pliniusstelle und Eudoxus künstliche Hypothesen auf. Ist es nicht einfacher, ein Versehen des durch seine Flüchtigkeit bekannten Nepos oder ein Mißverständnis des Excerptors Plinius anzunehmen? S. auch die treffenden allgemeinen Bemerkungen Oders a. a. O. 368.

χαὶ πυρός πηγάς. τούτων ... πολλαὶ δὲ ἀναπνοὰς ἔχουσι καὶ ἀναφυσήσεις ὥσπερ Λιπάρα τε καὶ Αἴτνη καὶ τὰ ἐν Αιόλου νήσοις αίδε και βέουσι πολλάκις ποταμού δίαην) und auf Justin IV 1: ... ignibus generandis nutriendisque soli ipsius naturalis materia quippe intrinsecus stratum sulfure et bitumine traditur . . . accedunt vicini et perpetui Aetnae montis ignes et insularum Aeolidum veluti ipsis nudis alatur incendium (vgl. Sudhaus, Aetna 70); wenn ich ferner daran erinnere, daß alles wissenschaftliche Material über Vulkanismen und ähnliche geophysische Erscheinungen bis zum 1. vorchristlichen Jahrhundert auf den Rhodier zurückgeht (vgl. Sudhaus S. 60), und daß das letzte Ereignis, das zeitlich fixiert ist, gerade den Jahren des Bundesgenossenkriegs angehört, so glaube ich genügend Beweismaterial für meine Behauptung geliefert zu haben, Plinius benutze in den §§ 235-238 den Posidonius.

Der folgende Paragraph verrät sofort stoisches Gepräge (§ 239 Praeterea cum sit huius unius elementi ratio fecunda seque ipsa pariat et minimis crescat scintillis, quid fore putandum est in tot rogis terrae? quae est illa natura quae voracitatem in toto mundo avidissimam sine damno sui pascit! Addantur his sidera innumera ingensque sol, addantur humani ignes et lapidum quoque insiti naturae attrituque inter se ligni, iam nubium et origines fulminum. Excedit profecto miracula omnia ullum diem fuisse, quo non cuncta conflagrasent . . .). Denn dem Stoiker offenbart sich die Gottheit nirgends reiner als im Feuer, das zugleich ἀρχή und πνεθμα ist. Die Antwort auf die rhetorischen Fragen im Anfang des Paragraphen giebt uns Plinius selbst im § 208, wo er nach Aufzählung der mannigfachsten miracula, darunter m. ignium tot locis emicantium perpetua tot saeculis incendia in die Worte ausbricht: Quibus in rebus quid possit aliud causa afferre mortalium quispiam quam diffusae per omne naturae subinde aliter atque aliter erumpens? Damit vergleiche man des Posidonius Definition in Comment. Bern. Luc. IX 578 p. 305, 23 ed. Usener: θεός έστι πνεύμα νοερόν δι ηκον δι' άπάσης οὐσίας spiritus rationalis per omnem diffusus materiam und bei Diels Doxogr. gr. 302, b. 22: πνευμα νοερόν καὶ πυρώδες.

Vgl. noch Diog. Laert. VII 138. [Arist.] περὶ κόσμου 394 b 10. Doxogr. gr. 302b 11. 306, 5 Diels. Cic. de nat. deor. II § 115. Verg. Aen. VI 726. Manil. II 60. Der posidonische Ursprung des § 239 wird aber schlagend bewiesen durch Cic. de nat. deor. II § 24 (ähnl. Parallelstellen bei Varro sammelte Agahd, Jahrb. f. kl. Phil. 24. Spplt. S. 89. 90) 16): Ex quo intellegi debet eam caloris naturam vim habere in se vitalem per omnem mundum pertinentem. 25 Atque id facilius cernemus toto genere hoc igneo quod tranat omnia, explicato. Omnes igitur partes mundi . . . calore fultae sustinentur. Quod primum in terrena natura perspici potest. Nam et lapidum conflictu atque tritu elici ignem videmus: et recenti fossione terram fumare calentem; atque etiam ex puteis iugibus aquam calidam trahi. 39: Atque hac mundi divinitate perspecta tribuenda est sideribus eadem divinitas: quae ex mobilissima purissimaque aetheris parte gignuntur . . . totaque sunt calida atque perlucida, sowie durch Manil. I 852: Sunt autem cunctis permixti partibus ignes, Qui gravidas habitant fabricantes fulmina nubes: Et penetrant terras Aetnamque minantur Olympo; Et calidas reddunt ipsis in fontibus undas Ac silice in dura viridique in cortice sedem Inveniunt, cum silva sibi collisa crematur: Ignibus usque adeo natura est omnis abundans. Ueber Pos. als Quelle für Cicero brauche ich kein Wort zu verlieren; und daß P. Gewährsmann für das astrologische Gedicht des Manilius ist, beweist außer dem Umstand, daß der Apameer überhaupt des Dichters Vorlage für d. Meteorologie des 1. Buches war, schon Vers 853, in welchem die Wolken als die Ursache

<sup>16)</sup> Leider hat Agahd das 2. Buch von Plinius N. H. nicht herangezogen. Auch sonst dürfte eine Vergleichung von Plinius N. H. II mit Cic. Nat. Deor. II viel Posidonisches Gut zu Tage fördern. Man vergl. z. B. Plin. § 14 mit Cic. 23, 61, Plin. § 41 ff. mit Cic. 19, 50, Plin. § 12—13 mit Cic. 19, 49, Plin. § 8 (κόσμον ornamenti nomine appellavere) mit Cic. 6, 17 (ornatum mundi). Ebenso Plin. § 17: Matrimonia quidem inter deos credi . . . puerilium prope deliramentorum est. Sed super omnem impudentiam adulteria inter ipsos fingi, mox iurgia et odia . . . mit Cic. N. D. I 16, 42: Exposui . . . delirantium somnia . . . qui et ira inflammatos et libidine furentis induxerunt deos feceruntque, ut eorum bella proelia pugnas . . videremus, odia . . discidia, discordias, ortus . . . adulteria . . . (vgl. Varro bei August. Div. Dei VI 5. Agahd a. a. O. p. 92). Plin. § 108 ff. mit Cic. 33. Ueber die Benutzung der Posidonischen Meteorologie durch Plinius s. meine Dissertation: De Posidonio Manilii auctore. Born. 1901.

der Blitze genannt werden (s. Diog. La. VII 153. Doxogr. gr. 369, 29. Sen. NQ II 54. Achill. Isag. 69, 13 Maaß. Schol. zu Arat 512, 24 Maaß. [Arist.] π. κόσμου 395a 14. Plin. II § 133), sowie die Erwähnung des Waldbrandes v. 856. Denn sich selbst durch Reibung entzündende Wälder schildert P. bei Strab. p. 147. Sen. epp. 90, 5. Athen. VI 233 D. Vitr. II 1.

Werfen wir noch die Frage auf, welchem Werke des P. das Material bei Plinius entstammt, so kann man nur an die Schrift περί ἀκεανοῦ denken 17). Denn alle Veränderungen der Erdoberfläche, sei es durch Wasser, sei es durch Erdbeben, Vulkane und andre Wirkungen der Feuersgewalt, hat der Gelehrte in jener Schrift dargelegt, indem er die Ansichten seiner Vorgänger aufzählte, Kritik an ihnen übte und zum Schluß seine eigne Meinung aussprach, z. T. auch nur Hypothesen aufwarf. (Dubois a. a. O. 325 ff. 361. Oder a. a. O. 335. Berger, Ber. d. K. S. Ges. d. W. 1897, 65). Auf jeden Fall ist klar, daß Plinius und Manilius, die beide P. benutzt haben, auch beide Metaphern (flumine-rivi, rogi) in ihrer Quelle vorfanden. Auch das Bild: natura suismet Aegrotat morbis (vgl. I 895) dürfte auf dasselbe Werk zurückgehen. Denn Posidonius pflegte vulkanische Erscheinungen, Erdbeben, Ebbe und Flut usw. als πάθη τῆς γῆς zu bezeichnen. Vgl. Dox. gr. 383 b 8 Diels: Ποσειδώνιος ύπο μέν της σελήνης χινείσθαι τούς ανέμους, ύπο δὲ τούτων τὰ πελάγη, ἐν οἰς τὰ προειρημένα γίγνεσθαι πάθη. [Arist.] περί κόσμου p. 400 a 22: καθάπερ τὰ ἐπὶ τῆς γῆς εὔτρεπτα πολλάς έτεροιώσεις και πάθη άναδέδεκται. 395 b 35: ἀπειργάσατο πάθος τοῦτο δ καλείν εἰώθαμεν σεισμόν. 397a 27. Strab. p. 43 περί δὲ τῶν τοῦ 'Ωκεανοῦ παθῶν . . . εἴρηται. 275: συγγενή δὲ τοὶς κατὰ τὴν Σικελίαν πάθεσι τὰ περὶ τὰς Λιπαραίων νήσους . . δείχνυται. 268. 758. (Lyd. de mens. IV 115. Philo de aet. mund. p. 41, 17 Cum.). Die Bilder muß P. selbst in seiner Darstellung der ἐχπύρωσις gebraucht haben, aus der Seneca (Consol. ad Marc. 26. NQ III 29) und Philo (de aet. mund.) ihre Schilderungen entnahmen. (Bei letztrem kehren ja auch βεύμα πυρός und πάθος wieder). Vermutlich wurde P., der Timäuskommentator, zu dem Bilde

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup>) Ob direkt oder indirekt (durch Varro oder Fabianus), thut nichts zur Sache.

durch die Timäusstelle 23 B angeregt: ισπερ νόσημα ημει... ρεύμα οὐράνιον. An und für sich ist ja die Vorstellung vom tierischen Organismus der Erde altstoisch (vgl. Oder a. a. O. 289. 312) 18).

Kehren wir nach dieser Abschweifung zur Textkritik des Manilius zurück. Zu V 331:

Garrulaque in modulos diversa tibia forma
Et quodcumque manu loquitur flatuque movetur
hat Huet manus vermutet, was Bentley unter Berufung auf
Lucr. IV 978: chordasque loquentes zurückwies. Ich möchte
doch manus verteidigen, da unser Dichter offenbar hier die
Lygdamusstelle 4, 38 ff. nachgeahmt hat:

Pendebat laeva garrula parte lyra . . .

41 Sed postquam fuerant digiti cum voce locuti . . .

Zu v. 133 ff.

illa tonanti

Quondam alimenta dedit pectusque implevit hiantis

Lacte suo dedit et dignas ad fulmina vires.
halte ich das überlieferte Fundamenta dedit und Breiters Aenderung tonandi für richtig; alle Korrekturen wie Nutrimenta Bentl., pulpamenta Ellis, Quondam alimenta Jac. sind überflüssig. Denn eigentlich liegt doch dasselbe Bild auch den

Versen I 367 zu Grunde:

Cuius ab uberibus magnum ille ascendit Olympum Lacte fero crescens ad fulmina vimque tonandi, die übrigens eine Nachahmung von Prop. IV 1,55 sind:

Optima nutricum nostris lupa Martia rebus,

Qualia creverunt moenia lacte tuo!

Will man mit Ellis die Vorstellung: illa tonandi fundamenta dedit lächerlich finden, so muß man denselben Anstoß bei I 367 nehmen. Mir scheint sie der Rhetorik eines Manilius durchaus angemessen, ganz abgesehen davon, daß derselbe eine Vorliebe für den Versanfang Fundamenta hat (II 823. 930. III 98. 207). Vgl. auch Grattius 11: Firmamenta dedit.

<sup>18)</sup> Vgl. auch Sen. Nat. Quaest. III 15, 5: Ceterum ut in nostris corporibus ita in illa (natura) saepe humores vitia concipiunt: aut ictus aut quassatio aliqua aut loci senium aut frigus aut aestus corrupere naturam. VI 2, 8. 3, 1. 14, 1. 18, 6. 24, 4. S. Oder a. a. O. S. 296, der den posidonischen Ursprung dieser Senecastellen nachweist.

### v. 192 bieten die Handschriften

Horrendumque fretis ist unsinnig. Fayus änderte feris, Bentley phocas, Jakob vermutete: Horrendum et pretiis ganz annehmbar, wenn man Petr. 119 v. 14: quaeritur in silvis auro fera vergleicht. Ich glaube aber, das handschriftliche fretis ist echt; nur ist zu lesen Horrendum et frētis oder Horrendum frētisque. Ich verbinde fretis mit quibus est studium (190) 19) und gebrauche es absolut für "vermessen, trotzig" wie Prop. IV 10, 32: Forte super portae dux Veius astitit urbem Colloquiumque sua fretus ab urbe dedit (nach Analogie von fidens, confidens). Ausschlaggebend ist für mich die Statiusstelle (Theb. VI 23).

Ceu primum ausurae trans alta ignota biremes Seu Tyrrhenam hiemem, seu stagna Aegaea lacessunt, Tranquillo prius arma lacu clavumque levesque Explorant remos atque ipsa pericula discunt. At cum experta cohors: tum pontum irrumpere fretae

Longius . . .

v. 312 schildert der Dichter die Leute, die unter der Konstellation von Wage und Böcklein geboren werden: geschäftige Seelen, die sich dem Gemeinwohl widmen, in Amtspflichten und die öffentliche Thätigkeit sich stürzen.

v. 319 lesen wir dann im Gemblacensis:

Non ullo curam digito qui iuverit hastae

Defueritque bonis sector.

Richtig stellte Scaliger Non illo coram wieder her; doch der zweite Teil des Verses ist trotz aller Versuche (quaque iverit Scal., quave iuverit Reinesius, digitor quaesiverit hasta Bentl., digitum inquisiverit hasta Postg., requieverit hasta Ellis) noch nicht genügend geheilt. Vielleicht dürfte zu lesen sein:

Non illo coram digito, qui vicerit, hastae.

Vincere in der Bedeutung von "überbieten" hat auch Cic. ad Att. epp. 13, 29, 2 Othonem vincas volo 33, 2: Othonem quod speras posse vinci, sane bene narras. Die Aenderung ist

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup>) Zu diesem Dativ vgl. Caesar BG V 41: licere illis incolumibus discedere. Liv. III 50, 6: si (Verginiae) liberae ac pudicae vivere licitum fuisset. Cic. Rosc. Amer. 144 ut sibi innocenti liceat vitam degere. Andere Beispiele s. im Archiv f. lat. Lexikogr. XI 21 ff.

paläographisch leicht und dem Sinne nach passend. "In seiner Anwesenheit wird es bei der Auktion weder an kauflustigen Bietern noch an Käufern für das konfiszierte Gut fehlen"; digito ist natürlich = licitando. Dieselbe Zusammenstellung von hasta und sector findet sich auch Tac. Hist. I 20: ubique hasta et sector et inquieta urbs auctionibus.

Auch einer andren Seite der dichterischen Eigenart des Manilius hat man bei der Textkritik zu wenig Rechnung getragen: ich meine die Rhetorik. Und doch ist sie ein Grundzug seines Wesens: trotz aller Unbeholfenheit erweist er sich oft in Gedanke und Form als gelehrigen Schüler Ovids und scheint gerade ob dieser Seite bei seinem Nachahmer Lucan großen Anklang gefunden zu haben. Ich möchte hier darauf aufmerksam machen, daß Manilius nicht nur die Farben seines rhetorischen Stils, dessen Spuren wir ja auf Schritt und Tritt verfolgen können 20), sondern auch loci communes, typische Beispiele und Gedanken der Rhetorschule entlehnt hat. Dies beweist das Proömium zum 4. Buche, wo der Dichter das Walten des Schicksals in der römischen Geschichte verfolgt Man vergleiche: 21)

v. 24 Aeneas 22)

Ov. Heroid. VII 14. 19. 139 sq. Horat. C, S. 41. Sen. Dial. XII 7, 8, Debenef. III 37, 1. Anth. Lat. I 924. (Ov. Fast. IV 799. ex Pont. I, 1, 33. Prop. IV 1, 44. Aen. 2, 632. Stat. Silv. III, 3, 189.)

<sup>21</sup>) Leider war mir Morawski, De rhetoribus latinis 1892 nicht zugänglich.

Palillogie: conduplicatio, polyptoton, epiploce (I 50. 296. 304. 332. 370. 415. 422. 603. 775. 913. II 41. 98. 576. 725. 926. 934. III 86. 312. 418. IV 169. 351. 391. 576. 635. V 226. 432. 457. 477), das Wortspiel (II 926. V 353 [equis armos nach Postgate] 691), das prägnante in consecutivum (s. den Index bei Jakob und I 407. II 780. III 631. 637. 656. IV 161), Hyperbeln wie I 916. IV 279. V 49. 64, 584, kühne Metaphern wie III 655: totumque canora voce nemus loquitur, 662: tum Liber gravida descendit plenus ab ulmo, IV 515: cum vitreum findens auravit vellere pontum (sc. Aries), V 193 (beachte die Vorliebe für die Metapher militia II 20. IV 145. 404), pointierte Wendungen wie II 16. III 17. IV 225. 375. 666. 833. V 124. 453, scharf zugespitzte Sentenzen, wie das bekannte Nascentes morimur IV 16 (vgl. CIL II 4426. XI 3273) oder IV 534: se quisque et vivit et effert (vom Blinden). Von Rhetorik überwuchert ist die Erzählung von Perseus und Andromeda im 5. Buche, wo der Vers 593: quantula praeda maris! fast komisch wirkt. Vgl. auch das rhetorische Monstrum v. 549: Virginis et vivae rapitur sine funere funus (Allitteration, Antanaklasis, Enallage und Oxymoron!)

v. 24-29 klingen sehr an Prop. IV, 1, 6 an: Nec fuit opprobrio

v. 27: Roma casis enata foret?

v. 30: captus et a captis orbis foret?

v. 31 sq. Mucius, Cloelia, Cocles.

v. 41 sq. Hannibal

v. 38

v. 45 Marius 23)

v. 46: quod consul totiens exul, deque exule consul

v. 47: Adiacuit Libycis compar iactura ruinis Sen. Dial. XII 9, 3: (Romuli casa) istud humile tugurium nempe virtutes recipit. (Prop. IV 1, 6. Tib. II 5, 26. Ov. Fast. IV 804.)

Hor. epp. II 1, 156: Graecia capta ferum cepit. Ov. Fast. III 101: Nondum tradideras victas victoribus artes, Graecia! Sen. Agam. 869: vicimus victi Phryges. Rutil. Nam. I 398: victoresque suos natio victa premit. [Liv. XXXIV 4, 3: eo plus horreo, ne illae magis res (sc. illecebrae libidinum) nos ceperint quam nos illas. Sen. Dial. VII 14, 2: (voluptates) captae cepere. Plaut. Pseud. 1012: ne capta praeda capti praedones fuant].

luven. VIII 264.

Iuven. X 147. 165. Sen. de ira II 5, 4. Quintil. Ind.

Cic. de divin. VIII 21.

Varro Sat. περὶ τόχης 3 (171 B.) ad Herenn. IV 54, 68. Cic. Tusc. V 19, 56. Paradox. II 16. Ov. ex Pont. IV 3, 45. Sen. contr. I, 1, 5. Sen. Epp. 94, 66. Dial. X, 17, 6 (caliga Marium dimisit: consulatus exercet). De benef. V 16, 2. Lucan. II 91 sq. II 130 sq. luven. X 276. Anth. Lat. 1 415, 33. Val. Max. VI 9, 14. Firm. Mat. I 3.

Iuven. VII 197: Si fortuna volet, fies de rhetore consul; Si volet haec eadem, fies de consule rhetor. Plin. Epp. IV 11: nunc eo decidit, ut exul de senatore, rhetor de oratore fieret.

Ov. ex Pont. IV 3, 47: in caeno iacuit Marius. Lucan. Il 90: nuda triumphati iacuit per regna Iugurthae Et Poenos pressit cineres. Solatia fati Carthago Mariusque tulit pariterque iacentes ignovere deis. VIII 269: An Li-

facta sine arte casa 7: Tarpeiusque pater nuda de rupe tonabat 38: Sanguinis altricem non pudet esse lupam 44 Et veritast umeros urere flamma pios 47: Arma resurgentis portans victricia Troiae. Für die Aufzählung der römischen Namen (allerdings in andrem Sinn) ist zu vergleichen Manil. I 777 ff. Aen. VI 824 ff. Culex 364 ff.

Daß dieses typische Beispiel für den ludus fortunae Posidonius zuerst angewandt habe, weist Norden, Varroniana Rh. M. 1893 p. 541 ff. nach. Nach meiner Meinung betont der Dichter grade diesen Wechsel in jedem Verse; wie er v. 46 consul und exul, v. 47 crepidines und Carthaginis arces (so die Handschr.) gegenüberstellt, so steht v. 45 dem Teutonensieger Marius der gefangene M. in Minturnä gegenüber. Darum halte ich die Ueberlieferung: Et Cimbrum in Mario Mariumque in carcere victum für richtig und Becherts Aenderung: non carcere v. für sinnstörend (Jahrb. f. kl. Ph. 1879, 799). Zu dem 'in' vgl. V 572: victorque Medusae Victus in Andromede.

v. 48: Eque crepidinibus cepit Carthaginis arces

v. 50 Pompeius

v. 51 Mithridates 25) v. 57 Caesar 26)

v. 64 Croesus 27)

v. 65 Priamus v. 66 Xerxes

v. 67 Caecilius Metellus v. 86: Quod Decios non omne tulit, non omne Camillos Tempus et invictum devicta morte Catonem 28)

v. 143: Serranos Curiosque tulit fascesque per arva Tradidit eque suo dictator venit aratro (vgl. I 787.)

bycae Marium potuere ruinae Erigere in fasces et plenis reddere fastis? 24). Anth. Lat. I 415, 37: Quo Marium vidit supra Carthago iacentem (Varro Sat. 171 B: teges, pruina, ne iacentem subdiu dealbet algu candicanti frigore. (?)

Sen. contr. I, 1, 3: quis crederet iacentem supra crepidinem Marium fuisse aut futurum? VII, 2, 6: qui in crepi-dine viderat Marium. Firm. Mat. I 3: Vides, ut ad crepidinem dirutae Car-

thaginis fugitivus accedat?

Consol. ad Marc. 20, 4. Sen. Epp. 94, 64. Iuven. X 283. (Cic. Tusc. I 35, 86. Liv. 1X 17, 6. Ov. ex Pont. IV 3, 39. Flor. II 13. IV 2, 8, Vell. Paterc. II

Iuven. X 159. (Lucan. II 580) Lucan. X 41. Sen. Consol. ad Marc. 14, 2. 3.

Ov. ex Pont. IV 2, 35. Sen. Dial. XI 11, 12. Epp. 47, 12. Iuven. X 274.

luven, X 258 (Cic. Tusc. I 58) Iuven. X 174. Sen. de benef. VI 31, 1. Iuven. III 139. Ov. Fast. II 444. 452.)

Sen. Epp. 97, 10: Omne tempus Clodios, non omne Catones feret. Iuven. XIV 41: et Catilinam Quocumque in populo videas, quocumque sub axe: Sed nec Brutus erit Bruti nec avunculus unquam.

Lucan. X 152: Fabricios Curiosque gravis, hic ille recumbat Sordidus Etruscis abductus consul aratris. VI 785. VII 538. Iuven. II 3. 153. XI 78. [Hor. C. I 12, 41. Culex 361. Ov. Fast. HI 781.Pers. I 73. Sen. Dial. X 17, 6.] Mart.

I, 24, 3, 7, 58.

<sup>24</sup>) Wie diese, so hat auch Lucan noch andre Stellen unsrer Einleitung nachgeahmt, vgl. 35: pendebat ab uno mit Lucan. V 769: pendemus ab uno, 43: Romamque suismet Pugnantem membris mit L. I 2 populumque potentem In sua victrici conversum viscera dextra. v. 55 Eiectaeque rogum facerent fragmenta carinae mit L. VIII 755: Et collecta procul lacerae fragmenta carinae.

20) v. 53: Cum iam etiam posses alium componere Magnum hat m. E. richtig Ellis auf Alexander d. Gr. bezogen (vgl. III 22), dessen Schicksale bekanntlich ein beliebter Stoff der Rhetorschulen waren; s. ad. Herenn. IV 22, 31. Sen. Suas. I, 4. 7, 22 und besonders die Grabinschriften. Pompejus und Alexander stellt auch Plin. N. H. VII 26, 95

zusammen.

<sup>26</sup>) Zu v. 59: totiens praedicta cavere Vulnera non potuit vergl. Cic. de divin. I 52, 119: quae quidem illi (Caesari) portendebantur a diis, ut videret interitum, non ut caveret und Boll a. a. O. S. 150.

<sup>37</sup>) Vgl. Wendland, Philos Schrift über d. Vorsehung S. 20, Anm. 6. <sup>28</sup>) Diesen Vers scheint Lucan in seinem berühmten: Victrix causa Deis placuit, sed victa Catoni und IX 299: Poenaque de victis solast Gleichfalls der Rhetorenschule hat der Dichter die bei den Augusteern und den Späteren üblichen Auslassungen über den Luxus (IV 134. 541. V 195. 292), über die Habsucht (IV 936. V 277), über das weibische Gebahren der männlichen Jugend (V 147) entlehnt. Oder soll man sie auf Rechnung der stoischkynischen Diatribe setzen?

Wohlbewandert zeigt sich auch Manilius in der Technik der erotischen Erzählung, wie die Behandlung der Andromedasage <sup>29</sup>) (V 540 ff.) beweist. Nach Vorbild der Alexandriner und röm. Elegiker läßt er die umgebende Natur innigen Anteil an dem Schicksal der unglücklichen Königstochter nehmen (vgl. Verg. Ecl. X. Ov. Heroid. XV 151. Anth. Palat. VII 468. 599. 600. Rohde, der griech. Roman 160 Anm. 1 Helbig, Camp. Wandgem. 284). So umkreisen die Eisvögel klagend die Gefesselte und spenden mit ihren Fittigen Schatten

vicisse Catoni nachgeahmt zu haben. Die Erwähnung des jüngeren Cato allein ist hier nicht auf Rechnung der Rhetorik, sondern des Stoicismus unsres Dichters zu setzen; bekanntlich war jener nach seinem Tode eines der stoischen Ideale.

Hier hat der Dichter glänzend bewiesen, was er bei einem weniger spröden Stoff zu leisten vermag. Betreffs der Quelle unsrer Erzählung sei folgende Vermutung gestattet. Wenn man sich der Vertrautheit unsres Dichters mit der griechischen Litteratur erinnert (vgl. II 1 ff. III 5 ff. I 884 ff., wo M. sich viel enger an Thukydides anschließt als Lukrez [s. Tolkiehn, Wochenschr. f. kl. Phil. 1897, 782] V 475 ff.), so wird man natürlich zunächst an Euripides' Drama denken müssen. Und wirklich deuten auch einige Züge darauf hin, daß M. strenger als Ovid der euripideischen Gestalt der Sage gefolgt ist; man denke an das Echo (v. 666 = Eurip. frg. 118 N.), an die Vorstellung von A. als Braut des Todes (v. 546 = frg. 112), an die Schmückung des Opfers (v. 547 = Germanicusschol. S. 139 Br.: exposita cum omnibus ornamentis). Man vgl. v. 555: nivea cervice reclinis mit Achil. Tat. III 6, 7, Philostr. I 29 (Övid A. a. II 643. III 191. Heroid. XV 36 folgte einer andren Version), sowie v. 23: Andromedamque negans genitor mit der Vermutung Ribbecks (Gesch. d. röm. Trag. 173 sq.). Schließlich fehlt die Phineusgestalt bei Euripides wie bei Manilius. [S. Robert, Archäol. Ztg. 1878 S. 19. Tümpel, Jahrb. f. klass, Phil. 1888 S. 177. Wernicke: Pauly-Wissowa, Realenc. I 2156.] Auch die Darstellung nach dem Euripideischen Drama, die uns der Berliner Krater zeigt (E. Bethe, Der Berl. Andromedakrater, Jahrb. d. K. D. archäol. Inst. 1896, 296 ff.) ergiebt, daß der griechische Dichter die Phineussage noch nicht kannte: vielmehr hat er der einfachsten Gestalt des Andromedamythus folgend den Schwerpunkt auf die Charakterzeichnung und die kunstvolle Schürzung des dramatischen Knotens verlegt: ĕρως, Wortbruch d. Cepheus, Kampf d. A. zwischen Leidenschaft und Elternliebe. Mehr Material gedenke ich bei einer zusammenhängenden Darstellung der Andromedasage, ihrer dramatischen Gestaltung durch Euripides u. Lykophron und deren Einfluß auf die bildende Kunst vorzulegen.

(Heroid. XVIII 81. Prop. III 10, 9. Consol. ad Liv. 107). Wind und Wellen stellen ihr Toben ein (Prop. I 17, 5. 9. Ov. Heroid. XV 213. XVI 23. Verg. ecl. IX 57. Ov. am. III 6, 1. 44. Anthol. Pal. V 17. IX 144. 791). Die Nereide hebt ihr thränenfeuchtes Antlitz aus den Wogen (Prop. IV 6, 61. I 10, 45. Ov. Met. I 301. II 269. Helbig a. a. O. 142). Auch die unvermeidliche Ohnmacht fehlt nicht (Cat. 64, 100. Ov. am. I 7, 51. II 11, 28. III 5, 45. A. a. I 120. 540. Heroid. X 32. 44. 121. Met. VIII 523. Rohde a. a. O. 161 Anm. 2) noch die Liebe auf den ersten Blick (Rohde 149). Besonders beliebte loci erotici enthält v. 572: victorque Medusae victus in Andromede; vgl. Prop. III 11, 17: vicit victorem candida forma virum. Ov. Heroid. IX 26: quem non Stheneleius hostis, Non potuit Juno vincere, vincit amor. 108: tuque feri victor es, illa tui. A. a. II 408: victor eras praedae praeda pudenda tuae. Anthol. Lat. I 29 R.: vinces, cum vicerit ille. 253, 77: post proelia victor Victus amore redit. 382: ut tu victorem superes. Stat. Achill. 607. Nonn. Dionys. XXX V23: ίμείροντα φονήα Ο ύτασεν ούτη θείσα ... καὶ φθιμένη νίκησε. Ebenso v. 551: Mollia per duras panduntur bracchia cautes: vgl. Prop. I 8, 6: et in dura nave iacere potes? Tu pedibus teneris positas fulcire pruinas. III 7,48: et duro teneras laedere fune manus. IV 3, 24: nam gravis imbelles atterit hasta manus. 44: et texit galea barbara molle caput. Ov. Met. III 354: sed fuit in tenera tam dura superbia forma. XIV 709: posuitque in limine duro molle latus. Vor allem aber v. 573: iam cautibus invidet ipsis Felicesque vocat teneant quae membra catenas; vgl. Anth. Pal. V 83, 84, 171, 176, XII 52, 142, 190. 208. Prop. IV 4, 33. 38. Ov. am. II 15, 7. III 2, 27. Heroid. XVIII 15. Anthol. Lat. I 381, 3. Auch jenes: Felix illa dies (569) ist bei den Erotikern fast formelhaft; vgl. Tib. I 7, 1. IV 5, 1. Ov. am. III 12, 1. A. a. I 418. Heroid. V 33. VII 93. XI 20. Ciris 27. Anthol. Lat. I 102, 7. 474, 3.

Dresden.

Edwin Müller.

## Textrettungen zu Ciceros Briefen.

(F. VIII 17 fin.; IX 6, 6; IX 7, 2.)

Der letzte Brief des Caelius an Cicero ad. fam. VIII 17. Ende Jan. oder im Febr. 706/48 geschrieben, 'trägt Spuren einer an Wahnsinn gränzenden Verzweiflung' (Drumann G. R. II. S. 420). Caelius hatte sich mit den Pompeianern so verfeindet, daß er von ihnen keine Gnade erhoffen durfte, und doch auch offene Auflehnung gegen Caesar gewagt. 'Was nun auch werden mag, er will so handeln, wie es ihm sein Schmerz und die seiner unwürdige Stellung gebieten' (2). Leider ist dieser höchst interessante Brief nicht frei von Verderbnissen: Die erste läßt sich aber, wenn ich recht sehe, mühelos beseitigen. Der Brief beginnt mit den Worten des Unwillens: Ergo me potius in Hispania fuisse tum, quam Formiis, quom tu profectus es ad Pompeium! Caelius wünscht also, daß er sich lieber Pompeius angeschlossen hätte. Er fährt fort: quod utinam aut Appius Claudius in ista parte C. Curio, quoius amicitia me paulatim in hanc perditam causam imposuit. Diese Stelle gilt für heillos verderbt seit Manutius, der dazu sagt: In tanta perturbatione videant eruditi homines, an emendare locum possint: ego ne conari quidem audeo. Andere haben starke Aenderungen vorgeschlagen: aut App. Cl. (in hac parte fuisset aut) in ista parte C. Curio (Klotz, Baiter, Tyrrell.). Mendelssohn und C. F. W. Müller setzen nur nach utinam das Kreuz der Verderbnis. Ich meine, der Text ist vollkommen heil. Wir haben nur richtig zu interpunktieren, zunächst nach utinam ein Ausrufezeichen. Quod utinam! als abgerissenen Ausruf haben wir auch bei Cicero ad Att. XIII 48, 1! Heri nescio quid in strepitu videor exaudisse, cum

diceres te in Tusculanum venturum; quod utinam! iterum utinam! tuo tamen commodo; Den Gebrauch von quod utinam außerdem in ad fam. XIV 4, 1 Quod utinam minus vitae cupidi fuissemus! Terent. Phorm 157 (I 3, 5) Quod utinam ne Phormioni id suadere in mentem incidisset! Während Quintil. X 1, 131 eligere modo curae sit, quod utinam ipse fecisset fälschlich hierher gezogen würde 1). In unsere Stelle paßt das erregte quod utinam (sc. fuissem) ganz vortrefflich. Es bedeutet: "Ach, wenn ich doch nur damals in Formiae gewesen und unter deinem Schutze (Cicero hatte dort die Küste zu schützen, ad fam. XVI 12) zu Pompeius abgefahren wäre! Daran schließt sich als zweiter irrealer Wunsch der Vergangenheit: aut (sc. utinam fuisset) Appius Claudius in ista parte - und nun ist ein Komma zu setzen! -, C. Curio, quoius amicitia . . . . imposuit! In seiner Erregung apostrophiert er den abwesenden C. Curio und ruft ihm zu: 'Wäre doch Appius Claudius — der bekanntlich Caesars und Curios Feind war und für den Beschluß stimmte, daß Caesar eine Legion, in der That aber zwei, zum parthischen Krieg abgeben sollte (vgl. Drumann G. R. II. S. 197), — 'wäre doch dieser Appius Claudius an deiner Stelle gewesen und hätte durch seinen Einfluß mich, statt zu Caesar, zu Pompeius geführt! So aber habe ich mich deiner Freundschaft, C. Curio, zu Liebe ins Verderben locken lassen'. Die Sprache ist abgerissen und heftig erregt, wie in dem ganzen Briefe. Gerade das aber empfiehlt meine Deutung, zumal dann sehr passend Cicero auch angeredet wird, als zweiter Schuldiger tu, tu porro, ... Ich lese also: Ergo me potius in Hispania fuisse tum, quam Formiis, quom tu profectus es ad Pompeium! — quod utinam! — aut Appius Claudius in ista (sc. fuisset) parte, C. Curio, quoius amicitia me paulatim in hanc perditam causam imposuit! Dabei ist kein Buchstabe der Ueberlieferung angetastet 2).

älteren Latein. Progr. des Mariengym. in Posen 1880, p. 4.

2) Alle bisherigen Versuche kamen ohne starke Eingriffe in die Ueberlieferung nicht aus, so bei Klotz, Baiter, Tyrrell, Purser mit ihrem:

¹) Denn in den anderen Fällen ist quod nicht Objektsaccus., sondern Accus. der Beziehung, wie in quod si (quodsi), vgl. Haul³ zu Terent. Phorm. 157. Zimmermann, Beiträge aus Terenz zur lateinischen Grammatik 1. Gebrauch der Conjunctionen quod und quia im älteren Latein. Progr. des Mariengym. in Posen 1880, p. 4.

Ad fam. IX 6, 6. Varro hatte durch Caninius den Cicero bitten lassen, daß dieser ihm schreiben sollte, si quid esset, wie es in § 1 heißt, quod putarem te scire oportere. Den Auftrag führt Cicero aus und berichtet über des C. Caesar Rückkehr aus Afrika und über die politische Lage. Schließlich, da er einmal beim Schreiben ist, spricht er noch über des Varro wissenschaftliches Leben und über die Stellung des Gelehrten zum Kriege. Mit § 6 bricht er das ab, indem er sagt: Sed plus facio, quam Caninius mandavit; iure enim, si quid ego scirem, rogarat, quod tu nescires; ego tibi ea narro, quae tu melius scis quam ipse, qui narro. Ich weiß nicht, wer zuerst an dem iure gezweifelt hat, das hier den besten Sinn giebt: 'Caninius that Recht daran, daß er (nur) Neuigkeiten von mir erbat, die dir unbekannt wären - ich lasse mich (unrechter Weise) verleiten über Dinge zu plaudern, die du besser weißt als ich'. Wer aber auch zuerst den Zweifel gegen iure vorgebracht haben mag, jedenfalls hat sein böses Beispiel angesteckt: Klotz, Madwig, Kraus, Fr. Schoell, Boot, Mendelssohn, Tyrrell, C. F. W. Müller, kurz alle richten ihren Scharfsinn gegen iure, ohne natürlich dafür Besseres finden zu können.

Im folgenden Briefe ad fam. IX 7, 2 ist überliefert: sed, quod quaeris, quando, qua, quo, nihil adhuc sosmus istuc ipsum de Bais, nonnulli dubitant an per Sardiniam Veliam (vel iam H. D.). Wenn man aus sosmus, das sinnlos ist, scimus macht, dann zerstört man den anschließenden Satz. Deshalb nehme ich sosmus für einen verdorbenen Namen, etwa Sosinus 3) und schließe den vorausgehenden Satz mit adhuc (sc. est allatum) — eine ganz häufige Ellipse! Dann lautet der nächste Satz: Sosinus istuc ipsum de Bais (sc. nuntiat, scribit, dicit) d. h. S. sagt genau dasselbe, wie du, von Baiae (nämlich,

quod utinam aut A. C. (in hac parte fuisset aut) in ista parte C. Curio —, wobei trotzdem der Sinn dunkel blieb.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Der Name Σωσίνος ist durch Inschriften belegt, Sosinus ist überliefert, denn bekanntlich hat das i in den Hss. keinen Punkt. Es wird ein griechischer Sklave oder Freigelassener gewesen sein. Man könnte ja auch vielleicht mit größerem Rechte an C. Soisus denken (A. VIII 6, 1), der Caesarianer war (A. IX 1, 2) zudem eine bedeutendere Persönlichkeit, Quaestor des Lepidus, dann Praetor (705) und Consul (722), vgl. Suet. Oct. 17.

daß Caesar dorthin kommen wolle). Die Frage ist nur: ob über Sardinien oder über Sicilien. Deshalb sind die folgenden Sätze wie folgt zu interpungieren: nonnulli dubitant, an per Sardiniam veniat, (illud enim adhuc praedium suum non inspexit, nec ullum habet deterius, sed tamen non contemnit), ego omnino magis arbitror per Siciliam. Nun lautet es in den Hss weiter: veliam (M, vel iam HD.) sciemus, adventat enim Dolabella: eum puto magistrum fore. Man liest seit Wesenberg: per Siciliam Veliam (sed iam) sciemus. Ich halte das nicht für richtig. Das Ziel der Reise Baiae wird auch von Cicero nicht bezweifelt, wohl aber der Weg über Sardinien. Macht man Vel iam zu Veliam, so muß man danach mit Wesenberg, Tyrrell, Müller (sed iam) oder mit Baiter (iam) einfügen 4). Nun ist aber vorher nur die Rede von Baiae als Ziel der Reise, Cicero giebt nicht an, daß er eine andere Nachricht kenne. Mit einer bloßen Vermutung wird er doch der allgemeinen Nachricht nicht entgegentreten wollen. ist also nichts als der Anklang an den Namen Velia, der dazu verleiten konnte, vel iam zu beseitigen oder umzuändern. meine, dieses läßt sich sehr wohl erklären und halten: ego . . arbitror . .; vel iam sciemus: Ich glaube jedenfalls mehr (Caesar kommt durch Sicilien nach Baiae). Wir werden es sogar bald (sicher) wissen. Liest man den Satz so, dann hat er auch eine gefällige clausula: cgo omnino magis arbitror per Siciliam, vel iam sciemus.

Steglitz.

Ludwig Gurlitt.

<sup>4)</sup> Damit mutet man also dem Cicero in einem fein stilisierten Briefe an Varro den Mißlaut zu: per Siciliam Veliam sed iam.

#### VI.

## Die Bedeutung des Beschneidungsritus und Verwandtes.

H. Gunkel weist in seinem kürzlich erschienenen interessanten Aufsatze über die Beschneidung im alten Testamente (Archiv für Papyrusforschung II, 13 ff.) daraufhin (S. 20), daß Ezechiel 32 das traurige und schmähliche Los des unbeschnittenen Kriegers in der Unterwelt und das Los des Kriegers, der ehrlich bestattet worden ist, verglichen werde; er weiß keinen Grund dafür anzugeben, warum die Beschneidung gerade dem gefallenen Krieger in der Unterwelt ein besseres Los zusichert, und bemerkt, vielleicht könne ein Folklorist die Frage beantworten.

Vielleicht können die folgenden Bemerkungen eines Philologen zur Aufklärung der Frage beitragen.

Wie ich in meinen "Familienfesten der Griechen und Römer" gezeigt habe, bestand nicht nur bei den Griechen und Römern, sondern auch bei zahlreichen andern Völkern der Brauch, daß an jedem; der als neues Mitglied in die Gemeinschaft der Familie oder des Stammes eintrat, ein Sühnritus vollzogen werden mußte, um die Götter des Hauses oder des Stammes mit der Aufnahme des Fremden zu versöhnen¹). Solche Ceremonien fanden, wie a. a. O. ausführlich dargelegt, statt bei der Geburt, der Mannbarkeit, der Hochzeit, in Griechenland und Deutschland bei der Aufnahme eines Knechtes, in Rom bei der Freilassung eines Sklaven<sup>2</sup>). Der bei diesen

<sup>1)</sup> Ebenso war ein Sühnritus bei der Entlassung aus der Familie oder dem Geschlechte erforderlich, so bei der Braut, wenn sie das Elternhaus verließ (a. a. O. S. 90 ff.).

2) Ueber den Grund dieser Verschiedenheit zwischen römischem und griechischem Brauche habe ich a. a. O. S. 31 ff. gesprochen.

Gelegenheiten vollzogene Ritus besteht in der Hauptsache in einem Opfer oder dem Ersatz eines solchen, in dem Ueberreste eines ursprünglichen Opfers: es werden Körner u. a. am Herd ausgestreut, Geldstücke oder Haare dort dargebracht, es wird dem zu Sühnenden Blut entzogen oder das Haar abgeschnitten, das Haupt verhüllt oder ein rotes Tuch oder Gewand angelegt. Auf die Beschneidung bin ich in meiner Behandlung dieser Riten nicht eingegangen, es scheint mir aber, wenn man sie im Zusammenhang mit ihnen betrachtet, nicht zweifelhaft, daß auch sie in den Kreis dieser Ceremonien gehört, d. h. auch als Sühnritus zu betrachten ist, wie dies auch Gunkel S. 17 bei der Besprechung der Beschneidung von Moses Wendland betont in derselben Zeitschrift Sohn annimmt. S. 27 ganz richtig, daß die Beschneidung vielfach als ein der Gottheit dargebrachtes Opfer aufgefaßt und das zeugende Glied dadurch geweiht worden sei (letztere Bemerkung erklärt, warum das Opfer gerade an diesem Körperteile vollzogen wurde, nämlich an dem Sitze der lebenspendenden Kraft), aber er betrachtet mit Unrecht diese Auffassung als sekundär; als ursprünglich wirksam nimmt er hygienische Gründe an, und er meint, die rationellen Gesichtspunkte seien von den religiösen nur gestützt und überwuchert worden. Aus der Analogie der von mir behandelten sonstigen Aufnahmeriten ergiebt sich, glaube ich, die religiöse Bedeutung des Brauchs als die ursprüngliche; hygienische Gründe sind dann wohl hinzugetreten und haben zu dem Festhalten gerade an dieser Form des Sühnopfers beigetragen. Erwähnenswert ist es, daß bei der mexikanischen Sitte das "Nagualismo", der Weihung der Kinder für ihren Schutzgott, die ich in meinem Buche S. 69 besprochen habe, die Blutstropfen statt einer Ader hinter dem Ohre oder unter der Zunge auch der Vorhaut entzogen werden (Waitz, Anthropologie der Naturvölker IV, 134) und daß in Marokko mit der Beschneidung der Knaben, die etwa im 5. Lebensjahre vorgenommen wird, das Abschneiden des Haares, d. h., wie sonstige Analogie beweisen, ein Haaropfer, also eine andere Form des Aufnahme- und Sühnritus, sich verbindet (Berliner Tageblatt 1900, 21. Jan.). Auf den Fidschi-Inseln wurde die Beschneidung nur in Notfällen (z. B. bei der Erkrankung

eines Häuptlings) "als eine Art Opfer oder Sühnemittel" vollzogen, und zwar auf dem umfriedigten Platze, wo man sonst auch den Geistern der Vorfahren Opfer darbrachte (Schurtz, Altersklassen und Männerbünde S. 389).

Nun ist es beachtenswert, daß einige der als Aufnahmeceremonien vorkommenden Bräuche auch von den Kriegern, die in den Kampf ziehen, vollzogen werden. Wie der Braut, dem Kinde kurz nach der Geburt, dem mannbar gewordenen Knaben, dem römischen Freigelassenen das Haar abgeschnitten oder abrasiert wurde, so rasierten sich bei den alten Arabern die Krieger den Kopf, bevor sie in die Schlacht zogen, um anzuzeigen, daß sie sich dem Tode weihten (Familienfeste S. 55, 6). Wie die Braut ein rotes Kopftuch anlegt, um sich dadurch symbolisch zum Opfer zu weihen (a. a. O. S. 57), so trägt der spartanische Krieger im Kampfe ein Purpurgewand, der römische Soldat die rote Trabea<sup>3</sup>). Das Anlegen des roten Gewandes ist ein Zeichen des Substitutionsopfers (vgl. hierüber Diels, sibyll. Blätter S. 70 und meine Darlegungen in den "Familienfesten" S. 53 ff. und in der Berliner phil. Wochenschrift 1902, 911), der Soldat, der das blutfarbene Gewand anlegt, weiht sich symbolisch den Unterirdischen '). Das hat zunächst wohl folgende Bedeutung: er will, die Gottheit soll die Blutfarbe als Ersatz für das wirkliche Opfer, die Hingebung des eigenen Lebens annehmen 5). Aber es kommt auch noch etwas anderes hinzu. Der Spartaner zieht nicht nur in der φοινικίς in die Schlacht, sondern er wird auch in ihr begraben, und ebenso werden auch sonst Tote bei den Griechen - aber auch bei den Neuseeländern — in rote Tücher eingehüllt 6). Das erklärt sich aus der allgemeinen Bedeutung der Bestattungsriten, die von Diels in den sibyll. Blättern S. 48, 2 treffend hervorgehoben wird; sie haben sämtlich den Sinn, daß der Tote gesühnt,

Cadmi fabula p. 12) erkannt.

b) Vgl. Berl. phil. Wochenschr. 1902, 911.

<sup>3)</sup> Daß diese nicht etwa ursprünglich eine Kriegstracht war, wie Mommsen meinte, sondern lustralen Charakter hat, habe ich im Philologus LVI. 394 ff. gezeigt (vgl. Familienfeste S. 54).

4) Für den spartanischen Brauch hat dies zuerst Otto Gruppe (de

Belege bei Gruppe a. a. O., Rohde, Psyche I, 226, 3; Familienfeste S. 56.

versöhnt mit den Unterirdischen ins Totenreich hinabkommt. Dies gilt auch für die roten Gewänder oder Tücher, die den Leichnam umhüllen, sie kennzeichnen den Toten als geweihtes Opfer, und dasselbe trifft auch für die φοινικίς oder Trabea des Soldaten (und ebenso für das Haaropfer des arabischen Kriegers) zu: schützt ihn das symbolische Opfer nicht vor dem Tode, so steigt er doch wenigstens durch das Opfersymbol gesühnt zu den Unterirdischen hinab, er darf also drunten auf ein besseres Los rechnen als derjenige, der ohne solche Sühnung den Tod findet.

Kehren wir nun zur Beschneidung zurück. Auch hier sehen wir ganz wie beim Haaropfer und bei der roten Farbe, daß ein Ritus, der als Einweihungsceremonie vorkommt, nach der von Gunkel besprochenen Stelle für den Toten von Bedeutung wird. Ich glaube, nach den vorher erörterten Analogien ist dies nicht mehr auffallend: die Beschneidung wird bei der Aufnahme in den Stamm vollzogen; an wem sie aber vorgenommen ist, der hat damit eine Sühnung vollzogen, die ihm zunächst die Götter des Stammes, dann die Unterirdischen überhaupt?) freundlich stimmt und damit, wenn er fällt, ein besseres Los im Totenreich sichert.

Berlin.

Ernst Samter.

<sup>7)</sup> Ueber das Verhältnis dieser beiden Mächte vgl. Familienfeste S. 11 f.

### VII.

# Glossierte Paulusreste im Zuge der Digesten.

Ein Heidelberger Papyruscodex.

(Mit zwei Tafeln Facsimile.)

In der Papyrussammlung der Heidelberger Universitätsbibliothek befindet sich unter Nr. 1272 des Inventars ein 18 cm hohes und 9,7 cm breites, fast ovalförmiges Fragment von einem Blatt aus einem Papyrusbuch. Auf beiden Seiten sieht man ganz außen an der einen Bruchkante ein paar Buchstaben in kleiner lateinischer Halbunziale vielleicht des sechsten oder siebenten Jahrhunderts, offenbar Reste von den letzten Zeilenschlüssen oder den ersten Zeilenanfängen der verlorenen Kolumne des Textes. Ueber die Mitte hin verteilt sind Anmerkungen in verschiedenen griechischen Schriftarten, die den Eindruck von Randscholien machen. Soviel war aus ihnen längst erkannt, daß es sich um einen juristischen Inhalt und genauer um Fragen aus dem Erbrecht handle. Aber manches blieb unklar. Die Schrift ist vielfach verwischt und durch Wurmlöcher zerstört.

Erst diesen Herbst gelang Herrn Professor Gradenwitz und mir die durchgreifende Lesung und die Verifizierung des Stücks. Den Schlüssel dazu bot die Entzifferung der lateinischen Worte de inofficioso in einer der Glossen (Rückseite, Glosse III Z. 3. 4). Sie wiesen auf Titel 2 vom fünften Buch der Digesten, der de inofficioso testamento überschrieben ist, und dem Buch 39 Titel 1 der Basiliken περί μέμψεως διαθήαης entspricht 1). Und in der That stellte sich heraus, daß drei aufeinanderfolgende Zeilenenden der andern Seite unseres

¹) Auf die genannten Abschnitte der Digesten bezw. der Basiliken gehen, soweit nichts andres angegeben ist, die mit l(ex) bezw. d(ige-stum) bezeichneten Zitate in den Anmerkungen.

Papyrus auf den Schluß des § 1 der lex 17 in jenem Digestentitel paßten und sich daraus zweifelsfrei zu Zeilen von durchschnittlich ca. 30 Buchstaben ergänzen ließen. Es waren Z. 34. 35. 36 der gegenwärtigen Transskription

[catum sit: hoc enim casu non cr]editur [ius ex sententia iudicis fieri et i]deo [libertates competunt et legata pe]tuntur.

Also auf der einen Seite des Blattes stand sicher etwas von lex 17. Jene Note mit de inofficioso auf der Kehrseite konnte jetzt nach ihrem Wortlaut nur der lex 19 gelten. Dieses mußte demnach die Rückseite und das andre die Vorderseite gewesen sein.

Bei schärferer Prüfung fand ich dann hier unterhalb der lex 17 auch noch die Spuren der lex 18, und dadurch war die genaue Uebereinstimmung des Papyrustextes mit dem Tenor der Digesten erwiesen. Mit lex 18 hörte das Blatt nach unten auf; es ist uns augenscheinlich dessen unterer Rand erhalten. Auch nach oben ließ sich an der Hand der zum Teil freilich sehr unsicheren Schlußbuchstaben der Zeilen der Text der lex 17 weiter verfolgen (Z. 33-26). In groben Zügen war die Identität garantiert durch den Inhalt der der lateinischen Vorlage parallel laufenden Glossen (I a. b). Ganz oben am Blatte glaubte ich auf Grund der Glosse I a für unsern ägyptischen Codex das Fehlen eines in den bisherigen Handschriften stehenden Glossems (Z. 21-25) erschließen zu sollen. Das Nähere ist in der Anmerkung zur Glosse I a dargelegt. Einmal ergab sich um der wahrscheinlichsten Deutung der vorhandenen Reste gerecht zu werden, die Notwendigkeit einer Abweichung vom überlieferten Wortlaut. In Z. 27 mußte ich centum mit C schreiben und zwischen filium und esse die Worte in rebus humanis weglassen. Die ganze Ansetzung ist eben in ihren Einzelheiten nur als eine versuchsweise und approximative zu betrachten.

In noch höherem Maße gilt das von der Rückseite, die durch den Anfang der lex 19 eröffnet wurde. Vom Beginn der Kolumne sind hier einigermaßen zuverlässig nur in der siebenten und sechsten Zeile von unten die Buchstaben id[ und qu[. Ich bezog sie auf die Worte in der lex

# (Glosse I a)

μερος ου πο[ιει
n]on recte τυχον γαρ[
ιατ]α περιδρομην εν .... ο . [
καεν .... εσιν[
κω]λυει αυτον χινησαι [εις]
ολοχληςον

(Glosse Ib) οχει γαρ ουτος ως μαινο-

(Glosse II)

# (Glosse III)

1 σημο ηνικα γραφη εξωτικος
2 κληρονομος εις ε ουγκιας η εις
3 πλεον ο κινων την de inoffi4 cioso ουκ απο των δυο κληρονο5 μων λαμβανει το ανηκον αυ6 τω αλλ απο μονου του εξωτι7 κου ωσπερ εστιν επι τουτου
8 του θεματος

Z. 34 id quod putant sibi competere, non amittant.]

Z. 35 quod evenit in patrono qui iudicium de -].

Nach unten hätte dann noch der ganze Rest der lex 19 gestanden bis auf die Worte (testa-) | mento etiam institutae salvum ius sit adeundae hereditatis. Der oberhalb der Zeile mit id. fehlende Kontext konnte nach mutmaßlicher Rechnung 33 weitere Zeilen umfassen. Ungefähr zwölf davon hätte die größte Höhe unseres Blattes enthalten, die übrigen 21 fielen in dessen verlorenen darüber liegenden Teil. Im ganzen kämen wir daher für das Buchblatt auf 40 Zeilen.

Das hier gewonnene Resultat wandte ich nun wiederum auf die vordere Seite an. Ihr muß man, wenn man genau dem herkömmlichen Digestentext folgt, noch beinahe die ganze lex 16 zuweisen, etwa bis zur Stelle im Eingang Idem libro secundo responsorum Filio qui de inofficioso matris testamento). Das Ausscheiden des Einschiebsels in der lex 17 hätte dieses Ergebnis etwas modifiziert.

Die im Obigen gerechtfertigte Rekonstruktion des Blattes lasse ich ganz abdrucken. Es schien mir für die Uebersicht das Bequemste, zumal die unten folgenden Erläuterungen öfters auf den Text der in Betracht kommenden leges Bezug nehmen.

Noch ein Wort über das vermutliche Format des Buches, wie es sich nach der versuchten Ergänzung berechnen läßt. Die auf unser Fragment entfallenden 19 Textzeilen beanspruchten, wenn man nach den erhaltenen Partien urteilt, etwa 14 cm Höhe. Dazu kämen für die nach oben folgenden weiteren 21 Zeilen noch weitere 15 cm. Die Textkolumne wäre also auf ungefähr 29 cm Höhe zu veranschlagen. Berticksichtigt man noch den unteren Rand von 4 cm und nimmt einen entsprechenden auch oben an, so ergeben sich als Gesamthöhe des Codexblattes ca. 37 cm. Für seine Breite setze ich zunächst am Falz einen schmalen inneren Rand an von vielleicht 2 cm. Die Länge der Zeile schätze ich auf ungefähr 13 cm. Es folgt der Rand für die Scholien mit 9 cm. Macht zusammen eine Breite von ca. 24 cm. Von einem Blatt mit diesen Dimensionen wäre nun etwa der vierte Teil auf uns gekommen, das Viertel rechts unten, das oben und an der inneren Seite besonders übel zugerichtet und überdies an der

Ecke tief hinein abgebrochen, vom Text beiderseits gerade nur noch die alleräußersten Enden, relativ vollständig dagegen den Außenrand mit seinen Glossen bewahrte.

Diese Glossen stammen von drei verschiedenen Händen, welche ich nach der äußeren Reihenfolge auf dem Blatt mit den Nummern I. II. III bezeichne. Unser Rechtsbuch wurde also überaus fleißig benutzt und mag darum auch verhältnismäßig früh abgegriffen und unbrauchbar geworden sein. Unter den drei Schriften steht obenan die buchmäßig sorgfältige und deutliche Unziale III. II ist plump und ungleichmäßig, I ziemlich kursiv und nach vorn geneigt. Ueber das Einzelalter und das zeitliche Verhältnis der drei Hände erlaube ich mir kein bestimmtes Urteil. Der Inhalt ist völlig klar nur bei der perfekt erhaltenen Glosse III sowie bei Ib. Die Deutung von I a und II unterliegt mannigfachen Schwierigkeiten. Lateinische Worte in lateinischer Schrift nach Art der Sinai-Scholien unter das Griechische eingesprengt zeigen sicher Ia Im Sprachgebrauch meine ich die Verwandtschaft der Glossen mit den Basilikenscholien zu beweisen.

Die Kopie des Papyrus findet man auf der eingelegten Tafel. Meinen Anmerkungen läßt Prof. Gradenwitz einen juristischen Kommentar folgen.

# Glosse I a.

Meine Auffassung der Glosse I a ging von folgenden Erwägungen aus:

Die Worte μέρος οὐ ποιεῖ in ihrer ersten Zeile übersetzen die Textworte partem non facit. Man erwartet also, daß die Randnote ihrer textlichen Entsprechung ebenso genau und unmittelbar gegenübersteht, wie wir es bei Glosse I b

Z. 30 f. testamenti factionem habu- | δοπεί γάρ οδτος ὡς μαινόμενος ειαisse | defunctus non screditur | τίθεσθαι
und II

Z. 35 ex sententia iudicis

ή ψηφος τοῦ δικα(ο) τοῦ

beobachten. Dies ist aber keineswegs der Fall. Vielmehr liest man, wie die Rekonstruktion lehrt, partem non facit in Z. 18 der Vorderseite, während das ihm geltende μέρος οὐ ποιεί neben Z. 22 zu stehen kommt. Es ist das ein ernstlicher

Anstoß, dem gegenüber die vermeintliche Parallelität der griechischen Glosse Ia mit Ausdrücken im überlieferten Text

Z. 24 non recte Gl. I a Z. 2 non recte

Z. 24 universam hereditatem | Gl. I a Z. 6 δλόκληρον,

deren wechselseitige Anordnung überdies schlecht paßte, nichts bedeutet. Sie erscheint sogar als petitio principii, wenn man sich erinnert, daß die hier in Frage kommenden Stellen des lateinischen Originals aus einer Partie stammen, welche den sonst klaren Gedankengang der lex 17 in schwer bedenklicher Weise stört und darum m. E. auch von Prof. Gradenwitz mit vollem Recht für ein irrtümlich in den Paulustext geratenes Glossem erklärt wird. Es handelt sich um die Worte (Z. 21 bis 25) quia rescisso testamento alter quoque ad successionem ab intestato vocatur et ideo universam hereditatem non recte vindicasset. Wenn man sie beiseite läßt und das auf unserem Papyrus der Glosse I a gegenüber geschrieben gewesene Stück der lex 17 folgendermaßen wiederherstellt

20 Qui repudiantis animo non venit ad

21 accusationem inofficiosi testamenti,

22 partem non facit his qui eandem querel- μέρος οὐ ποιεί

23 lam movere volunt. unde si de inofficioso

24 testamento patris alter ex liberis exhe-

25 redatis ageret, hic si optimuerit, ute- | retur eqs.,

so ist die betonte Schwierigkeit mit einem Mal völlig gehoben und alles in bester Ordnung.

Das Einschiebsel hätte demnach in unserem Papyruscodex noch nicht gestanden: eine für den Wert seiner Ueberlieferung bedeutsame Thatsache! Sie läßt sich meine ich auch durch inhaltliche Argumente stützen.

Jenes Glossem: quia rescisso testamento alter quoque ad successionem ab intestato vocatur et ideo universam hereditatem non recte vindicasset — kann ich nicht anders verstehen denn als Begründung zu einer Polemik gegen die von Paulus in seiner lex 17 ausgesprochene Ansicht. Nach dieser verliert von zwei enterbten Söhnen der sich seines Klagerechtes begebende jeden Anspruch auf Konkurrenz mit dem Bruder, welcher die Inoffiziositätsklage anstrengt und damit durchdringt. Gegen diese Aufstellung des Paulus erhoben nun andre, für

das Recht des ersten Sohnes eintretend, den Einwand: wenn der zweite Sohn mit seiner Inoffiziositätsklage durchdringt. wird das Testament richtig; somit darf jener nicht die ganze Erbschaft beanspruchen, sondern es kommt für sie auf Grund des Intestaterbrechts auch der erste Bruder in Betracht. So lautet der Einwurf in unserem lateinischen quia-Satz und mit starkem Anklang daran, durch ἀλλά eingeführt, auch in den Basilikenscholien:

quia rescisso testamento alter quoque ad successionem ab intestato vocatur et ideo

universam hereditatem non recte vindicasset.

αὐτῶν ρεπουδιατεύοντος ἐφησυχάσει ψυχήκινῶν ὁ ἔτερος πᾶσαν καταλύει, εἰς τὸ πᾶν καταλύει, εἰς ἐφησυχάσας ἐξ ἀδιαθέτου καλείται καὶ κατὰ τοῦτον τὸν λόγον εὑρίσκετε ὁ νενικηκώς, δσον ἤκεν εἰς ἐξ ἀκριβείας μἡ δεόντως τὴν πᾶσαν ἐκδικῶν κληρονομίαν.

Hier wird er dann, wie versteckt auch im Basilikentext, durch den Hinweis auf die Kraft des richterlichen Urteils abgewiesen.

Es ist jetzt klar, wie die Entgegnung wider die beanstandete Stelle durch das Versehen eines Abschreibers in diese selbst hat eindringen können. Ein juristischer Benutzer hatte seinen Widerspruch gegen des Paulus Meinung am Rand vermerkt und durch den kausalen Satz mit quia begründet.

Gerade solch einen kritischen Randvermerk finden wir nun. wie mir scheint, griechisch thatsächlich noch vor in der Marginalglosse I a unsres Heidelberger Papyrus. Um von dem als einfache Wortglosse das partem non facit des Textes übersetzenden μέρος οὐ ποιεί der ersten Zeile abzusehen, so beginnt Zeile 2 mit den Worten non recte. Die dem Lateinischen entnommene stereotype Formel konstatiert des Glossators Meinungsverschiedenheit gegenüber Paulus. Von der dann dazu folgenden, mit τυχὸν γάρ eingeleiteten und zunächst bis zu der vermutlichen Aoristendung-]ασεν des verbum finitum reichenden Begründung ist sicher lesbar einzig die Gruppe κατά περιδρομήν. 'Aber sie genügt, den Sinn zu fassen. Der Erklärer will offenbar deshalb nicht zulassen, daß der an der Inoffiziositätsklage unbeteiligte erste Sohn leer ausgeht, weil er besorgt, der andre könne ihn bei seinem Vorgehen möglicherweise (70χόν) hinterlistig umgangen (κατά περιδρομήν), d. h., da doch jener seine Ansprüche aufzugeben keineswegs willens war, ohne

sein Vorwissen die Klage angestellt haben. Wer solche Ränke anwendet, dem darf das Gesetz unter keinen Umständen Vorschub leisten. Er darf niemals die ganze Erbschaft erhalten. Dem steht das Recht im Wege. Dies der Gedanke von Z. 5. 6 [κω]λύει αὐτὸν κινήσαι [εἰς] ὁλόκληρον.

Nach meiner Erklärung enthält also die Glosse I a die an Paulus geübte Kritik eines wirklichen praktischen Schwierigkeiten Rechnung tragenden, selbständig denkenden Juristen. Prof. Gradenwitz hält freilich eine solche, zumal in derartiger Form, in unsern Glossen nicht für möglich. Ferner macht er mich darauf aufmerksam, daß jenes Glossem bereits im vorjustinianischen Paulustext und darum jedenfalls auch in unserem Papyrusbuche gestanden habe.

Z. 1 μέρος οὐ ποιεὶ] = partem non facit in der lateinischen Vorlage. Entsprechend hier auch der Basilikentext οὐ ποιεὶ μέρος τῷ ἀδελφῷ. Die Scholien sagen statt μέρος ποιεὶν, λαμβάνειν, ἔχειν häufiger in engerem Anschluß ans Lateinische πάρτεμ ποιεῖν, so z. B. in der auf unsere Stelle Bezug nehmenden Note d. 8 § 8, 16. Die Redensarten gelten eigentlich wie die synonyme concurrere = συντρέχειν nur von dem, der etwas bekommt. In den Basilikenscholien finden sie sich auch umgekehrt auf den andern angewandt, der etwas herausgeben und mit dem ersten teilen muß. So a. a. O.: φησὶν ὁ Παπιανὸς (αὐτὸν) πάρτεμ ποιεῖν ἐκείνφ τῷ ἐφησυχάζοντι.

Z. 2 non recte] Entweder als mißbilligender Tadel von des Paulus Ansicht zu verstehen, vgl. etwa l. 8 pr. Papinianus recte scribit. querellam patrem. instituere non posse; § 14 unde non male Papinianus. refert. (heredem) id. solum perdere, oder auch direkt auf die Textworte zu beziehen, also z. B. non recte sc. πᾶσαν τὴν κληρονομίαν ἐκδικεί nach Art der Basilikenscholien und vergleichbar dem lateinischen Glossem: universam hereditatem non recte vindicasset. Griechisch hätte unser Glossator für non recte vielleicht, wie der Basilikenscholiast hier und in der nächsten lex, οὐ δεόντως gesagt. Außer δεόντως sind sonst zum Ausdruck des die rechtlich begründete Zulässigkeit einer Handlung bezeichnenden recte (merito) καλῶς, εἰκότως, εὐλόγως (Gegenteil ἀλόγως) üblich. Bas. 2, 2, 73 § 1 nimmt statt recte ὀρθῶς.

Z. 2 τυχὸν γάρ] τυχόν charakteristisch für einen beispielshalber angenommenen Fall, entsprechend dem lateinischen (ut) puta, zu dessen Wiedergabe es der Basilikentext z. B. d. 27 § 4 verwendet. Fast auf ein tonloses forte reduziert erscheint das Adverb zuweilen nach einer hypothetischen Konjunktion. Häufiger brauchen es die Basilikenscholien epexegetisch exemplifizierend für attributive Satzglieder jeder Art, besonders Partizipialkonstruktionen, z. B. d. 6 § 2, 5 ἐχρήσατο δὲ πραεπαριτίονι, τέως πρός χοντροβερσίαν παρασχευάζεται, τυχόν συνηγόρους διδάσχων. Endlich giebt es auch Fälle, wo wie in unserer Glosse τυχὸν γάρ eine Behauptung durch ein angenommenes Beispiel begründend und sich den Wendungen 065, 05μάτισον, ὑπόθου nähernd eine παραγραφή einleitet. So d. 9 § 1,1 εί μη ἐπὶ τῷ ἀποκαταστήσαι τὸ ληγάτον ἔλαβεν] Τυχόν γ à ρ ἐπίτροπος ὢν . . . ἀπήτησεν ἀπὸ τῆς διαθήχης ληγάτον ούχ αὐτῷ χαταλειφθέν.

Ζ. 3 κατὰ περιδρομήν] Die eine bestimmte (meist tadelnswerte) Art des Prozeßvorgehens kennzeichnende Verbindung mit κατά haben wir nochmals unten Glosse II Ζ. 3 ff. ότε κατά συστολήν κινηθη ή δίκη. Ganz ähnlich brauchen die Basilikenscholien öfters den Ausdruck κατὰ συναρπαγήν auch der Text z. Β. d. 6 § 1 ἐάν τις μὴ καλούμενος ἐξ ἀδιαθέτου κινήση κατὰ συναρπαγήν τὴν κατὰ τῆς διαθήκης μέμψιν καὶ νικήση.

Z. 4..] acev Merkwürdig ist darnach der Abschlußstrich und die gegen Ende der Zeile wieder einsetzende Schrift.

Z. 5 [xω]λύει αὐτὸν κινῆσαι] Die Ergänzung [xω]λύει scheint sicher, wiewohl vor λύει auf dem Papyrus nichts sichtbar ist. κωλύειν ist gebräuchlich von der gesetzlichen Hinderung, lat. meist prohibere. Wer die Inoffiziositätsklage erheben will, muß πρῶτον μὲν δεικνύειν, ὅτι οὐδεὶς αὐτὸν ἐκώ λ υ σε νόμος γράφεσθαι κληρονόμος. Häufig erscheint es mit κινείν wie d. 18 οὐ κω λ ὑ ο μ α ι . . κινείν τὴν κατὰ τῆς διαθήκης μέμψιν ω l. 22 pr. Filius non im ped it ur, quo minus inofficiosum testamentum matris accusaret. Vgl. auch Bas. d. 47 ὅθεν ἀκωλύτως τὴν μέμψιν κινεί.

Z. 5 αινησαι] Siehe zu Glosse III Z. 3.

Z. 5. 6 [είς] δλόχληρον] (denn am Schluß von Z. 5 hat zweifel-

los noch εἰς gestanden) εἰς ὁλόκληρον, εἰς τὸ πᾶν (in solidum), seltener ἐξ ὁλοκλήρου (ex asse) und das Gegenteil εἰς μέρος, ἐκ μέρους wie auch die lateinische Entsprechung πρὸ πάρτε verbinden die Basilikenscholien sehr oft mit den Ausdrücken κληρονόμον γράφειν, (τὴν μέμψιν) κινεῖν, τὴν διαθήκην καταλύειν, ἀναιρεῖν, ἀνατρέπειν. Siehe z. B. Bas. d. 15, 2 ἴνα καὶ εἰς ὁλόκληρον ἡ πραετέριτος κινήση καὶ καταλύση τὴν διαθήκην.

Der Paulustext formuliert den vorliegenden Gedanken hier (im Glossem) und in l. 19 so: totam (universam) hereditatem vindicare, analog im Griechischen την δλην (πᾶσαν) αληρονομίαν ἐκδικεῖν.

### Glosse Ib

δοκεὶ γὰρ οὖτος ὡς μαινόμενος διατίθεσθαι] δοκεὶν von der Rechtsanschauung, lateinisch videri, wie in der an die unsrige erinnernden Stelle l. 5 resque illo colore defenditur apud iudicem, ut v i d e a t u r ille q u a s i (ὡς) non sanae mentis fuisse, cum testamentum inique ordinaret. Wie wichtig die Worte δοκεὶ (videtur) und ὡς (quasi) zur Betonung des fiktiven Charakters des χρῶμα oder der πρόφασις μανίας sind, sieht man aus dem Basilikenscholion zu l. 2 βλέπε πῶς εἰπον χρώματι κεχρημένοι τοῦ τὸν τεστάτορα μεμηνέναι δοκεὶν. — οὺκ εἰπον τὸν τεστάτορα μεμηνέναι δοκεὶν. — οὺκ εἰπον τὸν τεστάτορα μεμηνέναι δοκεὶν. Εὶ γὰρ μαινόμενος ἡν, ἀνυπόστατος ἡν αὐτοῦ ἡ διαθήκη. Ζυ μαινόμενος vergleiche noch schol. Bas. d. 1, 1 ἀνατρέπεται γὰρ ὡς μαινομένου διαθήκη. Im lateinischen Text wird die μανία meist durch die Adjektive furiosus und demens bezeichnet.

#### Glosse II.

Z. 1 σμο] hat man wohl aufzulösen nicht als das im Kommentar vom Sinai begegnende und ganz anders zu beurteilende σημαίνει δτι, sondern als σ(η)μ(είωσαι) ὅτ(ι), eine den Basilikenscholien durchaus geläufige Redensart ('nota'). Freilich ist sie hier noch nicht zur Abbreviatur erstarrt und an keine feste Stelle gebunden. Sie erscheint zwar öfters wie in unsern Glossen II und III am Anfang einer Anmerkung, so d. 6 § 1, 3 κινήση κατά συναρπαγὴν τὴν κατά τῆς διαθήκης μέμψιν] Παραγραφή. Σημείω σαι, ὅτι δύναταί τις κατά συναρπαγὴν τὴν δεϊνοφικίοσο κινεῖν καὶ καταλύειν τὴν διαθήκην κτλ. Anderswo

aber findet sie sich auch erst im Verlaufe oder am Schlusse einer Note. Ferner ist die Verbindung σημείωσαι δτι keineswegs stereotyp. Σημείωσαι regiert auch Fragesätze und Akkusativobjekte cf. d. 44,3 Σημείωσαι τὸν αανόνα τῆς διατάξεως ατλ. oder es steht absolut wie d. 23 pr., 2 Σημείωσαι κινεῖσθαι. Μίτ dem Vorhergehenden verknüpft es sich manchmal durch Konjunktionen wie καί, δέ, οὖν. Der Inhalt der mit σημείωσαι eingeführten Notizen ist, soweit ich sehe, immer ein wirkliches Notabene, d. h. ein Hinweis auf einen bestimmten einzelnen, dem Erklärer aus irgend einem Grunde als besonders beachtenswert erscheinenden Punkt, nie eine bloße Paraphrase der Textstelle. Vgl. auch 1. 28

hic illud adnotatum quod de libertatibus et legatis adicitur

d. 24, 1 "Αξιον ἐνταθθα σημειώσασθαι τὸ περί τῶν ἐλευθεριῶν καὶ τῶν ληγάτων.

Der betreffende Jurist wird mitunter namentlich angeführt, so d. 56, 4 καί φησιν ὁ Θαλέλαιος · σημείωσαι ώραῖον νόμιμον κτλ. Der erwähnte Charakter der σημείωσαι-Noten wird nun auch für die Auffassung der analogen Glossen unseres Papyrus zu berücksichtigen sein, vor allem für die schlecht überlieferte Glosse II.

Sie galt dem § 1 von lex 17, wo die Annullierung des Testaments durch die Inoffiziositätsklage des einen Sohnes wenigstens für den Fall, daß der eingesetzte Erbe nicht erscheint, zu Gunsten der Vermächtnisnehmer und Freigelassenen eine Einschränkung erfährt. Die Feststellung ihres Sinnes ist ganz abgesehen davon, daß gerade jener Passus von den Basiliken übergangen wird, und als Ersatz für ihr fehlendes griechisches Gegenstück höchstens die hierher weisende Note der Scholien d. 6 § 1, 4 "Ισθι δέ, δτι ἐὰν κατὰ ἀπουσίαν τοῦ σκρίπτου καταψηφίσηται της διαθήκης δ την δεϊνοφφικίοσο δικάζων, ἐπὶ μόνη τη ἐνστάσει καὶ οῦτε κατὰ ἴψο ἴουρε καταλύεται ή διαθήχη, οὐ μὴν καὶ ἐπὶ ταῖς ἐλευθερίαις καὶ τοῖς ληγάτοις, ώς ὁ Παῦλος πρὸς τῷ τέλει τοῦ ιζ΄. διγ. φησίν betrachtet werden kann, erschwert durch die Unsicherheit der Lesung in den Zeilen 1 und 3. Verhältnismäßig weniger würde das für Z. 1 schaden, die von der Satzkonstruktion des Hauptgedankens unabhängiger zu sein scheint. Merkwürdig klingen

hier nach σ(η)μ(είωσαι) δτ(ι) die Worte επι το (das o versteckt sich fast ganz unter dem τ) δει . . . Prof. Gradenwitz dachte an ἐπὶ τὸ de inofficioso. Aber auch wenn die Redensart τὸ de inofficioso (sc. θέμα?) nach den vorhandenen Resten anginge, so wäre sie doch nicht bloß mitten in der Darlegung der verschiedenen Fälle de inofficioso allzu selbstverständlich und nichtssagend, sondern auch sprachlich ohne Beispiel. Vgl. die Anmerkung zu Glosse III Z. 3 f. Ebenso wenig befriedigt mich die Vermutung ἐπὶ τὸ δείχν[υ]σθαι ὅτι, die sich mir im Anschluß an die noch sichtbaren Ueberbleibsel der Zeile auf-Das Passiv δείχνυσθαι an sich wäre aus den Basidrängte. liken und Basilikenscholien reichlich zu belegen, persönlich z. B. d. 50, 3 δείκνυτα: .. μάτην αἰτήσας τὴν σεκούνδουμ ταβούλας wie unpersönlich z. B. d. 15, 1 s. f. δέδει κται ούν έχ τῶν εἰρημένων μὴ δεόντως τὴν πραετέριτον θυγατέρα πᾶσαν έπδικείν την κληρονομίαν.

Entscheidend ist der Hauptsatz in Z. 2 f. mit dem offenbar von ihm abhängigen, das Ganze schließenden Nebensatz. Es erhebt sich nun die Frage, ob man in dem verderbten Prädikat zum Subjekt ή ψήφος τοῦ δικαστοῦ eine bloße Uebertragung der lateinischen Textworte non creditur ius ex sententia iudicis fieri sehen oder ob man darin eine tiefere, fernerliegende Bedeutung suchen soll. Für den ersten Weg entschied sich Prof. Gradenwitz mit seiner Mutmaßung ή ψήφος του διχαστού νόμον οὐ ποιεί, δτε κατά συστολήν κινηθή ή δίκη. Davon ist ότε als Konjunktion zu κινηθή wahrscheinlich richtig, möglich auch die Lesung ποιεί, dagegen geht es nicht an, aus der Gruppe γον ω den Akkusativ von νόμος (das übrigens auch kein passendes Substitut für ius wäre) + der Negation où zu nehmen. Zudem gewährt die versuchte Gestaltung des Hauptsatzes auch keine plausible Erklärung des ihm untergeordneten Gedankens δτε κατά συστολήν κινηθη ή δίκη. Von diesem ausgehend meinte ich κατά συστολην την อัเหกุง มเหกือสะ entsprechend den oben berührten ähnlichen Verbindungen als eine gewisse dritte Personen, nämlich die Legatare und Freigelassenen, verkürzende und schädigende Art des Prozeßverfahrens verstehen und demgemäß im Vordersatze die Bemerkung erwarten zu müssen, der Richterspruch dürfe, wenn

das verabredete Ausbleiben des heres solch gesetzwidrige Zwecke verfolge, dieser Absicht des Klägers keinen Vorschub leisten, sondern habe sie vielmehr zu vereiteln. Schwer gelingt es jedoch, einen dieser Anforderung genügenden Ausdruck in der trümmerhaften Zeile zu finden. Als einziger Ausweg bot sich mir die schon durch die lateinische Negation Bedenken erregende Konjektur non  $\theta$  w  $\pi$   $\varepsilon$   $\dot{\upsilon}$   $\varepsilon$   $\iota$ . Die Bestimmung unserer Glosse wäre also jetzt nicht eine einfache Umschreibung der Paulinischen lex gewesen, sondern vielmehr deren die Motive des Rechtsgelehrten aufsuchende Begründung.

Z. 2. 3 ή ψηφος τοῦ δικα(σ) τοῦ] Das an der Stelle der Zeilenbrechung zu erwartende σ von δικαστοῦ ist weder hinten in Z. 2 noch vorn in Z. 3 zu erkennen, auch keine Spur von seinem Verlust. ψηφος τοῦ δικαστοῦ ist die regelrechte Wiedergabe von sententia indicis. Neben ψηφος kommt in den Basiliken auch ἀπόφασις vor. ψηφος entsprechend steht ψηφίζεσθαι für das richterliche pronuntiare.

Z. 4 κατὰ συστολήν] vgl. zu Glosse I a Z. 3 [κατ]ὰ περιδρομήν.

Z. 4. 5 κινηθη ή δίκη] Zu dem Ausdruck κινείν την δίκην vgl. unten Glosse III Z. 3 f. ό κινῶν την de inofficioso und das dort Bemerkte.

## Glosse III.

Die zum Glück so wohl erhaltene Glosse III diente der Erläuterung von lex 19. So schwierig und umstritten deren Gedankengang im einzelnen sein mag, als ihr Hauptinhalt ergiebt sich jedenfalls der, wenn ein elterliches Testament von zwei Kindern neben einem Fremden nur das erste mit einem Anteil bedacht habe und das zweite übergangene mit der Inoffiziositätsklage durchgedrungen sei, so dürfe dieses letztere nicht wie in lex 17 die ganze Erbschaft erhalten, sondern es bleibe auch jenes ersten Kindes Anspruch unversehrt bestehen. Die Konsequenz dieser Entscheidung könnte man auch so formulieren: das dem zweiten Kinde durch den Prozeß gesicherte Erbrecht darf nicht befriedigt werden aus dem Anteil des Geschwisters, sondern nur aus dem des Fremden. Der lateinische Text legt gerade auf diese an sich ziemlich selbstverständliche

Seite der Sache keinen Nachdruck, wenn er sagt et ideo ab extraneo semissem vindicandum. Betont wird der Gesichtspunkt außer in den Scholien schon im Basilikentext, noch viel konsequenter aber und durch voraufgeschickte Negierung des Gegenteils geschärft begegnet uns diese Ausdrucksart für den Kern des Paulinischen Bescheides in der Glosse unseres Papyrus. Eine Konfrontierung der betreffenden Stellen mag das veranschaulichen:

κατά τοῦ ἐξωτι- ὁ κινῶν τὴν de inoffi- καὶ διὰ τοῦτο χρὴ τῆν πραεκοῦ μόνου κινεί cioso οὺκ ἀπὸ τῶν δύο τέριτον ἀπὸ μόνου τοῦ ὁ παραμεληθείς, καὶ κλη ρονόμων λαμβάνει ἐξωτικοῦ τὸ ῆμισυ τῆς λαμβάνει τὰς ἔξ οὺγ- τὸ ἀνῆκον αὐτῷ, ἀλλ' ἀπὸ πάσης δηλονότι κληρονομίας, κίας μόνου τοῦ ἐξωτικοῦ τέως τὸ ἑξαούγκιον παρά τοῦ ἐξωτικοῦ δηλονότι λαμβανόμενον, αὐτὴν ἀποφέρεσθαι.

Die Basiliken bestimmen dabei wie die lateinische Vorlage genau die Größe des dem zweiten Kinde zuzusprechenden Erbteils: es bekommt 'die Hälfte'. Anders die Glosse. Sie substituiert dafür die allgemeine Bezeichnung 'das, was ihm zukommt' und das führt uns auf eine Eigentümlichkeit in ihrem Charakter. Der Rechtslehrer nahm, um die ihm vorschwebende Rechtsfrage zu exemplifizieren, einen einzelnen Fall mit detaillierten Angaben: das erste Kind erhielt ein Viertel, der Fremde drei Viertel, wovon er dem Uebergangenen zwei Viertel herausgeben muß. Unser Glossator nennt das erste Kind überhaupt nicht, für den Fremden wählt er statt der 'drei Viertel' den weiteren, weniger speziellen Ausdruck 'zur Hälfte oder drüber'; entsprechend sagt er, wie wir sahen, vom siegreichen Kläger, er bekomme τὸ ἀνηκον αὐτῷ. Man hat den Eindruck, daß er, um das ihm als wesentlich und bemerkenswert erscheinende Prinzip der lex recht klar herauszuheben, absichtlich von allen Einzelheiten möglichst abstrahiert, weil er die ja als bekannt voraussetzen darf. Er spricht das auch selber deutlich aus in seinen Schlußworten ώσπερ ἐστὶν ἐπὶ τούτου τοῦ θέματος. Wie jener Grundsatz in diesem bestimmten, von Paulus angenommenen Falle gilt, so gilt er immer und allgemein.

Z. 1 σημο] wohl auch hier zu verstehen σημ(είωσαι) ὅτ(ι). Im Hinblick auf das wirklich über und unter der Note angebrachte Zeichen  $\nearrow$ , das entsprechend beim Text gestanden

haben wird, ließe sich auch an die Deutung σημ(εῖον) ὅτ(ι) denken.

- Z. 1 ήνίκα] Den gleichen Anfang eines διγέστον hat man z. B. d. 38 ἡνίκα ζητείται, εὶ — = C. III 28, 6 Cum quaeritur an-.
- Z. 1. 2 γραφή κληρονόμος] γράφειν τινά κληρονόμον giebt das scribere aliquem heredem des Lateinischen wieder. Analog dem hier häufigeren instituere sagen die Basiliken und vor allem ihre Scholien oft auch ἐνίστασθαί τινα χληρονόμον, selten ένισταν.
- Z. 2 εἰς ζ οὐγκίας | So schreiben für 'ex semisse' auch die Basiliken z. B. d. 41 τὸν μὲν υίὸν εἰς ἐξ οὐγκίας ἐνεστήσατο κληρονόμον, die Scholien brauchen lieber τὸ έξαούγκιον neben Ausdrücken wie είς γ' οδγκίας (ex quadrante), είς θ' οὐγκίας (ex dodrante).
- Z. 3. 4 & xivw thy de inofficioso Interessant ist es, zu beobachten, wie sich die griechischen Paraphrasten und Kommentatoren den römischen termini technici der Inoffiziositätsklage gegenüber verhalten. Zu trennen sind die Basiliken und ihre Scholien.

Ueberblicken wir zunächst den Gebrauch der ersteren. Selten versuchen sie eine wörtlich genaue Nachbildung der lateinischen Vorlagen, wie wenn sie 1. 3

Inofficiosum testamen- mit 'Ακαθήκουσάντις λέγειδιαtum dicere hoc est allegare quare exheredari vel praeteriri non debuerit oder C. III 28, 32

θήχην έν τῷ λέγειν, μὴ ὀφείλειν ἀπόκληρον γενέσθαι ή άμνημόνευτον

de inofficioso testamento actionem mit την περίτης άκαθηκούσης διαθήχης άγωγήν χινείν

übersetzen und ähnlich an zwei andern Stellen für de inofficioso testamento sagen περί της ακαθηκόντως γενομένης διαθήμης. Sonst ist ihre Ausdrucksweise auf diesem Gebiete durchweg steif und einförmig im Vergleich mit der reichen Mannigfaltigkeit des Latein.

Von Substantiven verbindet dieses mit dem Genetiv inofficiosi (testamenti) oder der Gruppe de inofficioso (testamento) außer den speziellen und charakteristischen Bezeichnungen querella und accusatio noch eine Anzahl andrer, allgemeiner Wörter, die Prozeß oder Rechtssache bedeuten: actio, lis, indicium, quaestio, causa, res. In den Basiliken herrscht abgesehen von der gelegentlichen Wiedergabe von actio durch

(ἐν)ἀγωγή oder κίνησις einzig μέμψις, die Entsprechung zu querella, meist mit dem Zusatz 'gegen das Testament' ή κατὰ της διαθήκης μέμψις.

Ebenso nehmen sie angesichts der großen Auswahl zusammen mit jenen Substantiven erscheinender Verben: movere, instituere, inferre, inducere, introducere, exercere, exsequi, persequi, experiri, contendere beharrlich nur das eine dem movere analoge κινείν und schreiben demnach regelmäßig κινείν τὴν (κατὰτῆς διαθήκης) μέμψιν.

Neben den zusammengesetzten Wendungen brauchen die römischen Juristen von der Klage gegen das pflichtwidrige Testament auch selbständige Verba, großenteils die gleichen Begriffe wie die erwähnten Nomina. Zu querella gehört queri mit oder ohne de inofficioso (testamento), accusare (arguere) (inofficiosum testamentum) zu accusatio. In derselben Verwendung wie accusare kommt dicere inofficiosum (testamentum) vor, anderwärts dicere (disputare) de inofficioso (testamento) An dieses reiht sich agere, häufig mit de inofficioso (testamento) verbunden, an. Die Basiliken haben absolut stehend nur κινεῖν (vgl. χίνησις), das dann wie das seltenere ἐν-άγειν (vgl. ἐναγωγή) mit agere, nicht mit movere parallel läuft.

Viel näher stehen dem Lateinischen wie in ihrer ganzen Diktion, so auch in unserem Falle die Basilikenscholien. nehmen die technische Formel einfach herüber und bilden nach dem Muster von de inofficioso querella ή δεϊνοφ(φ):χίσσο (sc. μέμψις). Daß μέμψις zu supplieren, steht außer Zweifel, zumal es sich oft allein findet. Vgl. auch d. 1, 1 δεϊνοφφικίοσο δέ έστι μέμψις κατά διαθήκης κτλ. Ιπ Lateinischen ist übrigens weit verbreiteter als de inofficioso querella die Gruppe in officios i (testamenti) querella. Beide Ausdrücke werden von den Griechen zuweilen durcheinandergeworfen, so d. 10, 1 της δεϊνοφ. τεσταμέντι χινηθείσης. Von zivetv abhängig lautet dann die Phrase gewöhnlich z iνείντην δεϊνοφφικίοσο, movere querellam de inofficioso. Genau so, nur de inofficioso mit lateinischen Buchstaben, lesen wir nun auch in unserer Papyrusglosse III Z. 3. 4 & MIVON TIN de inofficioso. Die Randnoten erweisen sich also hier wie in manchen andern Punkten als am engsten verwandt mit den Basilikenscholien. Von der Redensart κινείν την δεϊνοφφικίοσο ist wohl zu unterscheiden die gleichfalls nicht seltene Form ohne Artikel κινείν δεϊνοφφικίοσο. Sie kopiert das lateinische agere de inofficioso und beruht auf dem oben für den Basilikentext verzeichneten, auch in den Scholien vielfach verwandten κινείν = agere. So hatten wir ja auch in Glosse I Z. 5. 6 κωλύει αὐτὸν κινήσαι εἰς δλόκληρον.

Näher ans römische Beispiel schließen sich die Scholiasten ferner nicht nur bezüglich der Substantiva an, von denen sie actio mit ἀγωγή, lis mit δίκη, iudicium mit δικαστήριον übertragen, sondern auch in den Zeitwörtern: instituere kann ἐνίστασθαι, in(tro)ducere εἰσάγειν, exercere (ἐγ)γυμνάζειν entsprechen. Wir nannten soeben die Gleichungen actio — ἀγωγή und lis — δίκη. Letzteres ist der weitere Begriff, wie man aus D. 50, 16, 36 verglichen mit B. 2, 2, 36 ersieht

Litis nomen omnem actionem significat, sive in rem sive in personam sit

Τῷ ὀνόματι τῆς ὀίκης πᾶσα ἀγωγἡ περιέχεται.

Daß jene beiden Wortpaare von der eigentlichen Testamentsschelte nur katachrestisch gebraucht werden, deuten die Scholien d. 1, 1 an βλέπε δὲ πῶς είπον τὴν δεϊνοφφικίσσο μέμψιν είναι κατά της διαθήκης και ο ύχ είπον άγωγήν. οὐ γάρ ἐστιν ἀγωγή, ἀλλ' αἰτία τῆς ἀγωγῆς, ἤτοι τῆς νερεδιτάτις πετιτίονος. Nachher aber heißt es καὶ οὖτε ἐναντιωθήσεται ήμιν έν τφ· της δεϊνοφφικίσσο ακτιο. Gleichfalls noch getrennt sind ή δίκη und ή δεϊνοφφικίσσο (sc. μέμψις) z. B. d. 6 § 2, 5 καὶ οῦτως εἰσαγώγιμος αὐτῷ ή ἐπὶ τ ζι μελλούστι κινεῖσθαι δεϊνοφφικίοσο ήτοι γερεδιτάτις γενήσεται δίκη. Manchmal jedoch liest man movere oder instituere de inofficioso actionem oder litem. Zu diesem vergleiche man 1. 22 § 3 eum qui instituerat litem de inofficioso testamento etc. Griechisch analog κινείν άγωγήν, κινείν δίκην. Letzteres finde ich z. B. d. 40, 4 την δίκην κινείν δύνασαι, schol. Bas. vol. I p. 64 Ένετειλάμην τινί κινησαι την δίκην μου κατά του δείνος. Hierher gehört in unserem Papyrus Glosse II Z. 3 ff. δτε . . χινηθη ή δίχη.

An einfachen Verben zur Bezeichnung der Inoffiziositätsklage sind auch die Basilikenscholien arm. Es kommt hier eigentlich nur κινείν in Betracht. Μέμφεσθαι, das man als Aequivalent von queri öfter erwarten sollte, fehlt fast ganz, und ich kann bloß ein paar noch dazu wenig beweisende Beispiele anführen, wie d. 8 § 5, 9. 11 (ἐπι)μ έ μ φ ε σ θ α ι τη κρίσει τοῦ πατρός und d. 33, 1 ταὶς μόρτις καῦσα δωρεαὶς ἐπιμέμφεσθαι.

Z. 5 λαμβάνει] λαμβάνειν ist die übliche Vertretung von accipere.

Z. 5. 6 τὸ ἀνῆκον αὐτῷ] Vom rechtmäßigen Anspruch auf ein Erbe gebrauchen die Basiliken und ihre Scholien außer den Verben άρμόζειν = competere und διαφέρειν = pertinere (pervenire) ad entsprechend den Ausdrücken pars oder portio debita, legitima, virilis in der Regel μέρος (selten μοῖρα, die Scholien ποστημόριον) mit den auch selbständig auftretenden Attributen ὀφειλόμενον, νόμιμον, ἐκ oder ἀπὸ τοῦ νόμου, τῶν νόμων, ἀναλογοῦν, ἐπιβάλλον τινί. ἀνήκειν steht sonst nur mit εἰς als Uebersetzung des lateinischen pertinere ad. Siehe D. 50, 16, 70 is ad que mea res pertinet = B. 2, 2, 70 § 1 εἰς δν ἀνήκει. Einen Beleg zu der Wendung unserer Papyrusglosse führe ich aus den Basilikenscholien an: d. 13, 1 δέον δὲ καὶ τὴν θυγατέρα κινῆσαι καὶ παρὰ τοῦ γεγραμμένου κληρονόμου τὸ ἀνῆκον τῶν ἐξ ἀδιαθέτου μέρος λαβεῖν und nachher τὸν. τὸ ἀνῆκον αὐτῷ τῶν ἐξ ἀδιαθέτου κομισάμενον μέρος.

Z. 7. 8 ἐπὶ τούτου τοῦ θέματος] = in học casu. θέμα giebt das lateinische casus wieder. Aus den Scholien der Basiliken vgl. z. B. d. 15, 4 ἐπὶ ἑτέρου θέματος.

Heidelberg.

G. A. Gerhard.

Dem Wunsche, einige erläuternde Worte über den juristischen Inhalt des Blattes beizufügen, entspreche ich im Folgenden.

Der Grundsatz, daß der Hausvater in seinem Testament seine Nächsten und namentlich seine Haushörigen (sui) nicht wilkürlich enterben dürfe, ist dem römischen Recht zwar von Anbeginn wohl bekannt, hat aber ausdrückliche und substantielle Anerkennung relativ spät und in eigenartiger Färbung erhalten.

Das alte Civilrecht<sup>2</sup>) begnügte sich damit, die ausdrückliche Enterbung der mißliebigen Söhne (und der übrigen sui inter ceteros) zu verlangen, erließ aber, so weit wir sehen, dem erzürnten Hausvater die Angabe und den eingesetzten Erben den Beweis eines vollwichtigen Enterbungsgrundes. Es wurde nur das verlangt, daß der Hausvater nicht heimlich durch sein Testament seine Nächsten beseitige. Erklärte er offen seine Exheredationsabsicht, so war das Recht der Noterben gebrochen.

Man hat gerade hierin den Beweis dafür erblickt, daß das alte öffentlich-rechtliche Testament der Römer nicht schlechthin Privatwillkür des Testators war, sondern des zustimmenden Beschlusses der Gemeinde bedurfte, vor der es errichtet wurde: in der That würde in diesem Falle die Nennung des zu Exheredierenden erhöhte Bedeutung gewinnen, insofern sie die Aufmerksamkeit der Anwesenden auf die auszumerzende Persönlichkeit gerichtet hätte. Doch besteht über diesen Punkt keineswegs Einhelligkeit der Meinungen.

Der Schlußstein des römisch - byzantinischen Erbrechts, Justinians Novelle 115, legt Eltern und Kindern wechselseitig die Verpflichtung auf, sich zu Erben einzusetzen, es sei denn, daß ein vom Erblasser zu benennender und vom Erben zu beweisender spezieller Grund vorliege, deren dieser "Allerweltsreformator" 3) 14 für die Eltern gegen die Kinder und 8 für die Kinder gegen die Eltern anführt, in dem Sinne, daß abgesehen von diesen speziellen Gründen kein Enterbungsgrund zwischen Himmel und Erde ausreichend sein solle 4).

Und ähnlich das Edikt des Prätors.
 Mommsen, Neues Archiv, XVI, S. 54.

<sup>4)</sup> Es ist nicht ohne Interesse, gegenüber der Spezialisirung durch den byzantinischen Kaiser, welcher die einzelnen Vergehen herauszufinden sich getraut, die vorsichtige Entscheidung des § 2333 des B.G.B. zu betrachten, welche also bestimmt:

Der Erblasser kann einem Abkömmling den Pflichtteil entziehen: 1. Wenn der Abkömmling dem Erblasser, dem Ehegatten oder einem anderen Abkömmling des Erblassers nach dem Leben trachtet:

<sup>2.</sup> wenn der Abkömmlung sich einer vorsätzlichen körperlichen Mißhandlung des Erblassers oder des Ehegatten des Erblassers schuldig macht, im Falle der Mißhandlung des Ehegatten jedoch nur, wenn der Abkömmling von diesem abstammt; 3. wenn der Abkömmling sich eines Verbrechens oder eines

Muß der Grund, der den Noterben in abstracto auszuschließen befähigt ist und in concreto ausschließen soll, vom Testator angeführt werden, so ist damit den etwaigen Bestrebungen, dem Mißliebigen Unwürdigkeit anzudeuten, ein Riegel vorgeschoben, und unser bürgerliches Gesetzbuch verlegt eben wie der griechische Kaiser dem eingesetzten Erben die Chance, seinerseits das Vorhandensein eines vom Erblasser nicht in Betracht gezogenen Grundes zu erschnüffeln 5).

Dem alten römischen Rechte sind, wie gesagt, Enterbungsgründe fremd; es begnügt sich damit, für die zu Enterbenden die ausdrückliche Exheredation zu verlangen, damit der Wille des Testators klar sei; rechnet wohl auch damit, daß mancher, der es über sich bringt, einen Würdigen zu übergehen, zögern wird, durch Exheredation ihn zu beseitigen.

Neben diesem formellen Noterbrecht, welches im entwikkelten Recht fast nur eine Erschwerung der Testamentsformen ist, steht das Pflichtteilsrecht des klassischen Rechts, das vornehmste Beispiel einer durch die richterliche Praxis erflossenen Rechtsbildung. Wenn der Testator durch die Exheredation des suus die Form gewahrt hat, so besteht sein Testament von Rechtswegen; allein ob dem Testament Folge zu geben, darüber entschied nicht wie im römischen Rechte es sonst die Regel war, der von den Parteien gewählte und vom Prätor ad hoc ernannte Einzelgeschworene, sondern der Gerichtshof der Centumviri, wie dies bei der Fülle der Fragen, die von der Entscheidung über die Gültigkeit des Testaments abhängen, leicht erklärlich ist. Wenn nun die Gerichtshöfe je höher und folglich je centraler sie sind, um so mehr für die ver-

schweren vorsätzlichen Vergehens gegen den Erblasser oder dessen Ehegatten schuldig macht;

<sup>4.</sup> wenn der Abkömmling die ihm dem Erblasser gegenüber gesetzlich obliegende Unterhaltungspflicht böswillig verletzt;

<sup>5.</sup> wenn der Abkömmling einen ehrlosen oder unsittlichen Lebenswandel wider den Willen des Erblassers führt.

5) § 2336 Absatz 2 und 3 bestimmt:

<sup>&</sup>quot;Der Grund der Entziehung muß zur Zeit der Errichtung bestehen und in der Verfügung angegeben werden. Der Erbe ist also an den Grund, den der Erblasser angab, gebunden. Dagegen kann, wenn der eingesetzte Erbe dem Erblasser nach dem Leben getrachtet, oder bei dem Testament in unzulässiger Weise für oder wider gewirkt hat, jeder Interessent das Testament anfechten, indem dann der Erbe als erbunwürdig (indignus) gilt. B.G.B. § 2339. 2342.

Philologus LXII (N. F. XVI), 1.

nünftige Handhabung der Rechtsregeln sich verantwortlich fühlen und mit Recht verantwortlich gemacht werden, so darf es nicht Wunder nehmen, daß die Centumviri sich geweigert haben, einem die nächsten Angehörigen lieblos widersinnig enterbenden, übergehenden, oder allzuschmal bedenkenden Testament den Arm der Justiz zu leihen. Es wurde in solchen Fällen den zu Unrecht Enterbten gestattet, das Testament als ein liebloses zu schelten: accusatio inofficiosi testamenti<sup>6</sup>).

War nun das Testament als lieblos nicht ex officio pietatis verfaßt, so war damit rechtlich für den Enterbten wenig gewonnen; denn inofficiosum ist noch nicht irritum. Hier wird uns nun überliefert, daß der hohe Gerichtshof (nach attischem Vorbild? Schulin, Das griechische Testament, S. 16) mit einer juristischen Ungeheuerlichkeit eingegriffen habe und eben diese ist es, welche die Randnote δοχεί γὰρ οὖτος ὡς μαινόμενος διατίθεσθαι im Sinne hat!

So lieblos, um ohne genügenden Grund seine Nächsten zu enterben, ist ein vernünftiger Mensch nicht; ergo hat es diesem Testator bei dieser testatio mentis an der sana menz gefehlt, die Voraussetzung der Gültigkeit ist und die der Testator sich herkömmlicherweise auch noch anderweitig zuschreibt?). Folglich müßte das Testament nichtig sein, d. h. von Rechtswegen als nicht existent betrachtet werden und also jedermann jederzeit über die Bestimmungen des Testators hinwegschreiten können. Aber nun kommt die zweite Schwierigkeit: wäre dies, gälte das Testament als nullum, als non scriptum, wie das des furiosus, so würde noch nach Jahren der Erbschaftsbesitz eines eingesetzten Erben von Unberufenen

7) Bruns fontes<sup>6</sup> No 103 (C. I. L. 14, 2934), b. 2. . . . sana quoq(ue) mente integroq(ue) consilio, memor condicionis omane testamentu(m) feci. — No 101 (C. I. L. 10, 457) IV, I, 3: procedens sanus sana mente integroque consilio, cogitans condiciones humanas et repentini casus.

<sup>6)</sup> Mommsen, Strafrecht S. 188: "accusare, abgeleitet von dem vieldeutigen causa, der Ursache und somit auch der Belastung, bezeichnet in der älteren Sprache wie incusare, die Anschuldigung und dazu gegensätzlich excusare die Entschuldigung zunächst im sittlichen Sinne; ein Rechtsausdruck ist es in älterer Zeit nicht und wird bei Plautus und Terentius, die es häufig setzen, niemals in prozessualischer Beziehung verwendet. Von dem Kläger im Privatprozeß wird es im Allgemeinen nicht gebraucht, weil dieser dem Gegner nicht notwendig einen sittlichen Vorwurf macht, selbst bei der Klageführung wegen eines Privatdelicts dieses häufig nicht dem Beklagten persönlich zur Last gelegt wird."

7) Bruns fontes No 103 (C. I. L. 14, 2984), b. 2. . . . sana quoq(ue)

in Frage gezogen werden, und so geben uns unsere juristischen Auctoritäten der römischen Kaiserzeit die wunderliche Konstruktion eines Testaments, welches zwar in Form rechtens errichtet, doch seinem Inhalte nach so gegen den Strom des Gefühls geht, daß dem Errichter die volle Testirkraft abgesprochen werden muß; aber doch nur insoweit, als der durch das Testament verkürzte binnen 5 Jahren nach dem Tode des Verstorbenen sich regt. Bleibt er während dieser Zeit ruhig, so darf er nachher nicht mehr die Ruhe des Toten stören, den status defuncti nicht mehr in controversiam ziehen.

Regt er sich und siegt, so hat er sich die Rechtsstellung erobert, welche er ohne das Testament gehabt hätte: er schiebt das Testament bei Seite und verlangt den Anteil an der Erbschaft, den er gehabt hätte, wenn der Erblasser ohne Testament gestorben wäre, oder kürzer gesagt, seine Intestatportion.

Diese an sich schon schwierige Differenzirung wird um vieles verwickelter, wenn wir uns statt eines Enterbten mehrere denken, welche sich dem Testament gegenüber verschiedenartig verhalten: Setzen wir, Titius habe zwei Söhne enterbt und einen Neffen eingesetzt, der ältere Sohn habe bald nach dem Tode des Vaters mit so stattlicher Mitgift geheiratet, daß er die väterliche Erbschaftssache nun ruhen zu lassen beschließt: der Jüngere aber stellt die Klage an und dringt durch (egit et optinuit): so ist vom hohen Gerichtshof das Testament für lieblos erklärt und es tritt der jüngere Sohn in die Rechte ein, die er hätte, wenn er mit seinem Bruder die hereditas legitima, die ohne Testament nach uraltem Erbfolgerecht ihm anfallende Erbschaft des Vaters gehabt hätte. Er wird, müßte man annehmen, Erbe des Vaters, zur Hälfte. Der Neffe bleibt dann testamentarischer Erbe zur anderen Hälfte. Aber hier setzt unsere erste Glosse zu Anfang ein: μέρος ού ποιεί, und der lateinische Text belehrt uns eines anderen. Qui repudiantis animo non venit ad accusationem inofficiosi testamenti, partem non facit his qui eandem querellam movere volunt: unde si de inofficioso testamento patris alter ex liberis exheredatis ageret, quia rescisso testamento alter quoque ad successionem ab intestato vocatur, et ideo universam hereditatem non recte vindicasset: hic si optinuerit, uteretur rei indicatae auctoritate, quasi centumviri hunc solum filium in rebus humanis esse nunc, cum facerent intestatum, crediderint: Wenn von den zwei Berechtigten der eine noch zögert, so muß ihm sein Teil offen gehalten werden; denn hielte man es anders, so müßten sich ja immer beide vereinigen und eine etwaige Reise oder Verschollenheit des einen hemmte das Recht des anderen. Aber wenn - wie in unserm Falle vorausgesetzt - der ältere Bruder es unterläßt, das Testament zu schelten, weil er dem jüngeren Bruder die Erbschaft allein gönnt, so hat er einen Akt vollzogen, welcher der Ausschlagung einer ihm angefallenen Erbschaft gleich kommt und es entsteht nun die Frage, ob, wenn der Jüngere siegt, er mit dem eingesetzten Neffen teilen muß oder die Portion des Bruders ebenso für sich nehmen darf, wie er sie hätte, wenn sie beide ab intestato geerbt hätten und der Bruder sich der Erbschaft entschlagen hätte. Er darf es, - und dies drückt das römische Recht so aus, daß der andere Bruder den Scheltenwollenden partem non facit, wenn sie querellam movere (unsere Glosse κινείν την δίκην) wollen. In diesem Fall, dessen Voraussetzungen natürlich der Scheltende zu beweisen hat, ergeht das Urteil so wie wenn er der einzige Klagberechtigte, und also auch der einzige Intestat-Erbberechtigte wäre, d. h. wenn das Urteil ergangen ist, es sei das Testament als lieblos zu erachten und also Intestat-Erbfolge zu eröffnen, so kann er als Intestat-Erbberechtigter nicht nur, sondern als Intestat-Alleinberechtigter sich melden: quasi centumviri hunc solum filium in rebus humanis esse nunc, cum facerent intestatum, crediderint. Seine Querel räumt ihm den Testamentserben aus dem Wege; die absichtliche und schlüssige Zurückhaltung seines Bruders macht ihn zum alleinigen Intestaterben. Dies wäre der einfache Sinn von L. 17 pr. wenn nicht noch der Satz quia - vocatur, et ideo - vindicasset sich inmitten befände. Dieser Satz 8) hat öfters Anstoß erregt, denn er fügt sich nicht in den Satzbau und in den Gedankengang. Bedenken wir, daß der Schluß von L. 19 folgendermaßen lautet: ex quibus apparet non recte totam hereditatem praeteritam

<sup>\*)</sup> Der erste Theil quia — vocatur wird von Lenel Palingenesia, Paulus No 1279 als Glossem angesprochen.

vindicare, cum rescisso testamento etiam institutae salvum ius sit adeundae hereditatis, und L. 17 und L. 19 demselben (2.) Buche von Paulus' quaestiones angehören, so wird man den ganzen Satz als ein Glossem betrachten dürfen, welches dadurch entstanden ist, daß ein Benutzer des Buches die Erwägungen, welche am Schlusse der L. 19 wohlbegründet Platz greifen, zu seiner Orientirung bei L. 17 an den Rand schrieb, wodurch sie übel in den Text gerieten; man vergleiche nur: non recte totam hereditatem praeteritam vindicare, mit: et ideo universam hereditatem non recte vindicasset. Unsere griechischen Glossen zeigen das non recte auch ihrerseits und haben also jedenfalls den incriminirten Zwischensatz gelesen.

Einer weiteren Complication giebt die Schelte des Testaments, querella inofficiosi testamenti oder accusatio testamenti Spielraum, wenn im Testament auch Vermächtnisse angeordnet und Sklaven freigelassen sind. In der That würde die Kolorirung, daß Wahnsinn beim Testator das lieblose Testament verschuldet habe, mit der Vernichtung der Erbeinsetzung auch Vermächtnisse und Freilassungen begraben, und da die Klage unter diesen Gesichtspunkt gestellt ist, die Entscheidung also dahin geht, es sei der Verstorbene ohne gültiges Testament, also intestatus verschieden, so bleibt für gewöhnlich nichts übrig, als diese vielleicht unerwünschte Folge hinzunehmen, gerade wie wenn der Testator statt der erforderlichen 7 nur 6 Zeugen zugezogen hätte δοχεί γάρ οὖτος ώς μαινόμενος δια-Schon dies aber ist eine über die allgemeine Regel τίθεσθαι. des Rechts hinausgehende Besonderheit, denn an sich sind nur die Parteien, die gestritten haben, durch das Urteil gebunden und hier schafft das Urteil Recht auch für die am Prozeß vielleicht nicht beteiligt gewesenen Vermächtnisnehmer: dies erklärt sich aus der Eigenart des hohen Gerichtshofes, welchen die Parteien nicht, wie einen Einzel-Richter, zu wählen, sondern hinzunehmen haben. Aber es setzt voraus, daß im Prozeß auch wirklich zur Sache entschieden wurde und nicht ein lediglich prozeßformales Versäumnisurteil gegen den auf Ladung nicht erschienenen eingesetzten Erben ergangen ist. Zwar m Allgemeinen, cum contra testamentum ut inofficiosum iuidicatur testamenti factionem habuisse defunctus non creditur, wozu eben die griechische Erläuterung gegeben wird: "es wird nämlich so angesehen, als hätte jener im Wahnsinn testirt\*. Nun ist aber Versäumnisurteil ergangen, weil wohl der Querelant, aber nicht der eingesetzte Erbe den Termin wahrgenommen hat, und also zu Gunsten des Erschienenen der Spruch ergehen mußte 9). Die Prozesstrafe der Verurteilung trifft den im Termin nichterschienenen eingesetzten Erben, so wie wenn im contradictorischen Verfahren der Gegner gesiegt hätte. Aber diese Strafe auf die Vermächtnisnehmer und Sklaven zu erstrecken, wäre nicht bloß unbegründet, sondern insofern widersinnig, als ein solcher Rechtssatz die naturgemäße Folge haben würde, daß der eingesetzte und der übergangene Erbe auf Kosten der Vermächtnisnehmer ein derartiges Verfahren im Stillen vereinbaren würden. Nehmen wir an, Herr B. setzt seinen Neffen zum Erben ein, übergeht seinen Sohn und vermacht Frl. N. 3000 M.; so könnte folgender Pakt zwischen Herrn B. jr. und dem eingesetzten Erben geschlossen werden: "der eingesetzte Neffe sagt: Du verlierst den Prozeß (z. B. die Zeit ist verstrichen oder es liegt ein Enterbungsgrund vor) aber ich will mich contumaciren lassen, wenn du mir versprichst, mir die Erbschaft wieder herauszugeben; die 3000 M. Vermächtnis, die dann frei werden, teilen wir . Dem kann natürlich das Recht nicht Vorschub leisten und deshalb können Vermächtnisnehmer und Freigelassene, wenn der Spruch im Versäumnisverfahren zu Gunsten des Querulanten ergangen ist, gleichwohl das Ihrige fordern. Schwierigkeiten macht aber die griechische Glosse. Zwar das ist klar, daß hier non creditur ius ex sententia iudicis fieri ή ψήφος του δικα(σ)του (ius non facit) sich wiederfindet und χνηθη ή δίχη ist actio moveatur; aber κατά συστολήν kann ich nur zögernd mit per correptionem und das Ganze doch kaum als mißverständliche Auffassung des Versäumnisurteils deuten. Denn nicht von einer Anstellung der Klage und deren Verkürzung ist im Text die Rede, sondern von einer verkürzten Durchführung des Prozesses; litem oder actionem movere kann nur die Anstellung, den Anfang, nicht die Entscheidung, das Ende bedeuten.

<sup>9)</sup> vergl. Papyrus B. U. 628, 12] scirent fore u[t al]tera parte audita ser[v]aret[u]r sententia aut [sec]undu[m p]raes[ente]m pronunti[a]-

Sehr wohl kann die mir mitgeteilte Vermutung von Herrn Dr. Gerhard, κατά συστολήν sei zur Verkttrzung der Legatare, das Richtige treffen. Als Inhalt der Glosse 1b ist, wie schon bemerkt die Paraphrase der Worte hoc enim casu iudicem ius facere non creditur zu denken. Nur halb leserlich wie die Sache ist, giebt sie uns den Wortlaut nicht an die Hand, man kann in der ersten Zeile an (de inofficioso) denken, was aber die Reste nicht bestätigen sollen, und wird jedenfalls den Gedanken erwarten, daß bei dieser Klage der Richter nicht ius facit, wie der lateinische Text dies näher erläutert. Die Reste würden am ehesten auf eine Uebertragung des ius facit in νόμον οὐ ποιεί hindeuten, wenn auch selbst dieses mit Schwierigkeiten verknüpft ist. Die Regel selbst findet sich in den Digesten auch noch an zwei anderen Stellen, von denen die eine (L. 50 § 1 D. 30) gerade unsern Fall im Auge hat: Si hereditatis iudex contra heredem pronuntiaverit non agentem causam vel lusorie agentem, nihil hoc nocebit legatariis. quid ergo, si per iniuriam fuerit pronuntiatum, non tamen provocarit? iniuria ei facta non nocebit legatariis ut et Sabinus significat. si tamen secundum substitutum pronuntiet, an ille legatariis teneatur videamus: et cum ius faciat haec pronuntiatio quod attinet ad ipsius personam, numquid legatariis teneatur? nec enim tam improbe causari potest secundum se iudicatum per gratiam. respondebit igitur et legatariis, ut creditoribus.

Wenn der Erbe seine Sache garnicht oder nachlässig geführt hat, so soll dies den Vermächtnisnehmern nicht schaden; selbst wenn er nur zu appelliren unterlassen hat, soll das gegen ihn ungerechte Urteil erster Instanz den Legataren nicht schaden. Umgekehrt haftet diesen der Substitut (Ersatzerbe), wenn der gegen den eingesetzten Erben vor Gericht durchgedrungen ist: cum ius faciat haec pronuntiatio quod attinet ad ipsius personam und damit wird er nicht gehört, daß durch Rechtsbeugung ihm zu Gunsten geurteilt sei. Hier bezieht sich das ius facere auf die Frage, wer denn Erbe sei, von welcher Frage dann die Rechte der Vermächtnisnehmer und Gläubiger abhängen. Der andere Fall, welcher unsere Parömie bietet, steht in L. 33 § 1 D. 25, 3.

Plane si denuntiante muliere negaverit ex se esse praegnatem tametsi custodes non miserit, non evitabit, quo minus quaeratur, an ex eo mulier praegnas sit. quae causa si fuerit acta apud iudicem et pronuntiaverit, cum de hoc agetur quod ex eo praegnas fuerit nec ne, in ea causa esse ut agnosci debeat: sive filius non fuit sive fuit, esse suum sive contra pronuntiaverit, non esse suum quamvis suus, fuerit: placet enim eius rei iudicem ius facere. et ita Marcellus libro septimo digestorum probat, eoque iure utimur.

Hier handelt es sich darum, ob das Kind anzuerkennen ist oder nicht, und es wird so entschieden: wenn der Richter pronuntiirt hat in ea causa esse ut agnosci debeat, so gehört es unter die sui, möge es nun Kind des Gatten sein oder nicht; und umgekehrt, wenn das Gegenteil verkundet ist, so ist es ein nicht suus, auch wenn es sein Kind ist: denn eius rei iudicem ius facere, in dieser Sache schafft der Richter Recht. Der Fall ist dem unsrigen insofern ähnlich, als auch hier eine praeiudicielle 10) Frage zur Entscheidung steht. Ist das Kind in der Lage, daß es anzuerkennen ist, so muß es alimentirt werden, ist erbberechtigt usw., gerade so wie der Erbe, wenn er als solcher vom Gericht anerkannt ist, den Vermächtnisnehmern und Gläubigern Rede stehen muß, und also ist hier wirklich in weit höherem Maße Recht geschaffen, als wenn etwa ein Grundstück einem von zwei Bewerbern zugesprochen worden ist. Eben darum aber muß über die Begrenzung dieser Regel hier sorgfältig gewacht werden, und diesem Zwecke dienen die prozessualischen Einschränkungen, von denen unsere Stelle mit samt der Glosse ein Beispiel giebt.

Dieses wären die Erwägungen, zu denen die erste der 3 leges drängt, deren Randglossen uns der Zufall erhalten hat. Die zweite lex ist bedeutungslos und darum, wie es scheint, auch nicht glossirt. Die dritte, welche im Text des Paulus unmittelbar auf die erste gefolgt sein mag 11), behandelt einen überaus complicirten Fall, welcher in der Litteratur viel be-

<sup>10</sup>) Bekker, Aktionen I Cap. XIV S. 283 knüpft die Präjudicien an die Querella inofficiosi an.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>) Eine Annahme, welche namentlich dann viel für sich hat, wenn es richtig ist, daß der oben besprochene Zwischensatz in L. 17 pr. als Glossem aufzufassen ist.

handelt ist. Unsere Glosse begnügt sich damit, den Fall, das Thema (θέμα) anzugeben. Es ist nicht ausgeschlossen, daß im Verlauf der Darstellung noch Randglossen zu den einzelnen Bestimmungen des Gesetzes folgten, wie wir deren am Rande von L. 17 erblicken. Es ist aber der Inhalt der Glosse folgender: Wenn ein extraneus zum Erben eingesetzt wird, auf die Hälfte oder mehr (und also eines der Kinder neben ihm auf die Hälfte oder weniger), so kann der (Uebergangene oder Enterbte), welcher die Klage de inofficioso anstellt, nicht von beiden Erben den ihm zukommenden Teil 12) beanspruchen, sondern (er hat etwas zu beanspruchen) nur von dem extraneus 13), wie es in diesem Falle sich ergiebt. Der Fall ist aber folgender: Eine Mutter hat einen extraneus auf 3 Viertel eingesetzt, die eine ihrer beiden Töchter auf das 4. Viertel; die andere hat sie übergangen. Diese nun hat (offenbar gegen beide eingesetzten Erben) geklagt und ihre Sache durchgesetzt (egit et optinuit). Sie ist damit Intestat-Erbin geworden und da zeigt sich die ganze Gefährlichkeit der schiefen Theorie vom Color Insaniae. Der Jurist Paulus, der hier spricht, ist einer der letzten Klassiker, nach seiner Zeit hat die römische Rechtstheorie nichts Erhebliches mehr geleistet; aber noch bei ihm ist nicht die mindeste Sicherheit über die theoretische Behandlung dieses Falles. Er geht zunächst den geraden Weg und dieser führt ihn dahin, daß das Testament umgestoßen ist und also die Siegerin von beiden Gegnern, die ja Testamentserben sind, nicht die Hälfte, sondern das Ganze herausfordern kann. Aber sofort sagt er sich, daß in der Schwester nicht nur eine besiegte testamentarische Erbin, sondern auch eine mögliche gesetzliche Miterbin der übergangenen Schwester gegenübersteht und nun greift er zurück auf den in L. 17 behandelten Fall und fragt: Ob die eingesetzte Schwester dadurch, daß sie aus dem Testament angenommen hat, sich in gleicher Weise des Intestat-Erbrechts begeben hat, wie dies der in L. 17 pr. vorausgesetzte Fall desjenigen Pflichtteilsberechtigten ist: qui

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup>) Seine Intestatportion, d. h. wenn zwei Schwestern sind und eine von ihnen zusammen mit einer Nichte eingesetzt, die übergangene Schwester von beiden zusammen die Hälfte, also von jedem ein Viertel.
<sup>13</sup>) Hier der Nichte.

repudiantis animo non venit ad accusationem inofficiosi testamenti, und deswegen bei der Verteilung nicht konkurrirt, partem non facit. Er verneint diese Frage und bestreitet mit einleuchtender Wahrheit, daß die Antretung aus dem Testament einen Verzicht auf ein eventuelles Intestat-Erbrecht in sich berge. So ist nun sein Schlußentscheid jedenfalls der, daß die übergangene Schwester non recte die ganze Erbschaft für sich in Anspruch nehmen kann; aber die Mittel und Wege, dies zu erreichen, sind, wie er zugiebt, verschiedenartig denk-Entweder man geht davon aus, daß nur diese eine geklagt hat und das Recht der anderen noch unversehrt bleibt. dann klagt sie nur gegen den extraneus, verlangt aber von diesem ihre ganze Hälfte heraus, weil nämlich die Schwester sich einerseits ihrer erwehren und von der anderen Seite, da sie schon ein Viertel hat, dem extraneus - auch im schlimmsten Falle — nicht mehr als sein drittes und letztes Viertel abnehmen kann. Für diesen Fall ist also einerseits zwar die Verstorbene als im Wahnsinn testirend erachtet worden und darum ihr letzter Wille vernichtet oder wie der Jurist sagt, gerichtet (damnetur); auf der anderen Seite aber bleibt er soweit bestehen, daß die bedachte Schwester und der extraneus je ein Viertel ex testamento behalten. Die Künstelei dieser Deduction ist so augenfällig, daß der Jurist eine andere in Reserve hält, die allerdings schlüssiger ist: Nimmt einer an, so meint er, daß das ganze Testament der Vernichtung anheimfällt, so würde ja die eingesetzte Schwester nunmehr das Recht haben, sich an der zu eröffnenden Intestatsuccession bis zur Höhe der auf sie erfallenden Hälfte zu beteiligen. diesem Falle würde wiederum die Klage der Uebergangenen sich allein gegen den extraneus zu richten haben. Der Unterschied ist, daß im ersten Fall der extraneus sein letztes Viertel und die eingesetzte Schwester ihr Viertel ex testamento haben, während im zweiten beide Schwestern ab intestato dem extraneus seine drei Viertel abnehmen. Im ersten Falle ist nur dafür gesorgt, daß der Schwester von der Schwester nichts genommen wird, im zweiten kommt auch die übergangene zur vollen Intestatportion. Beide Fälle kommen aber darin überein, was unser griechisches Fragment als den Sinn des Falles

bezeichnet: Die Klage de inofficioso richtet sich in solchen Fällen nicht gegen beide, sondern bloß gegen den extraneus 14).

Diese Glosse, eben wie die andere (II) ist durch σημό ausgezeichnet und giebt ein Resumé des Inhalts jener Stelle, während I b erläuternde Motivirung der betreffenden Gesetzesstelle ist und I a in den Worten non recte die Textworte wiedergiebt, zu denen der Fall des Betruges als Beispiel und zwar, wie es scheint, verkehrtes Beispiel, angeführt wird. Verkehrtes, denn das non recte des Textes bezieht sich darauf, daß der Kläger das Ganze, statt des Teils, einklagt, und also zu viel fordernd plus petendo causa cadit. Der Betrüger dagegen klagt nicht sowohl non recte als iniuste oder contra bonos mores.

Die Glossen sind mit den Basilikenscholien nicht zu parallelisiren; diese haben andere Ausdrücke:  $\mu \not\in \mu \psi \iota \zeta = querella$  statt  $\delta \not\in \chi \eta$ , wie auch sonst queri technisch  $\mu \not\in \mu \not\in \psi \circ \partial \alpha \iota$  ist, z. B. Papyrus Amherst. II 63 15). Den Sinai-Scholien stehen sie an Bedeutung weit nach, da sie sich lediglich auf die Uebersetzung

15) Caracalla an Achilles Τοις ...... οις συνχαταθεμενος βραδεως μεμφητα ...... (Propositions vermerk für Alexandrien). — μέμφη τὰ ist quereris de .... und βραδέως ist sero oder nimium tarde. Also sero quereris, ein den Rescripten geläufiger abweisender Bescheid:

C. 4, 30, 4 Idem (Antoninus!) A. Basso: Cum fidem cautionis ag-

C. 4, 30, 4 Idem (Antoninus!) A. Basso: Cum fidem cautionis agnoscens etiam solutionem portionis debiti vel usurarum feceris, intellegis de non numerata pecunia nimium tarde querellam te deferre.

C. 1, 18, 3 Idem (Antoninus!) A. Sexto Iuvenali: Cum ignorantia iuris excusari facile non possis, si maior annis hereditati matris tuae renunciasti, sera prece subveniri tibi desideras.

Aehnlich C. 3, 28, 8, 1: Qui autem agnovit iudicium defuncti eo quod debitum paternum pro hereditaria parte persolvit vel alio legitimo modo, etiamsi minus quam ei debebatur relictum est, si is maior viginti quinque annis est, accusare ut inofficiosam voluntatem patris quam probavit non potest.

Stelle. L. 19 cit. gehört zu den 6 leges damnatae der Glossatoren und schwerlich wird man sich jemals über ihre Auslegung ganz einigen.' Windscheid-Kipp, Pandecten III § 584 Anm. 27. Den verschiedenen Textverbesserungen gegenüber, die man vorgeschlagen hat, scheint mir das Wünschenswertheste, den ganzen Satz itaque dici potest — omisisset legitimam hereditatem als Glossem anzusprechen. Dann schließt sich filia praeterita id vindicare debet quod intestata matre habitura esset; sed non est admittendum ut adversus sororem audiatur agendo de inofficioso sehr schön aneinander an. Auch der Satz: praeterea — in testamento adiit ist eine bedenkliche Vorwegnahme des weiter unten Folgenden: nec enim quae ex testamento adiit. Indeß sind dies nur Möglichkeiten; sicheres könnte nur ein neugefundener Paulus bieten.

und Auslegung der Stellen beschränken. Daß es sich um ein Ueberbleibsel der Digesten, nicht einer justinianischen Sammlung handelt, ist an sich wahrscheinlich und wird durch die Chronologie der Schriftzeichen wohl sicher bewiesen. Wir erfahren durch diese neben den Pommersfeldischen an Umfang freilich verschwindend geringfügigen Papyrusreste also urkundlich, daß die Digesten in Aegypten im Gebrauch waren und mit Glossen versehen wurden, und überzeugen uns davon, daß diese Glossen keineswegs immer das Richtige trafen: denn das Beispiel der Glosse I a κατά περιδρομήν ist verfehlt.

Königsberg.

O. Gradenwitz.

## VIII.

# Kleinigkeiten zur alten Sprach- und Kulturgeschichte.

## 1. ENAPOCTIKTOC. NAPOBIOC.

Nur bei Lysias taucht das seltsame Wort Ἐλαφόστικτος auf (XIII 19): εἰσπέμπουσι γὰρ εἰς τὴν βουλὴν . . . Θεόκριτον τὸν τοῦ Ἑλαφοστίκτου καλούμενον. In dieser Zeitschrift (LIV [VIII] 733<sup>53</sup>) wurde einmal darauf hingewiesen, daß das kein echter Personenname ist, sondern (wie schon die Fassung der Notiz nahe legt) ein Spitzname. Die Auswahl der Namenwörter bei den Griechen wurde bestimmt durch das alte, Gewandtheit und Wehrhaftigkeit verbindende Mannesideal; deshalb gehören der Löwe, der Wolf, das 'areische' Roß zu den herkömmlichen Pathen des griechischen Kindes, nicht aber der täppische Bär, der πτωξ λαγωός oder der flüchtige ἔλαφος. Auch das zweite Element des Compositums findet sich nicht im Vollnamensystem. Als Eigenname steht das Wort 'Ελαφόστικτος völlig allein 1).

Unlängst hat nun W. Dittenberger die Etymologie des Wortes eingehender behandelt; er deutet es, im Gegen-

<sup>1)</sup> Bedenklich ist der Name Ἑλάφων bei Theophylaktos; es wird Byzantinerprägung sein. Freilich heißt auch bei Suidas s. v. Ἱπποκράτης Hippokrates ein ἀπόγονος Χρύσου .. καὶ Ἑλάφου .. ἰατρῶν καὶ αὐτῶν. Diese Urahnen sind aber zweifellos mythische Personen und werden in den andern Hippokrates - Stammbäumen (s. R. Herzog, Koische Forschungen S. 200 ff.) durch andere Figuren der koischen Sage (z. B. Kleomyttadas und Krisamis, Hippocr. epist. 21) ersetzt. Spitznamenartig auf Menschen übertragen wurden freilich die wunderlichsten Thiernamen, die dann die alten Rufnamen verdrängten, s. Fick-Bechtel, Personennamen 314 ff. (Beiläufig: S. 323 ist aus Herondas Ψύλλα nachzutragen; ᾿Αρκτίνος wird auf den ἄρκτος am Himmel gehn. Σήρ-αμβος ist νοη Σάρ-αμβος [Meineke Com. IV 660 bessert unnöthig überall Σάραβος] um so weniger zu trennen, als die Lesung σήραμβος bei Hesych unsicher scheint. Σήρ-αμβος Paus. VI 10, 9 ist Aeginet, Κάσ-αμβος bei Herod. VI 73 desgleichen: es handelt sich also doch wohl um eine alte Namenbildung, wie Fick früher [¹ S. 101] annahm).

satz zu Benseler und Andern, als ἔλαφον ἐστιγμένος, 'mit einem Brandmal in Gestalt eines Hirsches gezeichnet' (Hermes XXXVII 299). Analoge Bildungen sind εὔ-στιχτος, μελανό-στιχτος, ποικιλό-στιχτος, πολύ-στιχτος. Wenn ich auf die Frage zurückkomme, obgleich sich meine Antwort von der Dittenbergers nicht wesentlich unterscheidet, so geschieht das, weil ich seine sachlichen Nachweise ergänzen zu können meine, und weil ich zugleich auf ein verwandtes, freilich viel problematischeres Problem hinweisen möchte.

Der Gebrauch des στίζεσθαι galt den Griechen als etwas barbarisches. Sie hatten ihn als allgemeine Mode bei nordeuropäischen und asiatischen Völkern kennen gelernt, und schon Herodot (V 6) und der Verfasser der Dialexeis (p. 216 Or.) constatierte hier einen Gegensatz zwischen fremder und heimischer Sitte \*). In Griechenland bezeichnete man mit στιγμαί nur die Rechtlosen: Kriegsgefangene, Sklaven, Verbrecher.

Die Procedur des στίζειν führt uns mit der größten Anschaulichkeit Herondas im fünften Mimus vor Augen, wenn es auch bei den Vorbereitungen sein Bewenden hat. Ein Sklave nach Art der Petronischen delicati hat die Eifersucht seiner Herrin erweckt 3); nun soll Nossis, der στίχτης, kommen und ihm ein ganzes ἐπίγραμμα auf die Stirne setzen (Herond. V 65). Das erinnert an das epigramma fugitivorum, das wir aus Petron und Martial kennen, die übliche Strafe für die δραπέται 4) — wenn Gastron seine Neigung einem andren Weibe zuwendet, so erbost das die ζηλότυπος nicht minder, als wenn er davonliefe. Der στίχτης treibt sein Handwerk offenbar berufsmäßig. Er benutzt dabei βαφίδες καὶ μέλαν (Herond. V 65). Die Sache war ziemlich schmerzhaft, da

a) Ein ähnliches Thema behandelt ein merkwürdiger Prosa-Mimus, den demnächst Grenfell und Hunt veröffentlichen werden.

<sup>3)</sup> Es lohnt sich nicht der Mühe, die Stellen für das στίζεσθαι der Barbaren von Xenophon bis Dio Chrysostomos und Herodian aufzuzählen. Bemerkenswerth ist es, daß bei den Thrakern nach den ältesten Zeugnissen besonders die Weiber mit στίγματα geziert waren: hier liegt eine Auffassung im Sinne des unten S. 128 f. entwickelten Gedankens nahe.

<sup>4)</sup> Vgl. auch die von Dittenberger angestihrten Beispiele; allgemeiner heißt es vom Vater des Bion (Diog. La. IV 7, 46): ἔχων ... συγγραφήν ἐπὶ τοῦ προσώπου, τῆς τοῦ δεσπότου πικρίας σύμβολον.

die vulnera ferro praeparata litteras bibebant (Petron. 105) — weshalb es eine Verschärfung der Strafe ist, μιζι ... ὁδῷ γενέσθαι ποικίλον. Es handelt sich also um ein Tätowieren mit eingeriebenen Farben ), nicht um ein eigentliches 'Brandmarken'. Die bekannte Erzählung von dem eintätowierten Brief bei Herodot (V 32) zeigt, wie alt und verbreitet die Technik war. Daneben war aber auch das ἐγκαίειν mit dem glühenden Eisenstempel (καυτήρ, καυτήριον) üblich. Auch glühend gemachte Nadeln wurden benutzt, so beim στίζειν und σφραγίζειν im Kybelekultus: Prudent. Stephan. X 1076 f.

acus minutas ingerunt fornacibus: his membra pergunt urere usw.

Wie wir uns das ἐπίγραμμα bei Herondas denken sollen, wird nicht ganz klar. Bei Martial (II 29, 10) heißt es von einem Emporkömmling mit dunkler Vergangenheit: Ignoras quid sit? splenia tolle, leges: "Du weist nicht, was es mit den Schönpflästerchen auf sich hat? Nimm sie nur weg, dann wirst du es lesen" — nämlich sein Verbrechen und seine Strafe. Auch der Name oder die Chiffre des Herrn wurde den fugitivi eingebrannt, wie man aus einigen Stellen der Apokalypse (vom χάραγμα mit dem ὄνομα oder ἀριθμὸς τοῦ θηρίου, als des Herren, Apoc. 13, 17. 20, 4) wird folgern dürfen 6).

Außer den γράμματα und ἐπιγράμματα werden bei diesen Manipulationen mancherlei bildliche Symbole verwendet, von verschiedenem Zweck und Sinn. Wenn die Athener den samischen Kriegsgefangenen γλαύχες auf die Stirne tätowieren (στίζειν) ließen, die Samier den Athenern eine σάμαινα, die Syrakusaner (Plut. Nik. 29) ein Pferd: so waren das gewissermaßen die Stadtwappen, die (gleich einzelnen Buchstaben) als Eigenthumsmarke anzusehn sein werden 7). Andersartig

b) Vgl. meine Untersuchungen zu Herondas S. 111 f., wo weitre Beispiele gegeben sind. Genau dieselbe Technik des Tätowierens ist noch heute üblich, nicht nur bei 'Naturvölkern', sondern auch bei 'eivilisierten' Handwerkern, Soldaten, Matrosen, Artisten, Verbrechern.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Aehnliches auf Halsringen und bullae von Sklaven, auf die Wissewa bei Dittenberger S. 300 hingewiesen hat.

<sup>7)</sup> Die Sache wurde von Didymus aus Anlaß mehrerer Komikerstellen (Meineke II p. 973) verhandelt. cf. Phot. Suid. s. v. Σαμίων δ δήμος. Bei Plutarch, der aus einem Komikercommentar schöpft (Perikl. 26), wird die Sache umgedreht; dieselbe Darstellung bei den Lexikographen und Paroemiographen s. v. τὰ Σαμίων δποπτεύεις. In Athen

erscheint auf den ersten Blick die Thatsache, daß Ptolemaeus Philopator, ὁ νέος Διόνυσος, Stigmata in der Form eines Eppichblattes oder Tympanons trug (Plut. de am. et adulat. 12 p. 56 E Πτολεμαίου τυμπάνων έγχαράξεις. Etym. 'Μ.' Γάλλος · δ Φιλοπάτωρ Πτολεμαΐος διὰ τὸ φύλλα χισσοῦ χατεστίχθαι ώς οί Γάλλοι· ἀε! γὰρ ταῖς  $\Delta$ ιονυσιαχαῖς τελεταῖς χισσῷ ἐστεφανοῦντο). Eppich und Tympanon sind dionysische Symbole; aber das στίζειν empfand man als etwas Ungriechisches, Barbarisches deshalb nannte der alexandrinische Volkswitz den König nicht νέος Διόνυσος, wie die Hofetikette wollte, sondern - Γάλλος: gerade bei den Kybelemysterien stach und brannte man dem Aufzunehmenden (sucrandus) Zeichen (sphragitidas) in die Glieder (Prudent. Stephan. X 1076 f., oben S. 127); στίζοντα: δὲ πάντες, οἱ μὲν ἐς καρπούς, οἱ δὲ ἐς αὐχένας (Luc. de dea Syr. 59 III p. 489) 8). In den orientalischen Dionysoskulten, die ja dem Kybeledienst benachbart und verwandt sind, finden sich freilich auch sonst vereinzelte Spuren dieses rituellen Brauches. Schon Lobeck hat eine Notiz aus dem dritten Makkabäerbuche (II 29) herangezogen, nach der Antiochus Epiphanes bei einer Laographie den Juden solche dionysische Stigmata aufzwang: τούτους τε απογραφομένους χαράσσεσθαι καὶ διὰ πυρὸς [d. h. also nicht nur durch die 'kalte Nadel', sondern auch durch εγκαίειν] είς τὸ σῶμα παρασήμφ Διονύσου κισσοφύλλφ 9). Der Ausdruck παράσημον Διονύσου deutet darauf hin, daß hier eine ähnliche Anschauung zu Grunde liegt, wie in jenen ersten Fällen: und das zeigt ganz klärlich die altbekannte Hauptstelle über diese stigmata sacra, Herodot II 113: nv ĉè (bei

8) Man sollte erwarten, in den Urkunden aus dem Lande des νίος Διόνυσος Spuren des Brauches zu finden. Aber die Personalbeschreibungen in Testamenten, Contracten, Protokollen (zusammengestellt von Fürst Phil. LXI 597 ff., vgl. S. 430) erwähnen den τύπος oder das χάραγμα niemals. Vgl. auch Gradenwitz, Einführung in die Papyruskunde S. 430.

sagte man (das Wort wird aus einem attischen Komiker herstammen): 'Du fürchtest wohl, es könnte Dir gehn, wie den gebrandmarkten Samiern'. Aber die σάμαινα konnte man dem Nicht-Samier vernünftiger Weise nicht einbrennen, wohl aber die γλαόξ. Immerhin bleibt auch die se Auffassung möglich: die Bürger der verhaßten Stadt wären dann als solche gebrandmarkt; die beiden Beispiele würden damit in die nächste Gruppe übertreten.

mals. Vgl. auch Gradenwitz, Einführung in die Papyruskunde S. 430.

9) Vgl. Lobeck, Aglaoph. p. 658 f. Meineke Anal. Alex. p. 394. Die rituellen Stigmata trug man lieber auf der Hand, dem Arm, auch am Hals (Lucian, de dea Syr. 59. Apocalyps. 13, 16. 14, 9).

Kanobos) .. Ἡρακλέος ἱρόν, ἐς τὸ ἢν καταφυγών οἰκέτης ... έπιβάληται στίγματα έρὰ έαυτὸν διδούς τῷ θεῷ οὐχ ἔξεστι τούτου ἄψασθαι. Man macht sich durch jene παράσημα zum δούλος und damit zum Schützling der Gottheit; das στίγμα ist auch hier Eigenthumsmarke 10). Etwas anders gewandt wird die Sitte in einem (fingierten) Beispiel bei Lucian Pisc. 46 (p. 613) .. ήν δέ τινι .. ανδρί ύποχριτή φιλοσοφίας ἐντύχη, άποκειράτω τὸν πώγωνα . . καὶ ἐπὶ τοῦ μετώπου στίγματα ἐπ:βαλλέτω η έγκαυσάτω κατά το μεσόφρυον, ο δὲ τύπος τοῦ χαυτήρος ἔστω ἀλώπηξ ἤ πίθηχος. Führt die Göttin seinen Vorschlag aus, meint Parrhesiades-Lucian, wird sie bald πολλούς άλωπεκίας η πιθηκοφόρους vor sich sehn - πολλών δὲ τῶν καυτηρίων (Stempel) δεησόμεθα. Die Heuchler verfallen einer entehrenden Strafe, wie Verbrecher und δραπέται: der Thiertypus giebt eine Censur oder Charakteristik.

Hier haben wir wohl die genauste Analogie für das χάραγμα, das zu dem Spitznamen Ἐλαφόστικτος Anlaß gegeben zu haben scheint 11): nicht das Wort ἔλαφος, sondern den τύπος wird der dunkle Ehrenmann bei Lysias auf der Stirn getragen haben. Aber aus welchem Anlaß und in welcher Bedeutung? An ein religiöses Stigma wird nicht zu denken

hat. Immerhin glaube ich auf meinem Wege einige Einzelheiten gefunden zu haben, die der Mittheilung werth sind.

<sup>10)</sup> Paulus sagt (worauf schon die Herodotinterpreten hingewiesen haben) im Galaterbrief VI 17 έγω γάρ τὰ στίγματα τοῦ Ἰησοῦ ἐν τῷ σώ-ματί μου βαστάζω: doch wohl (wie man unter Berufung auf II Kor. 11, 23. 25 anzunehmen pflegt) in übertragener Bedeutung. Der Apostel entlehnt das Bild aus der heidnischen Mysteriensitte: es ist in Italien (nach Mantegazza's Erhebungen) wieder zu einer weit verbreiteten Sitte geworden, und auch in andern Ländern gehören zu den gebräuchlichsten Tätowier-Mustern Kreuz, Kelch, heilige Namen und Typen. Auf das rituelle στίζειν der Heiden geht wohl auch das χάραγμα mit dem Σνομα oder ἀριθμὸς τοῦ θηρίου in der Apokalypse 13, 17, 14, 9, 16, 2. 20, 4: es ist das Zeichnen des δούλος mit dem Namen des Herrn. Ganz allgemein verbietet der 'eifersüchtige' Gott des alten Testaments seinen Kindern, sich durch solche Male in die Gewalt der Heidengötter zu geben, Levit. 19, 28 f.: καὶ ἐντομίδας [geritzte oder geschnittene Hautmarken] οὐ ποιήσετε ἐπὶ ψυχῆ ἐν τῷ σώματι ὑμῶν καὶ γράμματα στικτὰ οὐ ποιήσετε ἐν ὑμῖν · ἐγώ εἰμι κύριος ὁ θεός ὑμῶν. Die Sitte muß in Asien sehr weit verbreitet gewesen sein. Bildlich sagt übrigens schon Euripides fr. 431 N. (wenn es nicht doch Sophokles ist): špwg xal dewv άνω ψυχὰς χαράσσει: vgl. das ψυχῆς χάραγμα der ἐρῶντες in den Anakreonteen 27, 8 R. (und dazu die ἐρωτικὰ γνωρίσματα Heliod. V 5).

11) Das Folgende kommt zu demselben Ziele, wie Dittenberger's Darlegungen, der die richtige λύσις bereits klar und scharf formuliert

sein: ich wüßte es kaum zu erklären; auch ist die Sitte auf attischem Boden bis jetzt nicht nachgewiesen. Eher wäre es denkbar, daß der Spitzname den Träger als βάρβαρος bezeichnen sollte. Aber die Marke des ἔλαφος wird eine noch speciellere Beziehung haben. Die adelsstolzen Junker von Megara verachteten die Zinsbauern, die "ohne von Recht und Gesetz zu wissen " ἔξω ὥστ' ἔλαφοι τησδ' ἐνέμοντο πόλεος (Theognis 55); hier kennzeichnet der Vergleich mit dem ἔλαφος den Unsteten, der außerhalb des Stadtfriedens ein gedrücktes Helotenleben führt. In dem Orakelspruch bei Plutarch Qu. Gr. 39 p. 300 C heißt der Landflüchtige geradezu ξλαφος, und denselben Namen trägt der Frevler, der den Tempel des Zeus Lykaios betreten hat und je nach dem Grade seiner Verschuldung gesteinigt oder εἰς ἐλευθεράς entlassen wird (καὶ γὰρ ἔλαφος ὁ ἐμβὰς καλείται) 12). Seine Schuld macht ihn rechtlos, gleich dem gehetzten Wild. Wie hier den Verbrecher, so mag man den flüchtigen Sklaven ἔλαφος genannt haben 13).

Aber wir müssen noch weiter ausholen. Die Sitte des έγκαίειν σφραγίζειν έγχαράττειν kommt — bei den Griechen, wie bei andern Völkern - vor Allem bei den Haus- und Herdenthieren in Anwendung 14); Thiere auf der Weide ohne Marke (ἀκαυτηρίαστο: Strabo V, 9 p. 215) sind ein unsicherer Besitz. Mit den χαράγματα γνωρίσματα σφραγίδες zeichnet man meist den Schenkel (Anacreont. 27) oder die Kinnbacken (Ael. Dion. Eustath. p. 1517, 8; zahlreiche Beispiele in den Papyrusur-

12) Vgl. Immerwahr, Die Mythen Arkadiens S. 8 f. Ob man freilich den Zeus Lykaios als Φύξιος ansprechen darf (S. 23), scheint mir sehr

fraglich; Immerwahr interpretiert nicht scharf.

13) Schon Dittenberger wies hin auf Festus p. 353 s. servorum dies: fugitivos vocant servos; freilich hier "das Brandmal des servus fugitivus mit Sicherheit zu erkennen" (Dittenberger S. 301), sehe ich keinen Anlaß. Eine ähnliche Anschauung liegt dem deutschen Ausdruck Wild-

fang und dem Wildfangsrecht zu Grunde.

14) Parallelen aus germanischem Gebiete bei Michelsen, Die Hausmarke (1853) und C. G. Homeyer, Die Haus- und Hofmarken S. 251 ff.; Verwandtes aus allen Erdtheilen bei R. Andree, Ethnographische Parallelen und Vergleiche N. F. (1889) S. 75 ff. Aus dem antiken Material gebe ich hier nur Beispiele für das στίζειν; auch die andern Methoden für das Zeichnen fahrender Habe (z. B. das Einreissen oder Kappen des Ohres) lassen sich nachweisen. Marken, wie das griechische Koppa und Sigma, finden sich bei den verschiedensten Völkern, s. Andree a. O, Taf. IV. VII. Ob nicht manche von den rätselhaften Zeichen auf den ältesten Gemmen Eigenthumsmarken sind?

kunden, s. O. Gradenwitz, Einführung S. 164). Die üblichsten Zeichen sind einzelne Buchstaben und Linien, wie sie der σαμφόρας und ποππατίας trägt; auf ägyptischen Urkunden werden auch Doppelbuchstaben erwähnt (Gradenwitz S. 164). Aber auch charakterisirende Typen sind nachweisbar. Wenn man einem ausgemusterten Cavalleriepferde ein ἔγκαυμα . . . ἐπὶ τῆς γνάθου δμοιον τροχφ aufbrennt (Ael. Dion. bei Eusthat. p. 1517, 8 f., p. 213 Schw.), so ist das ein deutlicher Hinweis auf das Rad des Lastwagens oder die 75001 der Mühle 15). Es gab nach Strabo (V p. 215) eine schnelle, aber unansehnliche Pferderasse, die man mit dem Wolfstypus zeichnete (καυτηριάσαι τε τὰς ἔππους λύκον καὶ κληθηναι λυκοφόρους, τάχει μαλλον ἢ κάλλει διαφερούσας . . . τους δ' ἀπ' ἐκείνου . . τό τε καυτήριον φυλάξαι καὶ τοῦνομα); auch der (schon bei den attischen Komikern nachweisbare) Pferdename Βουχέφαλος wird von dem eingebrannten Stierhaupt abgeleitet 16). In diesen Zusammenhang gehört auch das στίζειν der Menschen. Der δούλος war eine Sache, ein σῶμα, wie das Thier. Mit dem χοππατίας, dem σαμφόρας und λυχοφόρος steht Έλαφόστιατος — nebst seinen Verwandten bei Lucian offenbar auf einer Stufe.

Bei Suidas (II p. 483 Bh.) liest man die lakonische Notiz: Λαγόβιος. δνομα κύριον. Nach dem neusten Namenbuche (Fick-Bechtel S. 183) ist die Deutung unsicher; die am Wege liegende Etymologie scheint abgewiesen zu werden. Aber ich denke doch, der Name redet: Λαγό-βιος ist, wer λαγοῦ βίον ζῆ (Demosth. de cor. 263 λαγὼ βίον ἔζης δεδιὼς καὶ τρέμων καὶ ἀεὶ πληγήσεσθαι προσδοκῶν, ähnlich Dion. Chrys. 66, 24. Lucian Somn. 9). Die sprichwörtliche Redensart kann sich zu einem Stich- und Spitznamen verdichten. So entsteht aus κύμινα πρίει der κυμινοπρίστης, aus χαλκᾶ ἔντερα ἔχει der χαλκέντερος; aus ὀπίσω ἀναβαίνει τὰ πράγματα erwächst das Nomen Ὁπισαμβώ (Chrysippos bei Zenob. III 4 p. 369 Miller), aus ἔμβαλλε κύλλη (Hesych. Zenob. II 37 M.) nach Lobeck

<sup>18)</sup> Den Spruchvers Ίππφ γηράσκοντι τὰ μείονα κύκλ' ἐπίβαλλε hat man kaum richtig bezogen auf diesen τροχίσκος . ,, δν ἐκπυροῦντες ἐπέβαλλον ταῖς σιαγόσι τῶν ἔππων; mit den κύκλα werden die γῦροι und καμπτῆρες (Babrius 29, 4) gemeint sein. 16) Belege bei Becker, Charikles I² S. 146.

'Eμβλώ (Hesych. s. v.) 17), und der kühne Hypokorismos hebt diese Bildungen (wie  $\Delta \omega \sigma \dot{\omega}$ ,  $\Delta \varepsilon \xi \dot{\omega}$ ) in die Sphäre der Eigennamen.

Nun ist das ἀδρανέστατον ζώων, der Hase (Babr. 25) auch in Griechenland der Genosse und Concurrent des Hirsches. Sprichwort und Fabel erzählen vom flüchtigen Hasen genau wie vom gehetzten Zehn-Ender, und Diogenes (Dio Chrysost. 9 p. 293 R.) antwortet einem renommirenden Wettläufer: ἀλλ' οὐ τῶν λαγῶν... οὐδὲ τῶν ἐλάφων (ταχύτατος εί) καί τοι ταῦτα τὰ θηρία πάντων ἐστὶ τάχιστα καὶ δειλότατα . . καὶ ζη βίον άθλιον. Ebenso wird der λαγώς zum Bilde des flüchtigen Sklaven. Wenn Charon bei Aristophanes sagt δούλον οὐχ ἄγω, εἰ μὴ νεναυμάχηκε τὴν περὶ τῶν κρεῶν — so haben die Alten darin mit Recht eine Anspielung auf das Sprichwort λαγώς τὸν περὶ τῶν κρεῶν τρέχει erkannt 18): für die δοῦλοι schieben sich dem Dichter unvermerkt die λαγώ unter, und nun steigt das märchenhafte Oxymoron der kämpfenden Hasenschaar vor unsrer Phantasie auf. Δειλότερος λαγώ, war sprichwörtlich (Luc. Pisc. 34 usw., s. Leutsch par. II p. 359): eine ὑπερβολὴ ἐφ' ὑπερβολῆ macht daraus mit ähnlich schielender Bedeutung δειλότερος . . . λαγώ Φρυγός (Strabo I 36, 30), 'feiger als ein Hase, aus Phrygien' 19): wo man unwillkürlich an den Φρὺξ ἀνὴρ πληγείς, den flüchtigen Phrygersklaven denkt 20). Der Name Λαγόβιος wird also wohl ein Spitzname sein, der neben Ἐλαφόστιατος gehört; er bezeichnet den fugitivus oder απροστάτευτος, der das 'Wildfangsrecht' zu fürchten hat. Die Phantasie der deutschen und romanischen Völker ist ähnliche Wege gegangen, wenn sie den Fremden, qui patronum non habebat, einen Wildfang oder Espave nannte, von den animalia aberrantia quorum dominus ignoratur 21).

<sup>17)</sup> Vgl. Lobeck, Pathol. Prol. 36. Die Herleitung Lobecks scheint mir sehr ansprechend; jedenfalls ist nicht (auf Grund einer antiken Deutung) mit Bergk (de rel. com. Att. 69) Ἐμβλεπώ zu corrigieren. Aehnliches auch in deutschen Namen und Uebernamen.

<sup>18)</sup> Zeugnisse und Parallelen bei Fritzsche, Arist. Ran. p. 123 f.
19) Meineke will die ganze Strabostelle auf die Komödie zurückführen (CAF. IV 652), und ihm ist Kock gefolgt (III p. 487). Formelle Anzeichen sind dafür nicht vorhanden, denn die Verse sind ganz willkürlich zurechtgestutzt. Solche sprichwörtliche Hyperbeln, wie sie Strabo aufzählt, werden auch in andern Litteraturgattungen angewandt, z. B. in Epigrammen (AP. XI 249 ff.).

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>) S. meine Untersuchungen zu Herondas S. 14. <sup>21</sup>) Du Cange Gloss. s. v. expava; s. Grimm, DRA.<sup>3</sup> 327; J. Möser,

## 2. Lateinische Schrift in griechischen Texten.

In den oben S. 95 ff. mitgetheilten griechischen Scholien zu einer römischen Rechtsbuch und in verwandten Stücken <sup>23</sup>) sind manche Textwörter mit lateinischer Cursive geschrieben. Eine ähnliche Erscheinung ist es, wenn in griechischen Inschriften der Kaiserzeit römische Ausdrücke mit lateinischen Buchstaben in den griechischen Text eingesprengt werden, wie in jenem finanzpolitischen Protokoll aus Mylasa (s. II p. Chr.), das Reinach, (BCH. XX 1896 S. 528) veröffentlicht hat: ἐπανορθώσαι. Succlam(atum) est είς αίωνα κτλ. Es handelt sich hier aber nicht um den freien litterarischen Gebrauch der fremden Schriftzüge: diese rein schul- oder geschäftsmäßigen Urkunden stehn für sich. Doch benutze ich die Gelegenheit, um einige beiläufige Beobachtungen vorzulegen, die ich mir vor Jahren über das Auftauchen lateinischer Schrift in griechischen Schriftwerken aufgezeichnet habe.

\* \*

E. Norden spricht in seiner 'antiken Kunstprosa' I 60° von der Zurückhaltung, mit der die Griechen allzeit der römischen Sprache und Litteratur gegenüberstehn. Es sind bekannte Erscheinungen, die wohl ebensosehr durch kulturgeschichtliche und politische Kräfte 23) wie durch ästhetisch-for-

Osnabr. Gesch. § 39. 41; zuletzt K. Brunner in der Zeitschr. f. vergl. Rechts- und Staatswissenschaft II (1897), S. 75 ff. 97 ff. Die alte Annahme, daß diese Institutionen und Termini von der Antike abhängig seien, hat man allgemein aufgegeben; es sind auf germanisch-romanischem Boden erwachsene Neubildungen.

wie in den fragmenta Sinaitica, die in den Iurisprud. Anteiust. rel. am bequemeten zugänglich sind.

<sup>23)</sup> E. Rohde, d. Gr. Roman S. 297 ff.; W. Schmid, Atticismus I 38, 13; ders., Ueber die Bedeutung der griechischen Renaissance in der Römerzeit S. 27. Neuerdings hat man gemeint, daß die Theorie der griechischen Epistolographen in der Kaiserzeit durch die Briefe Cicero's bestimmt sei (O. E. Schmidt, Briefe Ciceros, Einl. S. 11); insbesondre soll Demetrios περὶ ἐρμηνείας auf Cicero Rücksicht genommen haben (Schmidt a. O.). Der Zeit nach wäre das wohl möglich, da Demetrios ins erste Jahrhundert zu gehören scheint (Radermacher p. XIII). Aber Schmidt überschätzt die Selbständigkeit des Mannes. Es ist thatsächlich nicht die geringste Spur einer Berücksichtigung des Cicero wahrzunehmen; nicht der Schatten eines Grundes liegt vor, dem

male Rücksichten hervorgerufen wurden. Bei dieser Gelegenheit bemerkt Norden: "Ich habe seit Jahren begonnen, das
ungeheure Material zu sammeln . . . In der ganzen griechischen Litteratur, soweit ich sie kenne, ist mir nur ein e
Stelle begegnet, wo im griechischen Text ein lateinisches Wort
mit lateinischen Buchstaben geschrieben ist:

1) Didymos Alex. († 396) d. trinitate I 15 . . . ρωμαϊστὶ δὲ ἡ ἀπαρέμφατος ἐκ δύο λέξεων σύγκειται plus quam perfectus . . . (die lateinischen Buchstaben stehen so in einem Cod. Vatic. s. XI).

Bei Iustin ap. I 26 und Eus. h. e. II 13, 3 schreiben unwissende Editoren ΔΕΩ ΣΑΓΚΤΩ gegen alle Hss. mit lateinischen Buchstaben. Das Edikt bei Just. ap. I 68 las Eusebios h. e. IV 8, 8 in seiner Hs. des Justin lateinisch" <sup>24</sup>).

K. Krumbacher nimmt von dieser Bemerkung in der Byz. Zeitschrift, VII (1898) 468, Notiz und gesteht, daß er zu jener Stelle nur eine einzige hinzufügen könne:

2) Im Gothenkriege des Prokop ed. Comparetti I 177, 2 stehe in den vatikanischen Hss. ein Orakel mit ziemlich verdorbenen lateinischen Buchstaben: Quintili mense sub novo etc.

Mit einigem Befremden meinte ich mich zu erinnern, bei mehreren spätgriechischen Schriftstellern lateinische Citate lateinisch gedruckt gefunden zu haben. Aber vielleicht hatten dabei unwissende Editoren ihre Hand im Spiel, wie bei Eusebios nach Norden. Ich griff also in meinen Apparat, zunächst nach dem Mendelssohn'schen Zosimos.

Demetrius nicht zu glauben, was er selbst andeutet: daß er aus alter peripatet ischer Quelle schöpft (von der, wie Radermacher p. 109 annimmt, auch Seneca und Quintilian abhängig sind). Cicero selbst setzt an einigen Briefstellen ein ganzes System der Epistolographie bei seinen Freunden als bekannt voraus (Gurlitt, Fleck, Jahrb. 137, 1888, S. 863 ff.); er kennt multa genera epistularum, wie wir sie bei den griechischen Theoretikern finden (ad fam. II 4), und die genera, die hier als die üblichsten erscheinen, treten auch unter den τύποι ἐπιστολικοί der Griechen an erster Stelle auf. Es ist klar, daß Cicero, wie sonst, so auch hier, von der griechischen Theorie beinflußt ist, nicht umgekehrt. Das Briefwesen der Römer ist ja, offenbar durch den Einfluß der Schule, durchaus griechisch-hellenistisch, auch die 'Curialien', die man früher für ausschließlich römisch hielt und (in Sachen des Aristeasbriefes und ähnlicher hellenistischer Schriften) zu den wunderlichsten Fehlschlüssen mißbraucht hat. Das wird Alles erst recht klar werden, wenn wir einmal ein Corpus der griechischen Briefe, zumal der auf Papyrus und Stein erhaltenen, benutzen können.

24) Bei Norden ohne Bezifferung, Absetzen und Cursivdruck.

3) Zosim. V 29 p. 254 Mendelss. τη πατρίφ φωνή τουτο υποφθεγξάμενος 'non est ista pax, sed pactio servitutis', δ δηλοί δουλείαν μάλλον ήπερ εἰρήνην είναι τὸ πραττόμενον.

Mendelssohn notiert: "τούτφ AB [die Excerpten-Hdss.], qui Latina omittunt." D. h. der von Mau verglichene Vaticanus hat die lateinischen Worte.

4) Zosim. V 41 p. 271 M. . . . της ἀνδρείας, ην καλοῦσι Ῥωμαῖοι — VIRTVTEM.

Mendelssohn notirt: "VIRTVTEM in V monstris potius latet quam elementa Graeca cum 5." D. h. der spätbyzantinische Schreiber des Schlußtheils von V fand in seinem Archetypon lateinische Buchstaben, konnte sie aber nicht recht entziffern.

5) Zosim. VI 11 p. 392 M. εἰς τοσοῦτόν τε ἤλθεν ή πόλις στενοχωρίας ὥστε ἐλπίσαντας καὶ ἀνθρωπίνων ἄπτεσθαι σωμάτων τοιαύτην φωνὴν ἐν τῆ ἱπποδρομία ἀφιέναι 'PRETIVM INPONE CARNI HVMANAE', τοῦτο δέ ἐστιν 'ὅρισον τῷ ἀνθρωπίνῳ κρέει τιμήν';

Nach Mendelssohn sind die lateinischen Worte 'litteris capitalibus in V scripta'. Für HVMANAE hat V wieder irrthümlich NOMINO; der späte Schreiber kam mit den lateinischen Buchstaben seiner Vorlage nicht mehr zurecht.

Mendelssohn's Zosimos ist eine saubre, sorgfältige Arbeit, deren Grundlage eine Collation des Vaticanus von Mau's bewährter Hand bildet. Diese drei Beispiele aus einem Griechen des 5. Jahrhunderts sind also gesichert.

Manches Verwandte findet sich bei dem um weniges jüngern Jo. Laurentius Lydus.

6) Jo. Laur. Lyd. de magistrat. I 24 p. 46 F. (140 B.) δ νομικός δὲ Οὐλπιανὸς ἐν τῷ de officio quaestoris, ἀντὶ τοῦ περὶ χυαισίτωρος, ἀποχρώντως διαλέγεται.

Bekker will die griechische Erklärung aus Kap. 28 verbessern oder ergänzen: ἀντὶ τοῦ περὶ τῆς τοῦ πυαίστωρος τάξεως.

7) Jo. Laur. Lyd. de magistrat. Ι 25 χυαίστωρ τοίνυν ὁ ζητητης, ἀπὸ τοῦ quaerere, οἰον ἐρευνᾶν.

8) Id. ib. ὅτε δὲ μὴ δίφθογγος ἢ ἐν προοιμίοις ἡ λέξις, ἀλλὰ ψιλἢ γράφεται, οὐδέτερον μὲν τῶν εἰρημένων σημαίνει, τὸν δὲ μέμψιμον, . . [sic] ὅτι queror μέμφομαι ῥήματι κοινῷ . . . λέγουσι καὶ κυεριμονίας καὶ κυερήλας τὰς μέμψεις.

- 9) Id. I 26 p. 48 (141 B.) Γάιος τοίνυν ὁ νομικὸς ἐν τῷ ἐπιγραφομένῳ παρ' αὐτοῦ ad legem XII tabularum, οἰον εἰς τὸν νόμον τοῦ δυοκαιδεκαδέλτου, αὐτοῖς ῥήμασι . . . φησιν . . .
- 10) id. I 35 p. 60 F. (147 B.) δθεν aediles τοὺς ἀγορανόμους ἔτι καὶ νῦν συμβαίνει καλεῖσθαι, καθὸ τοὺς ναοὺς οἱ Ῥωμαὶοι † ἀειδεις καλοῦσιν.

Das verderbte zweite lateinische Wort des Caseolinus hat Fuss zu αἴδεις, Bekker zu αἴδης corrigiert; s. unten S. 157.

- 11) Id. I 38 p. 64 F. (150 B.) δ γε μὴν ὅπαρχος τὴν πόλιν ἐφύλαττε custos urbis προσαγορευόμενος ὡσανεὶ φύλαξ τῆς πόλεως.
- 12) Id. I 42 p. 72 F. (154 B.) τίτλος δὲ, ἤτοι προγραφὴ τῷ νόμῳ de nepotibus οἱονεὶ ἡ σημασία τοῦ ὀνόματος τουτέστι παρὰ Ῥωμαίοις · νέπωτας γὰρ τοὺς ἐγγόνους καὶ τοὺς ἀσώτους ὁμωνύμως καλοῦσιν.
- 13) Id. I 47 p. 82 F. (159 B.) Ἰουλιανὸς ὁ βασιλεὺς ἐν τοῖς μηχανικοῖς ὧν ὁ Φροντὶνος ἐν τῷ de offociati, ἀντὶ τοῦ, ἐν τῷ περὶ στρατηγίας, μνήμην ποιεῖται.

Für das verderbte lateinische Wort schlagen Fuss und Bekker de officio legati vor. Ein zweites Citat aus Frontin über die römische Schlachtordnung (III, 3 unten Nr. 14), zeigt, daß es sich hier um jenes verlorene Werk über Taktik handelt, über das Schwabe-Teuffel § 327, 4 das Nötige beibringt.

- 14) id. I 50 p. 88 F. (162 B.) βοῶντες τῷ πατρίφ Ρωμαίων φωνῷ tomnis colliciatas οἰον εἰπεῖν 'πάντες ἐταῖροι συνδράμετε'. Die in der Hdschr. wiederum entstellten lateinischen Wörter hat Fuss einleuchtend zu omnes collegiati corrigirt.
- 15) id. II 3 p. 98 F. (168 B.) ὥστε τοὺς Ρωμαίους εἰπεῖν ἐπ' αὐτῷ τῆ πατρίῳ φωνῆ utinam nec inecatusec mortuus fuisset. Auch-hier hat Fuss überzeugend utinam nec natus nec m. f. verbessert.
- 16) Id. III 3 p. 152 B. (197 F.) φησὶ γὰρ (ὁ βασιλεὺς) οὕτως esare eum in legione . . . , οἶον εἰπεῖν · καὶ τάξειας αὐτὸν ἐν τῷ πρώτῳ τάγματι τῷ βοηθοῦντι ἡμῖν.

Die z. Th. bis zu Unkenntlichkeit entstellten lateinischen Schriftzuge hat Fuss aus dem cod. Iustin. gebessert und gedeutet: colloca eum in l. prima adiutrice nostra.

17) Id. III 8 p. 160 F. (201 B.) ταύτη καὶ advocati, οίονεὶ προσκαλούμενοι, ἔτι καὶ νῦν λέγονται.

Im letzten Theil dieses Werkes, das uns in den ersten Büchern ein ganzes Dutzend von Beispielen bietet, findet sich, soviel ich sehe, nichts derart. Weshalb, das zeigt eine charakteristische Stelle III 12 p. 170 F.: τούτοις γάρ γράφων έχρήτο τοις ρήμασιν \*\*\* (ώς ἄν τις καθ' έρμηνείαν είποι) πρός τοὺς πρωτεύοντας . . τοῦ καταλόγου . . . ωστε μή κτλ. Fuß bemerkt hierzu: Post δήμασιν in cod. sequentur Latina adiutoris verba a Lydo in Graecum versa; sed haec [die Latina verba] penitus atque, ut cernere licet, data opera erasa sunt. " Das heißt also, wenn ich recht sehe: der Schreiber gab es auf, die ihm unverständlichen lateinischen Züge nachzumalen und radierte die letzte, gänzlich verunglückte lateinische Stelle weg. Er scheint dann öfter lateinische Stellen unterdrückt zu haben, z. B. III 18 p. 180 F. ύπηγόρευε 'Ρωμαϊκών όγκων δημάτων το σύνθημα . . : die Ῥωμαϊκὰ δήματα fehlen. Aehnlich III 49 p. 238 F. προχειρίζεται τοὺς λεγομένους βίνδικας ('Ιταλοίς θεὸν ἀποκαλείν), οξ παραλαβόντες κτλ.: 'patet aliquid excidisse', meinte schon Fuss, ich denke etwa: βίνδικας (Ἰταλοῖς ἔθος (vindicem Iovem [Martem ?] τὸν τῶν πολεμικῶν) θεὸν ἀποκαλεῖν), οῖ παραλαβόντες τους συντελείς ουδέν πολεμίων ήσσον τὰς πόλεις διέ-Inxxv.

In andern Fällen mag der Schreiber griechische Schrift für lateinische substituirt haben. So wird auch in dem monströsen ἀειδεις I 35 (Nr. 8) eher aedes stecken, als αἴδης.

Und nun kann man wohl fragen, ob es denn wirklich Unwissenheit war (Norden oben S. 134), was die Editoren — darunter auch Dindorf, dem es an lectio wahrhaftig nicht fehlte — bestimmt hat, bei Eusebios (und Justin) DEO SANCTO zu setzen anstatt der griechischen Schrift. Das Edikt bei Justin I 68 muß noch Eusebios lateinisch gelesen haben, wie Norden richtig bemerkt; der Text läßt keine Mißdeutung zu: απὶ της ἐπιστολης δὲ ἀντίγραφον παρατέθειται, την 'Ρωμαϊκην φωνην ως είχε διαφυλάξας 25). Die Herausgeber haben also wohl gemeint, daß die Verfasser auch an jener andern Stelle

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup>) Den lateinischen Text hat schon Otto Iustin. op. I<sup>8</sup> p. 190 aus Rufin eingesetzt.

lateinische Buchstaben, erst mittelalterliche Abschreiber die griechische Umschrift angewandt hätten; der Wortlaut — ἔχων Ῥωμαϊκὴν ἐπιγραφὴν ταύτην· ΣΙΜΩΝΙ ΔΕΩ ΣΑΓΚΤΩ, ὅπερ ἐστὶ Σίμωνι θεῷ ἀγίῳ — spricht jedenfalls nicht dagegen.

\* \*

Vergegenwärtigen wir uns zum Schluß die Sachlage. In den ersten christlichen Jahrhunderten vermeiden die Griechen, auch wenn sie sich, wie Plutarch, mit römischen Verhältnissen beschäftigen, die lateinische Schrift durchaus. Es wird dabei mancherlei zusammengewirkt haben: ein Stück nationaler Opposition; Rücksicht auf die Leser, die lateinisch zu lernen wenig Anlaß zu haben glaubten, und vor allem wohl ein überspanntes, auch auf gelehrte Werke ausgedehntes Stilgefühl, das formelle Gesichtspunkte vor die sachlichen stellte. Eine innere Nöthigung lag ja auch keineswegs vor, da den Griechen die lateinische Schrift im Ganzen wie ein rückständiges griechisches Localalphabet erschien und erscheinen mußte. Doch mögen früher, als wir wissen, unter den Litteraten Graeculi aufgetaucht sein, die, wie der brave Laurentius Lydus, mit ihrer Kenntnis des lateinischen Schriftwesens kokettierten. Lucian führt uns in dem Carricaturenalbum seines Essays über die Geschichtsschreibung einen Thukydides - Nachtreter vor, der in sein atticistisches Machwerk allerlei Ίταλιωτικά ὀνόματα einflickte: πολλά καὶ τῶν ὅπλων καὶ τῶν μηχανημάτων, ὡς Ρωμαίοι αύτὰ ὀνομάζουσιν, οὕτως ἀνέγραψε, καὶ τάφρον, ὡς ἐκείνοι, καὶ γέφυραν καὶ τὰ τοιαῦτα. Es wäre wohl denkbar, daß ein solcher Römling schon damals lateinische Schriftzüge gebraucht hätte - aber schließlich mag er auch mit der Umschrift ausgekommen sein, wie Plutarch 26).

Satire wirkliche Verhältnisse abspiegelt, hat auch ein gegen Rom gerichteter griechischer Purismus damals seltsame Blüthen getrieben. Lucian erzählt Kap. XXI von einem Scribenten, der, in der Art der Humanisten, die lateinischen Eigennamen geradezu ins Griechische umbildete (z. B. Saturninus in Κρόνιος, Titianus in Τιτάνιος, Fronto in Φρόντις), in der Absicht, κομιδή 'Αττικός είναι και άποκεκαθάρθαι την φωνήν. Diese Ausschreitung nach der andern Seite hält Lucian erst recht für lächerlich. Auffällig ist es nun, daß Lucian sich trotzdem in derselben Weise in Λυκίνος umgetauft hat (was C. F. Hermann im Commentar zu πῶς δεί ίστορ, συγγρ. p. 140 falsch auf eine Stufe mit Σκη-

Die ersten sichern Beispiele für den litterarischen Gebrauch er lateinischen Schrift bei den Griechen fallen ins vierte nachhristliche Jahrhundert: d. h. in die Zeit, wo der griechiche Osten sein eigentlich hellen is ches Nationalbewußtsein
u verlieren und sich als der überlegene Repräsentant des rön is chen Imperiums zu fühlen begann <sup>27</sup>).

Trotzdem ist es ein eng umgrenzter Kreis, in dem die laeinischen ἐμβλήματα auftauchen: schulmäßig christliche Schrifen und gelehrte Arbeiten, die sich mit römischer Geschichte,
römischem Recht und Staatsrecht ex professo beschäftigen.
Es ist einleuchtend, daß gerade die Nothwendigkeit, rechtlich
wichtige Termini mit allen Aeußerlichkeiten genau festzuhalten, auch die Zulassung der lateinischen Schrift erzwungen
hat. Hier führt von den juristischen Scholien und officiellen
Inschriften ein Verbindungsweg zu Zosimus, Laur. Lydus (s.
Nr. 6. 9. 12 f. oben S. 235 f.) und Ihresgleichen.

In griechischen Litteraturwerken von freier künstlerischer Haltung ist bis jetzt meines Wissens überhaupt noch kein lateinisches Wort in lateinischer Schrift nachgewiesen worden.

Den Römern blieb — trotz, oder vielmehr wegen ihrer unbestrittenen Suprematie — jede Anwandlung von Chauvinismus fremd, auch in diesen rein formellen Dingen, an die sich ein geschwächtes oder gefährdetes Nationalgefühl so gern anklammert. Bestimmend sind für sie lediglich künstlerischästhetische Rücksichten. Der gehobene Stil verlangt, wie schon Cicero betonte, Reinheit und Einheitlichkeit der Form \*\*8);

πίων Δεύκιος usw. stellt). Aber Lucian meint das nicht ernst: er treibt ein freies humoristisches Spiel mit einer Art von litterarischem Avatar und Schattenbilde, wie Apulejus mit dem Lucius der Metamorphosen.

Lydus römische und griechische Dinge behandelt werden, s. J. F. Schultze, Quaestt. Lyd. p. 48. Eine Hauptstelle über die Nothwendigkeit, Lateinisch zu lernen, in der Schrift de magistrat. III 27 p. 196. Vgl. Schultze p. 6 ff

Was Cicero Tusc. I 8, 15 sagt — oder den Vortragenden sagen läßt —: Dicam, si potero, latine; scis enim me Graece loqui in Latino sermone non plus solere, quam in Graeco Latine —, das ist nur mit der oben gegebenen Einschränkung richtig. Aber von der maccaronischen Sprachmengung, die Spätlinge, wie Apulejus (in der Apologie) auch in der Gerichtsrede zuließen, hätte Cicero sicher nichts wissen wollen. Daß in der sermocinatio, dem sermo cottidianus wie in den entsprechenden Litteraturgattungen, griechische Wörter, Citate, Sprich-

in der feierlichen Rede, der großen Geschichtsschreibung, den vornehmeren Gattungen der Poesie werden deshalb griechische Wörter nur zugelassen, soweit sie sich als Lehngut der Harmonie lateinischer Rede und Schrift fügen. Dem Alltagston des Briefes, der Satire, des Epigramms stehen griechische Wendungen ebenso wohl an, wie gelehrten Arbeiten von hypomnematischer Haltung. Man freute sich seines Anteils an der hellenischen Kultur und hielt ohne Bedenken den mit griechischen Elementen versetzten sermo cottidianus, wie man ihn in der Schule und im Leben sprechen hörte, litterarisch Sehr bezeichnend ist das Verfahren von Schriftstellern, die beide Sprachen anwenden. In seinen lateinischen Briefen scheut sich Fronto ebenso wenig, wie Cicero oder wie seine kaiserlichen Schüler, griechische Sätze - Kunstausdrücke, Citate, Sprichwörter — in der Urform anzuwenden: εἴ τί σοι κακόν, εὶς Πυρραίων κεφαλήν. Vale, meum gaudium (p. 24 N.; ähnlich p. 46 f. 53 f. u. ö.); in den griechischen Briefen da gegen findet sich kein lateinisches Wort, obgleich beispielsweise ein römischer Spruchvers citiert wird: ή δὲ τῶν Ρωμαίων παροιμία φίλου τρόπον μη μισείν άλλ' είδέναι φησί δείν (p. 239 N). Aehnliche Beobachtungen kann man während der Herrschaft der französischen Bildung bei den Deutschen machen, wie sich überhaupt die besprochenen Erscheinungen damals zwischen den beiden Nachbarvölkern wiederholten - nur daß der Träger der erobernden Kultur zugleich politisch und wirtschaftlich überlegen war.

Heidelberg.

O. Crusius.

wörter zulässig seien, lehrt auch die Schulrhetorik, z. B. Jul. Victor p. 446, 40: et proverbiorum tempestivitas lepida est Graecorum atque nostrorum und vom Brief p. 448, 29 Graece aliquid addere litteris suave est usw.

<sup>[</sup>Nachtrag. Bei der Correctur werde ich darauf aufmerksam gemacht, daß über die S. 128 herangezogenen Bibelstellen ausführlich A. Deissmann gehandelt hat, in den Bibelstudien S. 265 ff.; zu seinen Ausführungen S. 265 sei bemerkt, daß sich das γάρ auch bei Sieffert's Annahme verstehen läßt: der δούλος (Herod. II 113, oben S. 128) ist in der Tutel des Herrn.]

#### IX.

# Entstehungszeit und zeitliche Folge der Werke von Boethius.

Die beiden Fragen, welche die Ueberschrift dieser Untersuchung bezeichnet, sind bisher nur gelegentlich besprochen Daß man sich darauf beschränkt hat, hängt gewiß mit der allgemeinen Erscheinung zusammen, daß Boethius von der wissenschaftlichen Arbeit nicht sehr begünstigt worden ist. Es liegt aber auch daran, daß eine sichere chronologische Datierung für die zahlreichen Schriften von Boethius nur in verschwindend wenigen Fällen durch äußere Anhaltspunkte ermöglicht wird, daher man denn auch die Frage nach der zeitlichen Reihenfolge dieser Schriften, die naturgemäß enge mit jener ersten verknüpft ist, nur wenig beachtet hat. Die Beiträge zur Lösung der chronologischen Frage, die uns durch die Menge der von Boethius hinterlassenen Werke gestellt wird, lassen sich demnach leicht überschauen. Der vielschreibende französische Kleriker Gervaise beabsichtigte zwar in seiner Vie de Boëce, Paris 1715, abgedruckt bei Migne, Patrol. lat. t. LXIV p. 1411 ss., die Werke von Boethius in chronologische Beziehung zu seinem Leben zu setzen (p. 1510 D s.), aber was er über die theologischen Traktate bringt (p. 1429 A. 1439 D. 1440 B. C. 1469 D. 1497 A), ist geradezu nur Phantasie, was er über die Geometrie, die Musik und die Astronomie p. 1426 B sagt, steht im Widerspruch mit den ersten Worten der p. 1552 C gegebenen "Suite des ouvrages de Boëce", diese letztere selbst aber (von 1553 B an) ist weiter nichts als eine Aufzählung in der Reihenfolge der Baseler Ausgabe von 1546 (wiederholt 1570). Richtig hat dagegen

Gervaise p. 1448 A nach dem Anfang des zweiten Buches von Boethius' Commentar zu den Categorien des Aristoteles darauf hingewiesen, daß Boethius in seinem Consulatsjahr (510) mit der Ausarbeitung dieses Werkes beschäftigt war - um dies sogleich hier zu bemerken, neben der Jahreszahl der Consolatio, die er während der längeren Haft vor seiner Hinrichtung (524) verfaßt hat, 523/4, der einzige feste chronologische Markstein für die Geschichte seiner Werke. Erst in neuerer Zeit hat Usener durch seine ausgezeichnete Bearbeitung des Anecdoton Holderi (1877), die zum großen Teile Boethius gewidmet ist, auch für unsere Frage bessere Grundlagen als die bisherigen geschaffen. Die uns hier angehenden Ergebnisse Useners werden wir erst später anführen. Auf das von ihm erwogene Mittel, aus den Angaben der Würden des Boethius in den Titeln und Subscriptionen der älteren Handschriften neue Ergebnisse für die Frage nach Entstehungszeit und Abfolge der Werke des Autors zu gewinnen, brauchen wir hier nicht einzugehen, da er selbst urteilt, daß diese Quelle nur wenig ausgiebt (S. 40), und er auf diesem Wege nicht sowohl zu Schlüssen auf die Zeit, in der die Werke entstanden sind, vorschreiten will, als vielmehr auf die Zeit, in der von Boethius oder von Anderen Revisionen derselben zur kritischen Sicherung des Textes vorgenommen worden sind 1). Eine einzelne Frage, die nach der Entstehungszeit von Boethius' zweitem

<sup>1)</sup> Daß zu einer Untersuchung, wie sie Usener höchst scharfsinnig angebahnt hat, von der großen Menge allein der bis zum XII. Jahrh. reichenden Handschriften. deren Hauptmasse in französischen Bibliotheken liegt, heute noch nicht genügende Kunde vorhanden ist, läßt sich einigermaßen schon nach den zahlreichen Publikationen des um Boethius namentlich nach Seiten der handschriftlichen Forschung hochverdienten Gelehrten, Prof. Georg Schepss., gest. 1897 in Speyer, bee messen, der auch in dieser Zeitschrift (N. F. Bd. VI. IX. X) Resultate seiner Studien niedergelegt hat. Von jenen Publikationen kommen für die allgemeine Kunde der handschriftlichen Ueberlieferung von Boethius besonders in Betracht der Aufsatz 'Subscriptionen in Boethiushandschriften', Blätter f. d. bayer. Gymnasialschulwesen XXIV (1888) S. 19. der Beitrag zu den Commentationes Woelfflinianae (1891) S. 275 und der zur Festschrift für W. v. Christ 'Abhandl. aus d. Gebiet d. klass. Altertumswissensch.' (1891) S. 107. — In den Papieren meines verewigten Freundes Schepps, dessen für das Wiener Corpus übernommene und bis zu seinem Tode schon weit geförderte Ausgabe der beiden Porphyriuscommentare von Boethius ich gegenwärtig zum Abschluß bringe, habe ich über den Gegenstand der vorliegenden Arbeit nichts gefunden.

Commentare zu Aristoteles περί έρμηνείας, hat Usener in einer Rezension von Meisers Ausgabe, Deutsche Litteraturzeit. 1880 Sp. 370 behandelt. Nach den Citaten in der Musik des Boethius aus der Arithmetik und in der Geometrie aus beiden hat Cantor, Mathematische Beiträge zum Kulturleben der Völker, 1863, S. 184 f. 190 (auch Vorles, üb. Geschichte der Mathem. 12, 1894, S. 538) die zeitliche Reihenfolge dieser drei Werke festgestellt, und für die Musik befolgt das gleiche Verfahren Paul, Boetius u. die griech. Harmonik, 1872, S. LV. Daß die Arithmetik von Boethius selbst als 'primitiae laboris sui' bezeichnet wird, bemerkt Hartmann in Pauly-Wissowas Real-Encycl. III 597. In demselben Artikel, S. 599, stellt er die beiden Commentare zu Porphyrius' Isagoge zeitlich und methodisch dem Commentar zu den Categorien des Aristoteles voran. Wenn wir noch hinzufügen, daß Hildebrand, Boethius und seine Stellung zum Christenthume, 1885, S. 249 f. den theologischen Traktat Contra Eutychen et Nestorium zwischen die Jahre 512 und 519 verlegt, so dürften die bis 1901 veröffentlichten Aeußerungen über chronologische Verhältnisse der Werke von Boethius erschöpft sein; denn auch das sehr eklektisch sich haltende Buch von Stewart, Boethius, An essay, Edinburgh-London 1891, giebt uns über diese Dinge keine Auskunft. Angesichts dieser sporadischen, nur den kleinsten Teil der Werke von Boethius berührenden Bemerkungen mußte es besonders willkommen sein, daß E. K. Rand, der künftige Herausgeber der Opuscula sacra von Boethius im Wiener Corpus, in der Abhandlung "Der dem Boethius zugeschriebene Traktat De fide catholica", Jahrbb. f. class. Philol., XXVI. Supplementband, 1901, auch der Chronologie seine Aufmerksamkeit widmete. Rand war auf interessante Beobachtungen über den Sprachgebrauch von Boethius gekommen, die er in statistischer Vergleichung zunächst auf sein spezielles Thema, die Untersuchung der Echtheit jener Schrift, dann aber auf die gleiche Frage auch bei anderen Schriften des Corpus Boethianum anwandte und schließlich als ein entscheidendes Merkmal für die Zeitfolge der Werke von Boethius einführte. Er geht von der Wahrnehmung aus, daß Boethius den Gebrauch der correspondierenden Conjunctionen quidem - uero, entsprechend dem

griechischen μὲν — δέ, in dem ersten Commentar zu Porphyrius' Isagoge noch nicht kenne, ebensowenig wie Marius Victorinus ihn kennt, dessen Porphyriusübersetzung Boethius diesem Commentar zu Grunde gelegt hat; daß dann im zweiten Werke über die Isagoge und zwar sowohl in der jetzt von Boethius selbst angefertigten Uebersetzung derselben wie in seinem Commentar, ein sehr starker Gebrauch der Verbindung quidem - uero auftritt, neben der sich auch quidem - autem sowie eine Anzahl anderer Variationen findet. In der Uebersetzung der Isagoge weist die Vergleichung mit dem griechischen Original nach der Ausgabe von Busse (Comment. in Aristot. Graeca, vol. IV pars I, 1887) 66mal für μέν - δέ quidem - uero, 24mal quidem - autem nach, und in dem Commentar erscheint ersteres mehr als 100mal, das andere ein Dutzend mal. Dieser Gebrauch kommt nach Rand in allen anderen Schriften ohne Ausnahme vor, und er bestätigt diese Angabe durch Anführung der betreffenden Zahlen für mehrere derselben. Er gelangt alsdann (S. 432) zu dem Schlusse, "daß wir diese besondere Anwendung non quidem — uero als ein wirkliches Kennzeichen des Boethius, als ein Kriterium für die nach dem zweiten Porphyrius-Kommentar verfaßten Schriften betrachten dürfen". Indem er dann noch eine Beobachtung von Wölfflin zu Hilfe nimmt, nach der Boethius igitur sehr häufig, itaque dagegen fast nirgends gebraucht, und das Zahlenverhältniß auch dieser beiden Conjunctionen, zu denen er noch ergo hinzufügt, für mehrere Werke von Boethius feststellt, kommt er in dem Abschnitt über die Chronologie der Werke des Boethius S. 437 zu folgendem Ergebniß: "Nach den einzig zuverlässigen Texten scheint es möglich, drei stilistische Perioden im Leben des Boethius zu unterscheiden. In der ersten, die sich bis zum zweiten Porphyrius-Kommentar erstreckt, hatte er noch nicht quidem -- uero im Sinne von μέν - δέ angewandt. In der zweiten, wie auch in der ersten, gebraucht er ergo ungefähr so häufig als igitur und itaque fast gar nicht; hier treffen wir auch quidem - uero = μέν - δέ. Die Schrift de arithmetica fällt noch in diese Periode. Mit de musica fangt die dritte und letzte Periode an; da ist ergo den gleichen Weg wie itaque gegangen, - ich

vermute durch den Einfluß weiterer Uebersetzungen. Quidem - uero, igitur und itaque bleiben wie vorher". Er schließt diesen Abschnitt mit der Forderung, zu vollkommener Sicherheit in diesen Dingen müßte zuerst das ganze handschriftliche Material vorliegen, erst dann könne man "vielleicht die nach einer anderen Methode von Usener begonnene Aufgabe vollenden und die Aufeinanderfolge der Schriften des Boethius feststellen". Bei der ersten Bekanntschaft mit Rands Schrift erschien mir dieser sprachliche Gesichtspunkt ebenso maßgebend wie ihm selbst, aber bei näherer Prüfung habe ich, so sehr ich sonstige Vorzüge der Schrift und besonders den durchgeführten Beweis der Unechtheit von De fide catholica anerkenne, doch das Verfahren für unhaltbar ansehen müssen, eine Chronologie der Werke von Boethius und jene drei Stilperioden desselben hauptsächlich auf dem Gebrauche von quidem - uero aufzubauen. Nach Rand gehört in die erste dieser Perioden der erste Porphyriuscommentar, dieser und der zweite sollen älter sein als die Arithmetik. Dabei wird aber nicht berücksichtigt, daß die Arithmetik von Boethius selbst als seine Erstlingsschrift bezeichnet wird. So versagt Rands Schema sogleich bei der ersten Probe. Es war nicht richtig, daß Rand die schon vorhandenen im weiteren Sinne chronologischen Angaben über Schriften von Boethius ignoriert und auch nicht nach sonstigen Mitteln gesucht hat, um deren zeitliche Folge zu bestimmen. Wir brauchen nämlich nicht zu warten, bis vielleicht erst in ferner Zeit die wichtigsten Handschriften für den ganzen Boethius bekannt sind, sondern es giebt eine Methode, die schon jetzt angewendet werden kann und in dem einen und anderen Falle auch schon angewendet worden ist. Sie besteht darin, daß die bei Boethius vorkommenden Hinweise auf eigene schon veröffentlichte oder erst geplante Werke gesammelt und in Zusammenhang gebracht werden, wobei natürlich auch alle sonstigen direkten oder indirekten Aeußerungen chronologischen Wertes in die Rechnung gesetzt werden müssen. Diese Hinweise sind nämlich so zahlreich, daß fast sämtliche Werke des Boethius förmlich mit einander verklammert sind. Diese Methode, nach solchen Selbstzeugnissen des Autors die Aufeinanderfolge seiner Werke festzustellen, ist unstreitig die sicherste, und erst wenn sie ihre Arbeit gethan hat, kann die Methode statistischer Vergleichung sprachlicher Dinge das Wort erhalten.

Wir gehen bei unserer Untersuchung davon aus, daß nach Useners Beweisführung Boethius zwischen 480 und 482 -Usener will mehr gegen 482 — geboren ist, und auch Mommsen (Ausgabe des Cassiodor p. XXXII und im Index s. Boethius) nimmt diesen Ansatz an. Wir müssen sodann eine Stelle Cassiodors, so bekannt sie auch ist, wegen ihrer Wichtigkeit für unsere Frage hier anführen. In dem Briefe Theoderichs an Boethius Var. I 45 heißt es § 4 f.: Translationibus enim tuis Pythagoras musicus, Ptolemaeus astronomus leguntur Itali: Nicomachus arithmeticus, geometricus Euclides audiuntur Ausonii: Plato theologus, Aristoteles logicus Quirinali uoce disceptant: mechanicum etiam Archimedem Latialem Siculis reddidisti . . . Tu artem praedictam (die Philosophie, vgl. § 3 speculativa und activa) ex disciplinis nobilibus notam per quadrifarias mathesis ianuas introisti. Die Veranlassung dieses Briefes, dessen Worte natürlich bei dem bekannten höfisch pompösen Stil des Cassiodor nicht allzu genau genommen werden dürfen, war der Wunsch des Burgunderkönigs Gundobad, eine Sonnen- und eine Wasseruhr zu besitzen. Theoderich beauftragte mit dieser Angelegenheit Boethius als Sachkundigen, und nach Brief 46 hat er sie auch wirklich besorgt. Da Theoderich damals mit Gundobad auf freundschaftlichem Fuße stand. so schloß Usener (An. Hold. S. 39), daß der Brief vor dem Kriege des Jahres 507 geschrieben sei, in dem Gundobad und der Frankenkönig Chlodowech den Westgoten Alarich angriffen, Theoderich aber den siegreichen Verbündeten mit den Waffen entgegentrat; es müsse also Boethius spätestens 506 sich durch Werke über Philosophie und exakte Wissenschaften berühmt gemacht haben. Mommsen a. O. hält Useners Aufstellung für gut möglich, fügt aber hinzu, 'quamquam item fieri potest, ut scriptae sint (sc. epistulae 45. 46) per annos bellum illud proxime secutos'. Die Beteiligung Theoderichs am Kriege dauerte von 507 bis jedenfalls 510 (Binding, Gesch. des burgundisch-romanischen Königreichs S. 202. 214). Gundobad war mit Theoderich verwandt, des letzteren Tochter war die

Gemahlin von Gundobads ältestem Sohne und Nachfolger Sigismund, und auch der Brief Theoderichs 46 erwähnt § 2 liese 'affinitas'. Der Tod Gundbads fällt in 516. Demnach ind die beiden Briefe Theoderichs vielleicht erst nach 510 geschrieben, und es kann nicht als ein chronologisch verwendbares Faktum daraus geschlossen werden, daß bereits 507 Boethius, sich durch Bearbeitungen griechischer Werke über nathematische und philosophische Disciplinen einen Namen erworben hatte. Gleichwohl aber wird für Boethius in Bezug auf Geist und Wissen eine sehr frühe Reife von anderer Seite, durch Ennodius bezeugt: nach Epist. VII 13 (p. 181, 15 H.) waren schon in den Knabenjahren unermüdliche Studien seine Lust und sein Ruhm, ja nach Opusc. VI (p. 409, 7) trat er in den Jahren des Lernens schon lehrend auf.

Als beinahe das einzige feste chronologische Datum für das Leben wie für die schriftstellerische Laufbahn von Boethius haben wir bereits sein Consulatsjahr, 510, kennen gelernt, dieses Jahr wird auch den chronologischen Mittelpunkt der folgenden Darlegungen bilden. Im Jahre 510 schrieb Boethius an den vier Büchern seines auf eigener Uebersetzung beruhenden Commentars zu den Categorien des Aristoteles, wie die Anfangsworte des zweiten Buches besagen, Migne Patrol. lat. t. LXIV p. 201 B<sup>2</sup>): Etsi nos curae officii consularis impediunt, quominus in his studiis omne otium

²) Ich citiere die Schriften von Boethius, ausgenommen die alsbald zu nennenden, nach dem oben bezeichneten Bande von Migne, da Migne größere Genauigkeit für die Angabe der Stellen ermöglicht und auch wohl zugänglicher ist, als die Baseler Ausgabe von 1546 (und ihre Wiederholung von 1570), nach der gewöhnlich citiert wird. Der betr. Band von Migne ist ein Abdruck der Baseler Ausgabe, die beiden ersten Auflagen, 1847 und 1860, haben jedoch jede einige selbständige Lesarten, die dritte, 1891, wimmelt von Druckfehlern. Eine in Venedig 1559 erschienene Ausgabe hat ebenfalls manche Abweichungen von der Baseler. Den besten Text unter den Gesamtausgaben bietet die Ed. princeps, Venet. 1491, wie schon Schepss, Philologus N. F. VI 561, nachgewiesen hat und Meiser in seiner Ausgabe der Commentare zu Aristot. π. έρμην. Praef. p. X bestätigt. Ein Vergleich zwischen diesen Ausgaben und dem Boethiustext in Busses Ausgabe von Porphyrius' Isagoge kann ein Bild von der Verwilderung des Textes in der Baseler Ausg. und bei Migne geben. — Die Consolatio citiere ich nach Peiper, die Arithmetik, Musik und Geometrie nach Friedlein, die beiden Commentare zu Aristot. π. έρμην, nach Meisers Ausgabe. Auch der Commentar zu Ciceros Topik wird der Einfachheit halber nach Migne angeführt, nicht nach Cicero ed. Orelli vol. V.

plenamque operam consumamus... Jedenfalls hat er die Arbeit, bei der ihm der Categoriencommentar des Porphyrius als Hauptquelle diente (p. 160 A), bereits vor seinem Amtsjahr, also 509, begonnen und sie erst nach diesem, wohl 511, beendigt. Wie Boethius die Categorien, das erste Werk im Organon des Aristoteles, auch als dasjenige ansah, das der Lernende zuerst zur Hand nehmen müsse (p. 161 B. C), als die Grundlage und Einleitung für das Studium der Logik (p. 252 B. 289 C), so war auch sein Commentar dazu die erste seiner Bearbeitungen logischer Werke von Aristoteles. Unmittelbar ging dieser Publikation der zweite Commentar zu Porphyrius' Isagoge voraus, jenem vielbenutzten Lehrund Schulbuch, das, als Einleitung zu den Categorien des Aristoteles, die πέντε φωναί, die Grundbegriffe Genus, Species, Differenz, Proprium und Accidens erläutert. Diese zeitliche Zusammengehörigkeit ersehen wir aus den Anfangsworten des Categoriencommentars p. 159 A: Expeditis his, quae ad praedicamenta Aristotelis Porphyrii institutione digesta sunt, hos quoque commentarios in praedicamenta perscribens... Den allerengsten zeitlichen Zusammenhang aber zwischen dem zweiten Porphyriuscommentar und dem Categoriencommentar beweisen folgende Stellen. Im fünften Buche des ersteren p. 149 C<sup>3</sup>) entwickelt Boethius die Regel der algebraischen Combination, daß bei x Elementen die Summe aller zwischen je zwei Elementen möglichen Verbindungen gleich ist der Hälfte des aus den Faktoren x-1 und x gebildeten Produkts. schließt seine Darlegung p. 150 A mit den Worten: atque hanc quidem regulam simpliciter ac sine demonstratione nunc dedisse sufficiat, in praedicamentorum uero expositione ratio quoque, cur ita sit, explicabitur. Die betreffende Stelle des Categoriencommentars ist im vierten Buche p. 272 C 1). An

but a dabitur regula talis, quae plenam differentiarum dissimilitudinem in qualibet numeri pluralitate reperiat. Propositarum enim numero rerum si unum dempseris atque id, quod dempto uno relinquitur, in totam summam numeri multiplicaueris, dimidium eius, quod ex multiplicatione factum est, coaequabitur ei pluralitati, quam propositarum rerum differentiae continebunt. Sint igitur res quattuor, a b c d; his aufero unum. fiunt tres; has igitur quater multiplico, fient duodecim; horum dimidium teneo, sex erunt. Ich gebe den Text nach den besten Codd.

<sup>4)</sup> Sed quoniam quattuor species oppositionis dictae sunt, nunc

ersterer Stelle wollte Boethius zeigen, wie viele Combinationen zwischen jenen fünf Hauptbegriffen möglich sind, hier will er die Regel durch Verbindung mit der aristotelischen Lehre von dem Entgegengesetzten (opposita p. 264 B = Categ. c. 10 τὰ ἀντικείμενα) begründen. Wenn nun Boethius gegen Ende des zweiten Porphyriuscommentars bereits eine solche Einzelheit für den Categoriencommentar in Aussicht stellt, die dann erst im letzten, im vierten Buche ihre Stelle findet, so muß er den Plan zu letzterem Werke nicht nur erst gefaßt haben, nicht nur überschauen, sondern er hat den Gang der Arbeit schon im Einzelnen festgestellt, mit anderen Worten, er hat neben dem zweiten Porphyriuscommentar, wie es leicht begreiflich ist, schon den Categoriencommentar unter der Hand gehabt. Dieselbe gleichzeitige litterarische Bearbeitung verwandter Gebiete werden wir bei Boethius auch sonst noch finden. Im Anschluß an unsere obige Rechnung werden wir annehmen dürfen, daß der zweite Porphyriuscommentar, der nicht den Eindruck leichter und rascher Arbeit macht, 508 oder schon 507 begonnen worden ist.

Ehe wir weiter schreiten, möge noch bemerkt werden, daß Boethius im Categoriencommentar, abgesehen vom zweiten Porphyriuscommentar, keine Beziehung auf ein eigenes früheres Werk bringt, daß er aber einen zweiten Commentar über die Categorien für solche, die schon auf einer höheren Stufe der Erkenntnis stünden, beabsichtigt (p. 160 A). Für dieses Werk spart er sich wohl die Untersuchung des aristotelischen Anrechts auf die Feststellung der zehn Praedicamente auf, eine Frage, die er p. 161 D berührt, dann aber p. 162 A mit den Worten 'sed de his alias' auf eine spätere Gelegenheit verschiebt.

Vor dem zweiten Commentar zur Isagoge mit deren Uebersetzung von Boethius selbst (p. 71 A) liegt der kürzere, nur

Aristotelis uestigia persequentes earum differentias colligamus: quae sunt numero sex. nam si quae res sint quattuor easque differre a se ac distare uolumus, sex solas differentias inuenimus. Cum enim primam differre a secunda ac tertia atque quarta ponimus, tres sunt differentiae. Item secundam rem a prima re differre ostendere atque demonstrare superfluum est. Cum enim primae rei ad secundam distantiam colligeremus, quid secunda distaret a prima docuimus. Relicta igitur primae ad secundam rem differentia secundae et tertiae, item secundae quartaeque differentiae monstrabuntur: quae sunt duae eqs.

aus zwei Büchern bestehende, der sich an die Uebersetzung von Marius Victorinus anschließt (p. 9 B. 158 D; vgl. 52 D). Dieser erste Porphyriuscommentar wird ausdrücklich im zweiten schon in den Anfangsworten (p. 71 A) und auch am Schlusse (p. 158 D) b) erwähnt, außerdem an der Stelle p. 79 D: sed si cui haec (es handelt sich um eine Frage über die Definition) pressiora, quam expositionis modus expostulat, uidebuntur, hoc eum scire conuenit, nos, ut in prima editione dictum est, hanc expositionem nostro reservasse iudicio, ut ad intellegentiam simplicem huius libri editio prima sufficiat: ad interiorem uero speculationem confirmatis iam paene scientia nec in singulis uocabulis rerum haerentibus haec posterior editio collocatur.

Nach dieser Stelle, die zugleich über den Zweck der beiden Commentare Auskunft giebt, sollte man denken, Boethius habe bereits bei Abfassung des ersten die Absicht gehegt, einen zweiten zu schreiben, aber es läßt sich im ersten eine Aeusserung der bezeichneten Art nicht finden. Der Zusatz 'ut in prima editione dictum est' ist entweder ein Irrtum oder eine Ausschmückung, durch die Boethius den zweiten Commentar in eine gewisse Verbindung mit dem ersten setzen will 6). Wohl aber scheint eine wirkliche Hindeutung auf den zweiten Commentar schon in der Einleitung des ersten vorhanden zu sein. Boethius handelt hier von dem Gesammtsystem der Philosophie und von deren Teilen und äußert sich p. 12 A über die Logik folgendermaßen: quam quidem (so die besten Codd.) artem quidam partem philosophiae, quidam non partem, sed ferramentum et quodammodo supellectilem iudicarunt. Qua autem id utrique inpulsi ratione crediderint, alio erit in opere commemorandum. Er stellt hier die Ansicht, die Logik sei ein Teil, und die andere, sie sei nur ein Werkzeug der Phi-

b) p. 71 A: Secundus hic arreptae expositionis labor nostrae seriem translationis expediet eqs.; p. 158 D: huius libri seriem primo quidem a rhetore Victorino, post uero a nobis Latina oratione conuersam gemina expositione patefecimus.

<sup>6)</sup> Seltsamer Weise haben die maßgebenden Handschriften des ersten Commentars im Titel fast durchweg die Bezeichnung 'prima editio', bei dem zweiten dagegen nur eine 'secunda editio', die anderen 'expositio secunda' oder überhaupt keine Zahlbezeichnung.

losophie, einander gegenüber, eine Streitfrage bei den späteren Peripatetikern, für deren Verständniß Prantl, Geschichte der Logik I S. 536. 561 einige Fingerzeige giebt. Boethius will, wie er sagt, in einem anderen Werke diese beiden Ansichten darstellen. Nun giebt er aber eine solche und zwar eine ausführliche Darstellung im Anfange des zweiten Commentars p. 73 C (Et quoniam qui sit ortus logicae disciplinae praediximus, reliquum uidetur adiungere, an omnino quaedam sit pars philosophiae, an, ut quibusdam placet, supellex atque instrumentum, per quod philosophia cognitionem rerum naturamque deprehendat) bis p. 74 C (- notasse sufficiat), um alsdann seine eigene, freilich sehr bequeme, Entscheidung dieser Controverse folgen zu lassen p. 74 C (Hanc litem uero tali ratione discernimus) bis p. 75 A, die Logik sei ebensowohl das eine wie das andere. Es wird uns also hier die dort in Aussicht gestellte Behandlung der Frage thatsächlich gegeben. könnte nun allerdings an die Möglichkeit denken, Boethius habe an jener Stelle in den Worten 'alio in opere' noch nicht an den zweiten Commentar gedacht, sondern an ein Werk über das ganze System der Philosophie, etwa wie das Werk De ordine Peripateticae disciplinae, über das wir gegen Ende unserer Untersuchung sprechen werden. Allein es steht doch nichts der einfachsten Erklärung jener Worte im Wege, daß sie wirklich eine Andeutung des geplanten zweiten Commentars enthalten. Auch erhebt sich Boethius schon im ersten Commentar zu eigener Kritik von Victorinus Wiedergabe der Isagoge (p. 37 C. 52 D. 53 B), so daß von hier der Weg zu einem selbständigen Werke über diese nicht weit war und der Gedanke wahrscheinlich bald zur That wurde. Auch dürfen wir den ersten Commentar nicht so weit zurück verlegen, daß Boethius zur Zeit, da er ihn schrieb, allzu jugendlich gewesen wäre. In der Einleitung, in welcher der wißbegierige 'auditor' (p. 13 B) Fabius mit seiner Bitte um Belehrung eingeführt wird, giebt sich Boethius im vollen Gefühl eines Lehrers, und noch mehr am Schlusse, p. 70 D: Hic Fabius 'tu' inquit 'paterno haec (nämlich weiteren Unterricht) mihi animo polliceris, uerum ego numquam deficiam ab his studiis te praesertim docente, a quo totam fortasse logicae Aristotelis, si

nita suppetet, capiam disciplinam'. Et ego 'faciam' inquam 'libentissime'. Der Ausdruck 'paterno animo', den man freilich nicht pressen darf, wird doch, selbst wenn man bei Boethius eine sehr frühe Entwickelung und Lehrthätigkeit annimmt, auf einigermaßen gesetzte Jahre führen. Haben wir den zweiten Commentar in die Jahre 507 bis 508 gelegt, so wird für den ersten rund 506 nicht zu früh gerechnet sein, so daß der Verfasser, 480 als Geburtsjahr angenommen, damals volle fündundzwanzig Jahre alt gewesen wäre. — Die zuletzt angeführte Stelle ist auch deshalb wichtig, weil sie uns mit der Absicht des Boethius bekannt macht, die ganze aristotelische Logik zu bearbeiten. Ohne Frage ist die Schrift wenn auch vielleicht nicht sein erstes philosophisches, so doch jedenfalls sein erstes Werk auf dem Gebiete der Logik gewesen.

Nachdem wir nun die bis in das Jahr 510 und etwas darüber hinausgehende Reihe (erster und zweiter Porphyriuscommentar und Categoriencommentar) besprochen haben, wenden wir uns noch weiter zurück und handeln jetzt von der Gruppe Arithmetik, Musik, Geometrie und Zugehörigem. Die vier Disciplinen, Arithmetik, Musik, Geometrie, Astronomie, das quadruuium, wie sie Inst. arithm. p. 7, 25 und 9, 28 heißen, gelten Boethius als eine unumgänglich notwendige Propädeutik für den, der in der Philosophie zur Höhe vollkommener Einsicht gelangen will (p. 7, 23. 9, 28 ss.), und zwar ist die systematische Reihenfolge der vier Fächer diejenige, in der wir sie so eben genannt haben. Denn Arithmetik und Musik haben die Menge (multitudo), Geometrie und Astronomie die Grösse (magnitudo) zum Gegenstande (Inst. arithm. I c. 1; Inst. mus. p. 229, 5). Aus diesen grundlegenden Sätzen, deren Zusammenhang und Bedeutung Cantor, Mathem. Beitr. S. 183 f. und Weissenborn, Zeitschr. f. Math. u. Phys., Supplement zur hist.-liter. Abtheil. von Jahrg. XXIV (1879) S. 188 ausführlicher besprechen, mußte sich in einem so geordneten Kopfe, wie Boethius es war, der Plan entwickeln, die eigene philosophische Schriftstellerarbeit mit Werken über diese vier Fächer zu beginnen, und wohl aus diesem Grunde redet ihn auch Cassiodor in jenem Panegyricus, dem Briefe Theoderichs, mit den Worten an: Tu artem praedictam . . . per quadrifarias

mathesis ianuas introisti. Da nun aber die Arithmetik, die Quelle und die Mutter der übrigen mathematischen Disciplinen, zuerst gelernt werden muß (p. 10, 8), so erwuchs ihm die Notwendigkeit, sie zuerst wissenschaftlich darzustellen, p. 12, 11: Quare, quoniam prior, ut claruit, arithmeticae uis est, hinc disputationis sumamus exordium. Aus dieser Stelle darf man die Absicht herauslesen, daß der Arithmetik die anderen Disciplinen folgen sollten. Wir handeln also zuerst von der aus zwei Büchern bestehenden Arithmetik, der Friedlein mit Recht den Titel De institutione arithmetica gegeben hat. Hier muß uns zunächst die Stelle der Widmungsanrede an Symmachus beschäftigen p. 5, 19: Recte ergo quasi aureos Cereri culmos et maturos Baccho palmites, sic ad te noui operis rudimenta transmisi. Tu tantum paterna gratia nostrum prouehas munus. Ita et laboris mei primitias doctissimo iudicio consecrabis et non maiore censebitur auctor merito quam pro-In den Worten 'noui operis rudimenta' kann man 'noui' nur im Sinne von 'so eben vollendet' verstehen, wie Catulls freilich auch anders erklärtes lepidus nouos libellus. Wollte man vermuten, es sei ein neues Werk gemeint im Gegensatz zu Werken anderer Art, die der Verfasser schon veröffentlicht hätte, so wird diese Auffassung durch den sonstigen Inhalt der Widmung unmöglich gemacht, die trotz ihrer Weitschweifigkeit auch nicht die geringste Andeutung sonstigen litterarischen Auftretens enthält, wie auch der Vergleich mit den reifen Früchten, die Ceres und Bacchus dargebracht werden, gegen diese Auffassung spricht. Von größter Bedeutung sind sodann für uns die Worte 'rudimenta' und 'laboris mei primitias'. Man kann sie, zumal da Boethius nirgends in dem Buche frühere eigene Arbeiten citiert, nur so erklären, daß er hier von seiner Erstlingsschrift redet; darüber braucht man kein weiteres Wort zu verlieren. Dabei werden wir den Ton größter Ehrerbietung und demütiger Unterordnung unter den Adressaten Symmachus gewiß auch auf das jugendliche Alter des Autors zurückführen können, obwohl es an sich begreiflich ist, daß er in der aufrichtigsten Bescheidenheit und Verehrung mit seiner Gabe sich dem hochgestellten, als wissenschaftliche Autorität umworbenen Manne, seinem Wohlthäter und Pflegevater, naht 7).

Auf die Arithmetik, der die Mathematiker bereitwillig Lob zollen, werden bald die noch höher geschätzten fünf Bücher De institutione musica gefolgt sein, wie schon längst Cantor aus den Citaten geschlossen hat, die dieses Werk aus der Arithmetik bringt. Es sind verhältnißmäßig viele, zwölf: p. 192, 19 quoniam (haec) in libris, quos de arithmetica institutione conscripsimus, diligentius enodauimus; p. 234, 17 diligentius enim in arithmeticis libris de hac comparatione est disputatum; p. 229, 12 ac de ea quidem quantitate . . . in arithmeticis sufficienter diximus, dieselbe Bezeichnung des Werkes p. 230, 19. 242, 25. 243, 23. 246, 10. 248, 21. 263, 13. 269, 9; p. 232, 25 ut in arithmetica dictum est, derselbe Titel p. 307, 26. Die große Zahl der Citate beweist wohl nicht nur den inneren Zusammenhang der beiden Werke, sondern auch daß der Verfasser sie fast in einem Zuge geschrieben hat.

Heidelberg.

Samuel Brandt.

(Schluss folgt.)

<sup>7)</sup> Boethius war damals gewiß noch nicht der Schwiegersohn, sondern nur erst der Pflegesohn von Symmachus (vgl. Consol. p. 30, 15 ss.), denn sonst würde er dieses nahe verwandtschaftliche Verhältniß in der Widmung doch irgendwie berühren. Der Ausdruck a. O. 'paterna gratia' beweist nichts für Verwandtschaft, ebensowenig wie 'paterno animo' in den angeführten Schlußworten des ersten Porphyriuscommentars.

### Miscellen.

### 1. Nochmals die Sotairos-Inschrift.

Gegen die von mir im Philologus N. F. XV 245 ff. gegebene Erklärung der Sotairos-Inschrift hat soeben Bechtel im Hermes XXXVII 631 ff. eines von mehreren Bedenken, die ihm gekommen sind, vorgetragen; dieses eine Bedenken soll, wenn es sich als gegründet herausgestellt, meinem Vor-

schlage den Boden entziehen.

Der auf einer vollständigen Erztafel im alten Alphabete überlieferten Inschrift fehlt scheinbar das Ende der letzten Zeile und der Anfang der ersten Zeile. Ich hatte deshalb die erste Zeile als Nachtrag zu der letzten aufgefaßt und so als Schluß des ganzen Textes die vollständige Datierungsformel Ὁρέσταο Φερεκράτ/ης hυλωρέοντος Φιλονίκω hυτος erhalten. Diese Erklärung setzt einen thessalischen Genetiv Φερεκράτης (im ionischen Alphabete Φερεκράτεις) voraus, und für ihn glaubte ich Parallelen beibringen zu können. Eine thessalische Inschrift aus Phalanna (ion. Alph., bei mir GD. II 13 no. 6) beginnt mit der Datierung:

'Αγαθα τύχα · λειτορεύον-τος τοὶ 'Ασκ[λ]απιοὶ 'Αντιμά-χοι Φιλιουνεί[ο]ι, ταγευόντουν
Εὐάρχοι Εὐα[ρ]χείοι,
Κρατεραίοι Π[α]υσανιαίοι,
Στρατίπποι Λ(α)κρατιππείοι,
Κλεολάοι 'Αν[τ]ικρατείοι,
Νικίας 'Ηρακ[λε]ιδαίοι,
Ίπποκράτεις 'Ι[π](π)οκλεαίοι,
[Ε]ὐρυλόχοι Προ(υτ)αγοραίοι '

In dieser Liste hat man bis jetzt die Formen Νικίας und Ίπποκράτεις allgemein als Genetive aufgefaßt und das liegt ja auch am nächsten. Wie sie zu erklären sind, ist eine andere Frage, die man verschieden beantworten kann, ohne daß dadurch der genetivische Wert der Formen irgendwie angetastet wird.

Nach Bechtel sollen nun aber diese beiden Formen nicht Genetive, sondern Nominative sein. Er verweist auf die von Dittenberger zu IGS. III 111 gesammelten Belege dafür, daß sich in eine Namenliste, die aus lauter Genetiven oder Dativen bestehen sollte, durch die "Unachtsamkeit oder mangelhafte Schulung des Concipienten" Nominative eingeschlichen haben. So werden in einer Inschrift aus Elatea (IGS. III 111), nachdem im Präscripte die phokischen Archonten, der Schreiber und der delphische Archont hinter den Participien ἀρχέντων, γραμματεύοντος und ἄρχοντος im Genetive genannt sind, die mit βρυτανευόντων eingeleiteten Namen im Nominative aufgezählt, und in der bekannten böotischen Inschrift der Nikareta SGDI. no. 488 folgen auf den Dativ έγγύοις είς έχτεισιν του δανείου Z. 7 zunächst zwei Nominative, dann erst mehrere Dative. Solche außerhalb des Satzgefüges stehende Nominative sind nun auch gerade in der Inschrift aus Phalanna, der die Formen Νικίας und Ἱπποκράτεις angehören, belegt. Der Stein, auf dem sie steht, ist auf drei Seiten beschrieben. Die breite Vorderseite enthält unter der oben mitgeteilten Datierung die Verleihung des Bürgerrechtes von Phalanna an Perrhäben, Doloper, Aenianen u. s. w., deren Namen hinter der Formel , ά πόλις ἔδουχε πολιτείαν\* im Dative aufgezählt werden. Diese Liste setzt sich auf den beiden Schmalseiten fort; hier ist aber dem Schreiber das vorhergehende žõouxe nicht mehr streng gegenwärtig, so daß er die Namen bald in den Dativ bald in den Nominativ setzt.

Also — folgert Bechtel — sind auch in der Datierung Νικίας und Ἱπποκράτεις als Genetive nicht gesichert; es können Nominative sein, und damit fallen die Parallelen, die Hoffmann für seinen thessalischen Genetiv Φερεκράτης beigebracht hat.

Der wunde Punkt dieser Beweisführung liegt so deutlich zu Tage, daß es mir fast peinlich ist, daran zu rühren. Bechtel hat eine einfache Tatsache übersehen, die seine Auffassung glatt widerlegt. Wenn er Νιχίας und Ἱπποκράτεις als Nominative faßt, wie will er dann die dahinter stehenden, vom patronymischen Adjektivum gebildeten Genetive Hρακλειδαίοι und Ἱπποκλεαίοι erklären? Nahm sich der Concipient wirklich die Freiheit, die Reihe der Genetive durch zwei freie Nominative zu durchbrechen, so mußte er doch selbstverständlich an die Nominative Νικίας und Ἱπποκράτεις die eng damit verbundenen patronymischen Adjektive ebenfalls im Nominative anschließen. Einen Nominativ Νικίας mit dem Genetive Ἡρακλειδαίοι verbinden, das hieße nicht mehr aus der Konstruktion fallen, sondern Unsinn schreiben. Gegen den Vorwurf einer solchen unerhörten Gedankenlosigkeit hat sich aber

der Verfasser des Textes selbst geschützt. Wie ich oben erwähnte, sind die Namen der Schmalseiten anstatt in den Dativ zum Teil auch frei in den Nominativ gesetzt. In diesem Falle steht aber auch das patronymische Adjektiv ganz korrekt im Nominativ. Es heißt also Εὐρέας 'Αθαναγόραιος 20/21, Μελοποιὸς Πολυκλέαιος 11/12, 'Αντίπατρος Νικάδαιος 26/27 neben Δαμαρμένου καὶ 'Αντιπάτρου 'Ιαυσικ-, καίοις 3/5, Έρμία 'Ηρακλειδαίου 8/9. Damit ist, hoffe ich der strikte Beweis erbracht, daß Νικίας und Ἱπποκράτεις als

Genetive gefaßt werden müssen.

Der dritte thessalische Genetiv auf -ς ist Χείμας Σ[ αμί]χος in Zeile 18 derselben Inschrift. Wer ihn nicht anerkennen will, muß entweder den folgenden Namen mit Do- anlauten lassen oder, wie Bechtel es mit seiner Konjektur Χείμ(α) 'Ass[Tub] you thut, die Richtigkeit der Ueberlieferung bestreiten. Ich kann mich zu beiden Mitteln nicht entschließen, am allerwenigsten zu dem zweiten. Es ist ja leicht, eine seltene Form, deren Lesung sicher steht, durch die Annahme eines Schreibfehlers zu beseitigen. Aber in neunzig von hundert Fällen begeht man damit einen Justizmord, dem leider nur zu selten eine solch unzweideutige Ehrenrettung folgt, wie sie Meister Beitr. z. Griech. Dialektologie III 1 ff. kurzlich mit großem Glück dem argivischen πεπεμμένος (Bechtel πεπ(α)μμένος) gebracht hat. Ich halte also auch an dem Genetive Χείμας fest, wiewohl ich Bechtel gern zugebe, daß eine Form, auf die eine Lücke folgt, immer kein unbedingt zuverlässiger Zeuge ist. Zur Stütze meiner Ansicht brauche ich Xeluas nicht, da mir Νικίας und Ίπποκράτεις dazu vollständig genügen.

Nachdem ich so das Hauptbedenken Bechtel's als hinfällig erwiesen habe, möchte ich ihn bitten, mit den übrigen nicht zurückzuhalten. Wer von der Richtigkeit seiner Ansicht überzeugt ist, will gern Alles hören, was dagegen vor-

gebracht werden kann.

Breslau.

O. Hoffmann.

## 2. Der liparische Kommunistenstaat.

In seiner "Geschichte des antiken Kommunismus und Socialismus" Bd. I, S. 46 flg. hat Pöhlmann den Nachweis zu erbringen versucht, daß der merkwürdige von Diodor (V, 9) geschilderte Kommunistenstaat auf Lipara nicht als "Reminiscenz des ehemaligen Urkommunismus" der Auswanderer aus

Rhodos und Knidos zu betrachten, sondern aus der besonderen Situation, in der sich diese Insulaner befanden, zu erklären ist<sup>1</sup>). Dieser Nachweis ist meines Erachtens durchaus gelungen; die Einwendungen, die L. Stein<sup>2</sup>) dagegen erhoben hat, sind, wie mir scheint, nicht von erheblicher Bedeutung.

Zunächst sagt Stein: "Wer mit uns auf dem Boden des Entwickelungsgedankens steht und demzufolge annimmt, daß auch Staaten und Staatsverfassungen einem bestimmten Rhythmus der Entwicklung unterworfen sind, wird die von Pöhlmann versuchte Deutung, als träte 'die liparische Verfassung aus dem Rahmen der allgemeinen Volksentwickelung vollkommen Sie erscheint als ein ebenso singuläres Phänomen. wie z. B. jener westindische Flibustierstaat, in welchem sich ja auch auf Grundlage der Pizaterie eine streng militärische Organisation mit kommunistischen Einrichtungen verband'. abzuweisen haben". Ist das aber ein Argument gegen die Pöhlmann'sche Auffassung? Wir können ja ruhig auf dem Boden des Entwickelungsgedankens stehen und an den Rhythmus der Entwickelung glauben, ohne indessen im liparischen Kommunismus "einen letzten Ausläufer des Urkommunismus" zu erblicken. "Hätten — sagt weiter derselbe Gelehrte — jene Auswanderer aus Knidos und Rhodos — keine kommunistische Traditionen besessen, wie sie uns etwa im spartanischkretischen Syssitienwesen oder in der öffentlichen Speisung im Prytaneion der Athener als letzte Ueberbleibsel des ehemaligen Urkommunismus entgegentreten, dann wären sie wohl kaum auf eine kommunistische Staatseinrichtung verfallen." dürfen aber fragen: wie steht es mit dem postulierten Urkommunismus der Kolonisten? Stein sagt an einer anderen Stelle seines Buches<sup>3</sup>): "es steht nach dem heutigen Stande der Wissenschaft fest, daß wir fast überall das Kollektiveigentum als Urform des Besitzes antreffen". Dagegen begnüge ich mich mit dem Hinweis auf die treffenden Ausführungen von Schurtz in Zeitschrift für Socialwissenschaft 4); er hat gezeigt, daß diese Frage nicht so leicht zu entscheiden ist 6). Für unsern Fall erwäge man Folgendes:

Wenn es wahr ist, daß die Auswanderer aus Rhodos und Knidos mit ihrer Gesellschaftsordnung in Lipara einfach alte

) Die sociale Frage im Lichte der Philosophie, S. 180 fg.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Dieselbe Meinung vertritt auch Guiraud, La propriété foncière en Grèce (1893) S. 12 fg. — Vgl. auch Ed. Meyer, Gesch. d. Alt. II, S. 681.

s) S. 93.

Jahrg. 1900, S. 245 flg. und 352 flg. Vgl. auch Pöhlmann, Gesch. d. ant. K. u. S. II, S. 447.

urkommunistische Traditionen ihrer Heimat erneuert hätten. so müssen wir annehmen, daß diese Traditionen sehr tief im Volksbewußtsein eingewurzelt gewesen sind; sonst hätten sie sich nicht in solcher Ursprünglichkeit und Frische bis ins VI. Jahrh. v. Chr. erhalten können. Wenn dem aber so ist, dann bleibt es unerklärbar, warum diese Traditionen ihre ursprüngliche Kraft nicht auch weiter bewahrt haben. Wir sehen nämlich, daß nach einiger Zeit in der Hauptinsel Lipara die Privatwirthschaft eingeführt wird, und später auch die übrigen Inseln zur Sondernutzung aufgeteilt werden. Das ist also bei der von Stein angenommenen Meinung nicht zu erklären.

Die eben erwähnten Veränderungen in der Gesellschaftsorganisation der Liparer finden ihre Erklärung in den äußeren Verhältnissen, wie sich dieselben mit der Zeit gestaltet hatten.

Schon Th. Reinach 6) hat darauf hingewiesen, daß die Liparer selber Piraten gewesen sind, ein Umstand, den L. Stein gar nicht in Betracht gezogen hat. Nun berichtet Diodor 7), oder besser seine Quelle, daß die Insulaner ihre kommunistische Gesellschaftsordnung eingeführt haben, um den Angriffen der etruskischen Seeräuber gewachsen zu sein. Das stimmt gut mit dem, was wir sonst über die Etrusker wissen. Im VI. Jahrhundert vor Chr. - also in der Zeit der Gründung der liparischen Kolonie - hatte die Macht der Etrusker ihren Höhepunkt erreicht; sie hatten schon in Campanien Fuß gefaßt, Latium selbst war ihnen unterthan. Zusammen mit den Karthagern beherrschten sie das westliche Becken des Mittelmeeres und machten gemeinschaftliche Sache gegen das Vordringen der hellenischen Kolonisten: die verbündeten Etrusker und Karthager verdrängten um das Jahr 540 v. Chr. die Phokäer von Korsica (Schlacht bei Alalia). Aber seit dem V. Jahrh. beginnt schon der Niedergang der etruskischen Macht; die Römer schüttelten die etruskische Oberhoheit ab und gingen gegen die Nachbarn im Norden zum Angriff vor. Im Jahre 474 v. Chr. wurden die Etrusker von den Syrakusanern unter Hieron bei Kyme geschlagen; auch später haben die Syrakusaner siegreich gegen sie gekämpft; die etruskische Macht schrumpfte mehr und mehr zusammen 8).

Wir dürfen wohl annehmen, daß der Niedergang der etruskischen Macht auch in Lipara nicht ohne Einwirkung ge-

<sup>6)</sup> Revue des études Grècques, 1890, S. 93.

<sup>7)</sup> V, 9: Βστερον δὲ τῶν Τυρρηνῶν ληστευόντων τὰ κατὰ θάλατταν, κατεσκευάσαντο ναυτικόν, καὶ διελόμενοι σφᾶς αὐτούς, οἱ μὲν ἐγεώργουν τὰς νήσους κοινὰς ποιήσαντες, οἱ δὲ πρὸς τοὺς ληστάς ἀντετάττοντο.

\*) vgl. B. Niese, Grundriß der röm. Gesch. S. 17; Ed. Meyer, Gesch. d. Alterth. II, S. 702 flg.

blieben ist. Den Zeitpunkt, wo die Liparer die Hauptinsel zur Sondernutzung aufgeteilt haben, giebt Diodor nicht genau an; er sagt bloß: ὕστερον δὲ τὴν μὲν Λιπάραν, καθ' ἢν καὶ ἡ πόλις ἡν, διενείμαντο. Aber wir können mit großer Wahrscheinlichkeit vermuthen, daß dies im Laufe des V. Jahrh. v. Chr. geschehen ist, als die Etrusker schon bedeutend geschwächt waren und die Liparer sich in ihrer Hauptinsel schon sicher fühlten. Nicht lange danach, vielleicht im IV. Jahrh. v. Chr., muß auch das letzte Entwickelungsstadium der liparischen Gesellschaftsordnung (Sondernutzung mit periodischer Neuverlosung), von dem Diodor berichtet, eingetreten sein.

Es ist zuletzt auch das Folgende zu beachten. Wir läugnen nicht, daß sich in Griechenland Spuren des ursprünglichen Kollectivismus finden; aber wo haben die Griechen in den zahlreichen von ihnen gegründeten Kolonien eine kommunistische Staatseinrichtung eingeführt? Das einzige Beispiel ist doch Lipara; denn, wenn Stein 10) geneigt ist, die kollectivistischen Züge im Pythagoreismus "einmal als altpythagoreisch, andermal für Herübernahme dorischer Ideen" zu halten, so überschreitet er damit die Grenze unseres Wissens vom älteren Pythagoreismus; die Frage ist doch zu problematisch 11), um als Beweis in diesem Falle dienen zu können. Wenn aber Lipara das einzige sichere Beispiel kommunistischer Gesellschaftsorganisation in einer griechischen Kolonie ist, so haben wir volles Recht, den liparischen Kommunistenstaat als ein "singuläres Phänomen" zu betrachten.

Nach diesen Ausführungen glauben wir an der Auffas-

sung von Pöhlmann durchaus festhalten zu dürfen.

München.

Gawril Kazarow.

<sup>9)</sup> Eine ähnliche Vermuthung hat schon Guiraud ausgesprochen, ohne sie freilich näher zu begründen; er sagt bloß (a. a. O. p. 14): "On commença, dans le cours du V siècle au plus tard, par procéder au partage de l'île principale. — Les autres demeurèrent dans l'indivision; comme elles n'étaient pas à l'abri des coups de main que pouvaient tenter les pirates étrusques, les Lipariens ne jougeaient pas prudent d'y résider."

<sup>10)</sup> a. a. O. S. 188.

<sup>11)</sup> vgl. Pöhlmann, a. a. O. I S. 53 flg.

\*



P. Heid. 1272 a: Dig. V2, L.16-18, \_\_\_\_ Coople







P. Heid. 1272 b: Dig. V2, L.19.

#### Pindarica.

## V. Aeolische Strophen.

Seit einem Menschenalter redet man bei uns nicht mehr von der Eurhythmie in den Chorgesängen der Griechen; nur nachträglich hat unbewußte Pietätlosigkeit noch einmal vor aller Welt den Namen eines Ernsthaften mit dem Spiel solcher Metriker verbunden, die den Wiederauf bau griechischer Strophen, ohne die Fundamente zu kennen, beim Dach des Hauses begannen, und die ein gewisses, an sich vielleicht ganz schätzbares Feingehör für ausreichend hielten, historische Fragen zu lösen. Heute, wo nahezu alle in betracht kommenden sich vereinigen, Έρως ἀνίπατε μάχαν wieder, mit Gottfried Hermann, für einen schlichten choriambischen Dimeter zu nehmen, müssen wir uns von neuem, noch dazu im fürchterlichsten Deutsch, vorhalten lassen: 'wer, wenigstens wenn einmal dazu angeregt, nicht inne wird, daß es gradezu eine physische Unmöglichkeit sei, Έρως ἀνίκατε μάχαν anders zu lesen, als, indem das v., die Senkung zugleich in sich enthaltend, eine gedehntere Länge wird, als die übrigen Längen, wessen Ohr nicht hört, daß dem so sei, mit dem ist vor der Hand über Metrik nicht zu sprechen'1). Das angepriesene Verfahren war einfach genug: man zählte die Hebungen oder was man dafür hielt; von einem wissenschaftlichen, d. h. geschichtlichen Verständnis der Metra und, innerhalb der Strophen, von Wechselbeziehungen, Parallelen und Kontrasten, Vor- und Nachklängen, Umformungen, Verkürzungen, Erweiterungen

<sup>1)</sup> Kleine Schriften von Karl Lehrs, herausg. v. Arth. Lud-wich. 1902. Seite 442 ff.

der angeschlagenen Motive war dabei nicht die Rede. Symmetrie um jeden Preis war die Losung: 4 3 2 3 4.

Es giebt ein Bild von Tizian: im Vordergrund zwei Liebende, die, tief erschrocken, einander zum ersten Mal in die Augen sehn, dahinter ein Eros über schlafende Kinder hinschreitend, weiter hinten ein alter Mann, der idiotisch mit Menschenschädeln zu spielen scheint, ganz im Hintergrund eine Schafherde; an den Alten in diesem Bilde muß ich denken, so oft ich die eurhythmischen Zahlenbilder mit ihren Schwibbögen und Kreuzgewölben zu Gesicht bekomme.

Natürlich ist auch der Umfang der Zeilen, aus denen sich die Strophe aufbaut, nichts Zufälliges: wir werden die griechische Metrik nicht unter Dach haben, ehe wir nicht auch hierin Plan und Gesetz nachweisen können. Aber, wenn es nur auf symmetrische Zahlengruppen ankäme, die ließen sich aus jedem Leitartikel einer Zeitung, oder was es sonst an wirklich prosaischer Prosa giebt, mit Leichtigkeit herstellen.

Die kleinsten Einheiten, die in griechischer Verskunst ein musikalisches Motiv wiedergeben, sind die metrischen Einzelglieder, κώλα genannt, deren zwei oder drei einen Langvers zu bilden pflegen. Von ihnen hat man auszugehn. Zuerst treten dabei die bekanntern heraus, die, wenn sie von Kontraktionen und Auflösungen frei sind, nur eine Deutung zulassen: Glykoneen und reine Ioniker. Die unzweideutigen Formen müssen dann die mehrdeutigen interpretieren helfen: Trochaeen, Iamben, Choriamben, Kretiker, Baccheen. Aber da stilisierten Aeolikern z. B. gern alte Hebungsverse beigemischt sind, hie und da auch eine ionische Klausel, so bleibt es oft genug bei einem Non liquet. Ein Glied von der Form cocèv μακαρίζω verträgt in abstracto achterlei Deutung: 1. kann es ein Dreihebungsstück sein (Telesilleion, Reizianum), mit freier Vorsilbe und aufgesogner Senkung, 2. ein Zweihebungsstück (Adoneion), mit Vorsilbe und verwitterter Schlußhebung, 3. 4. ein daktylisches oder anapaestisches Bruchstück, 5. ein vorn und hinten kontrahiertes Glykoneion, vierhebig, 6. Dreiviertelglykoneien, die zweite Hälfte des kleinen Asklepiadeus<sup>2</sup>)

<sup>2)</sup> Beide Hälften des Asklepiadeus, dazu die trochaische, die iam-

mit Vorsilbe und einmaliger Kontraktion, dreihebig, 7. Dochmius, 8. ionisches Dimetron, im ersten - nach der gewöhnlichen Annahme im zweiten - Metron stark verkürzt. Die Zahl der Hebungen schwankt in diesen Deutungen von 2 bis 4; wer nun der Symmetrie der Hebungszahlen zu liebe sich für diese oder jene Deutung entscheidet, der mag sehn, ob seine Entscheidung auch dem historisch gegebnen Stil der Strophe und dem musikalischen Gedankengang entspreche, auf den doch schließlich alles ankommt. Um drei, vier, auch fünf Hebungen handelt es sich bei einem Gliede von der Form δέδυκε μὲν ἀ σελάννα, je nachdem man (\_)\_ - - - coder (=) - - - - (=) oder (=) - - - = oder = - - = - = skandiert. Innerhalb gleicher oder verwandter Taktarten kann, wie man leicht sieht, die Rücksicht auf die Anzahl der Takte. die ein korrespondierender Strophenteil unzweideutig enthält und nun auch bei seinem Gegenüber fordert, sehr wohl den Ausschlag geben. Es ist also ein wertvolles Princip, das die Eurhythmiker durch die Art der Anwendung in Mißkredit gebracht haben, sehr zum Schaden der griechischen Metrik.

Ich lege nun zuerst einige pindarische Strophen aeolischen Stiles vor, über deren Bau sich ohne weitres ins reine kommen läßt, um dann solche folgen zu lassen, bei denen man dem trüben Reich gestalten-mischender Möglichkeit erst entrinnen mag, wenn man durch Erkenntnis und Uebung sich den Sinn geschärft hat. Viel wäre schon gewonnen, wenn es gelänge, schärfer als bisher zu scheiden zwischen dem, was sicher zu wissen ist und dem, was einstweilen oder immer in der Schwebe bleiben muß.

Den Anfang mache ein anspruchsloses Lied auf einen athenischen Ringer, der Nemeen zweites, undatiert; eine Strophe, ohne Epodos, fünfmal wiederholt:

|   |                          | 1           | 2       | 3        | 4            |   |
|---|--------------------------|-------------|---------|----------|--------------|---|
| 1 | "Οθεν περ καί "Ομηρίδαι  | <u> </u>    |         |          | $\downarrow$ | 4 |
| 2 | ραπτών ἐπέων τὰ πόλλ'    | -           |         | <u> </u> | ~            |   |
|   | ἀοιδοί                   | <u>~</u>    | ~       |          |              | 6 |
| 3 | άρχονται, Διὸς ἐχ προοι- | -=          |         | _        |              |   |
|   | plov · nat 68 avrip      | 0           | ~       |          | —            | 8 |
| 4 | καταβολάν [ερῶν ἀγώ-     | <b>55</b> 5 |         | <u></u>  |              | _ |
|   | νων νικαφορίας δέδε-     |             |         |          |              |   |
|   | κται πρώτον Neusaiou     | -==         |         |          | 9            | 1 |
| 5 | έν πολυϋμνή-             |             |         | (20)     |              |   |
|   | τφ Διός άλσει.           |             | <u></u> | _        |              | 6 |

Wenn über die fünf Dimetra 1. 3ª. 4ª.b.e kein Zweifel möglich scheint und darnach auch das Reizianum (3b) glykoneische Messung fordern wird 3), so bleiben zu erörtern der zweite und der fünfte Vers: 2 deckt sich genau mit dem sapphischen πλήρης μὲν ἐφαίνετ' ἀ σελάννα, also einem ionischen Trimeter; dem Umfange nach machte das keinen Unterschied gegen die im Schema gegebne Messung. Nun giebt es in aeolischen Liedern wohl ionische Praeludien und Klauseln, ja ganze ionische Sätze schieben sich ein; aber mitten in einem rein aeolischen Satz wird man doch ohne Not nicht drei Takte Walzer tanzen wollen. Es bleibt also bei dem aeolischen Trimeter. Der Schlußvers sieht zunächst aus, wie ein verdoppeltes Adoneion, bekannt aus Sapphos fr. 27; die fünfte Silbe ist, hier wie bei Sappho, lang (die Kurze 20 fällt in einen Eigennamen): darnach wird man richtiger sagen, verdoppelter Dodrans, sechshebig, zusammen ein aeolischer Trimeter (wenn der Ausdruck hier erlaubt ist), dessen unkontrahierte Form in dem Schlußvers des attischen Skolions vorliegt, ἐσονέμους δ' 'Αθήνας ἐποησάτην. Es ist nun hübsch zu sehn, wie die Verse dieser kleinen Strophe vom Dimeter zum Trimeter und Tetrameter anschwellen, um dann, im Gegenstollen - ein Abgesang fehlt - nach einem übrigens auch in sich selber anschwellenden Hexameter, mit dem an das attische Volkslied anklingenden zweiteiligen Trimeter 1) energisch zu schließen.

4) Aehnlich, nur mit trochseochoriambischen Dodranten und mit Kontraktion des ersten Trochseus, schließt 1sthm. VII:

εὐ-ανθέα καὶ Πυθόϊ στέφανον.

<sup>3)</sup> Zwingend ergiebt sich diese Messung des Reizianum nach Glykoneion Nem. IV 3-6. Den Ersatz der fehlenden Silbe wird man an der Kommissur zweier Glieder durch Kontraktion der Anfangs- und der Schlußlänge, also durch Ausdehnung der Schlußsilbe über die Naht hinaus bewirkt haben (προοι-οιμίου), während im Versanlaut Akephalie glaublich ist.

Eine stattlichere, aber ganz durchsichtige Strophe ist die des 8. isthmischen Gedichts, gleichfalls undatiert (478?), einem jungen Aegineten gewidmet; siebenmalige Wiederkehr ohne Epodos:

|    |                            |    | 1            | 2          | 3         | 4        |    |
|----|----------------------------|----|--------------|------------|-----------|----------|----|
| 1  | Κλεάνδρφ τις άλικία        |    |              |            | <b></b> ~ | <u></u>  |    |
|    | τε λύτρον εΰ-              | 5) |              | J -:       | (52)      |          |    |
|    | δοξον, ὧ νέοι, καμάτων     | -  |              |            |           | J ==     | 10 |
| 2  | πατρός άγλαὸν Τελεσάρ-     |    |              |            |           | <u> </u> |    |
|    | χου παρά πρό-              |    |              |            |           |          |    |
|    | θυρον Ιών άνεγειρέτω       |    |              |            |           | J 27     | 10 |
| 3  | κώμον Τσθμιάδος τε νί-     |    |              |            | <b></b>   |          |    |
|    | κας άποινα, καὶ Νεμέφ      |    |              |            |           | J .      | 8  |
| 4  | dέθλων δτι κράτος έξ-      |    |              |            |           |          | _  |
|    | εύρε, τῷ καὶ ἐγώ,          |    |              |            | <u></u>   |          |    |
|    | χαίπερ άχνύμενος           |    |              |            | <u></u>   |          |    |
|    | θυμόν, αλτέομαι            |    | <del>-</del> | <b>-</b> ~ | <u></u>   |          |    |
|    | χρυσέαν καλέσαι            |    | <b>—</b> ~   |            | <u>~</u>  |          | 16 |
| 5  | Μοίσαν. ἐκ μεγάλων δὲ πεν- |    |              |            | <u> </u>  | <u> </u> |    |
|    | θέων λυθέντες              |    | <b>—</b> ~   |            | 7         |          | 6  |
| 6  | μήτ' εν δρφανία πέσω-      |    | <u>—</u> :   |            |           | -        |    |
|    | μεν στεφάνων,              |    |              | ¥ .:-      |           |          | 6  |
| 7  | μήτε χάδεα θεράπευε.       |    |              |            | 000       |          | 2  |
|    | παυσάμενοι δ' ἀπρά-        |    |              |            |           |          |    |
|    | <b>πτων κακών</b>          |    |              | <u>~</u>   |           |          | 9  |
| 8  | γλυκό τι δαμωσόμεθα καί    |    |              |            | - 000     | -        |    |
|    | μετά πόνον '               |    |              | <u> </u>   |           |          | 6  |
| 9  | έπειδή τὸν ύπὲρ κεφαλάς    |    |              |            |           | , ~      | 45 |
| 10 | τὸν Ταντάλου λίθον         | 6) |              |            |           | _        | -  |
|    | παρά τις ε-                | ,  |              | _          |           |          |    |
|    | τρέψεν άμμι θεός.          |    |              |            | <u></u>   |          | 9  |
|    |                            |    |              |            |           |          |    |

Hier trennt die beiden Stollen ein Abgesang gleichen Umfangs; sein Hauptmotiv, das ich mich gewöhnt habe mit den Worten σύν γ' ἐλευθερία zu illustrieren, kehrt dann mit unverkennbarer Absichtlichkeit, nach auffallend unruhigen Metren, (9 ein alter vierhebiger Enoplier, doch mit Hyperthesis der ersten Länge) am Schluß des letzten Verses wieder.

Anfängliche Unruhe scheint allmählich sich zu beschwichtigen in der Komposition eines von Pindars letzten Gedichten (Pyth. VIII. 446), dem stimmungsvollen Lied an die Hesychia, die große Stille:

Trochaisches Trimetron mit Dodrans auch Olymp. XIV 9.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Die Zulässigkeit dieses Metrons hat Ulrich von Wilamowitz-Moellendorff erwiesen *Choriamb. Dim.* (1902) 25 [889] ff. Die Auflösung (52) fällt auf einen Eigennamen.

|   |                                                |                 | Strop       | phen.    |                       |      |
|---|------------------------------------------------|-----------------|-------------|----------|-----------------------|------|
| 1 | Φιλόφρον Ήσυχία, Δίκας                         |                 | ,           | <u></u>  |                       | 4    |
| 2 | ώ μεγιστόπολι θύγατερ,                         | _               |             | ~~~      | <u></u>               | 4    |
| 3 | βουλάν τε και πολέμων                          |                 |             |          | <del></del>           | 4    |
| 4 | έχοισα κλαίδας ύπερτάτας,                      | <u> </u>        | <u> </u>    |          | J                     |      |
| 5 | Πυθιόνι-                                       |                 | <u></u>     |          |                       |      |
|   | κον πμάν Αριστομένει δέκευ.                    | -               |             |          | <u> </u>              | y≃ 7 |
| 6 | τὸ γάρ τὸ μαλθακόν ἔρξαι                       | = -~            | ,           | <b>_</b> | _                     |      |
|   | τε καί παθείν όμῶς                             | 5-              | J           | J        |                       | 7    |
| 7 | ξπίστασαι                                      | =               | <u> </u>    |          |                       |      |
|   | <b>χαιρ</b> φ σύν άτρεχεί.                     | 5               | Ep          | odos.    |                       | 5    |
| 1 | åπάμεροι· τί δέ τις; τί δ' οδ                  | J               | 5           | <u> </u> | _                     |      |
|   | tig; oxide ovap                                |                 |             | =        |                       | 7    |
| 2 | ανθρωπος. άλλ' δταν αίγλα                      | 5               |             |          |                       |      |
|   | διόσδοτος έλθη,                                | =               | <b></b>     | $\simeq$ |                       | 7    |
| 3 | λαμπρόν φέγγος Επεστιν άν-                     | _=              |             | <u> </u> | ~-                    | =    |
|   | δρών και μείλιχος αιών.                        |                 |             |          | $\simeq$              | 8    |
| 4 | Αίγινα, φίλα                                   | -               |             | <b></b>  |                       |      |
|   | μάτερ, έλευθέρφ στόλφ                          |                 | <del></del> | <b></b>  | $\downarrow$ $\simeq$ | 7    |
| 5 | πόλιν τάνδε χόμιζε Δί                          | <del></del>     |             | <u></u>  | <u></u>               |      |
|   | καί κρέοντι σύν Αίακφ                          |                 |             | <u></u>  | ي: د                  | 8    |
| 6 | Πηλεί τε κάγαθῷ Τελαμῶ-<br>νι σύν τ' 'Αχιλλεί. | <del>-</del> -: | <b>—</b> 5  |          | <u>~</u> —            |      |
|   | VI GUY T AXIANEL                               | <u> </u>        | <u></u>     |          | e** .                 | 7    |

Auflösungen nur in den beiden ersten Zeilen der Strophen, dann, sparsam, einige Kontraktionen, doch immer genug, mehrere Zeilen zweideutig und damit für uns den Bau von Stollen und Abgesang etwas unsicher zu machen. Dennoch glaub ich, die im Schema gegebne Interpretation wird sich selber rechtfertigen. Zum ersten Mal begegnet, unausweichlich, ein choriambisches Dimetron mit freier Vorsilbe; die selbe Freiheit nimmt nach unsrer Analyse hier dreimal auch das glykoneische Dimetron für sich in Anspruch: Gottfried Hermanns (elem. 564) alte Gleichung (Eur. Hel. 1481~98):

und Trochaikon (5), der zweite gönnt uns ein heiles Dimetron, mit Vorsilbe und aufgesogner vierter Senkung; die Elemente der beiden andern Dimetra wie mit lässiger Hand beigestreut. Die Epodos scheint in einem Vorspiel zunächst an die Motive des zweiten Strophenstollen anzuknüpfen, um dann mit zwei festgefügten Stollen das Ganze zu schließen.

Hier mag sich Pyth. VII anreihn, 486 dem verbannten Athener Megakles gewidmet; aus einer Trias, daher von unsichrer Versteilung. Aber es erheben sich auch andre Zweifel, wegen der Mehrdeutigkeit des reizianischen Gliedes:

|    |                                                   | Strophen.                               |    |
|----|---------------------------------------------------|-----------------------------------------|----|
| 1  | Κάλλιστον αξ μεγαλοπόλιες 'Αθαναι                 | <u> </u>                                | 6  |
| 2  | προοίμιον 'Αλκμανιδάν                             | J — J — J — J — J — J — J — J — J — J — | -= |
| 3  | εύρυσθενεί γενεφ<br>πρηπιδ' ἀριδάν                |                                         | 8  |
| 4  | επποιοι βαλέσθαι.                                 | <u> </u>                                | 8  |
| 5  | έπεὶ τίνα πάτραν, τίνα οἶ-<br>κον ναίων ὀνυμάξεαι | <u></u>                                 | 8  |
| 6  | έπιτανέστερον                                     |                                         | 3  |
| 7  | Έλλάδι πυθέσθαι;                                  | E-de                                    | 3  |
| 1  | 'Ω Μεγάκλεες, ό-<br>μαί τε καὶ προγόνων           | Epodos.                                 |    |
| 2  | νέφ δ' εύπραγίφ                                   | <del></del>                             | 6  |
|    | χαίρω τι. το ο αχνυμαι                            |                                         | 8  |
| 3  | φθόνον άμειβόμενον                                | 000 0                                   | 3  |
| 4. | τά παλά ἔργα. φαντί γε μάν                        |                                         | 4  |
| 5  | ούτω κεν άνδρι παρμονίμαν                         |                                         | 4  |
| 6  | θάλλοισαν εὐδαιμονίαν                             |                                         | 4  |
| 4  | τά και τὰ φέρεσθαι.                               | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·   | 3  |

In der Strophe trägt es nicht viel aus, ob man 3 und 4 verbinde oder nicht: verbunden geben sie einen Trimeter (3×2), unverbunden zwei Dodranten (2×3 Hebungen); gegen die Verbindung spricht die deutliche Responsion mit den beiden Dodranten 6 und 7. In 2 begegnet uns wieder ein Choriambikon mit Vorsilbe: ionischer Tetrameter neben dem aeolischen 5 ist unwahrscheinlich. In der Epodos macht das Schlußkolon Schwierigkeiten: ob mit dem Vorhergehenden verbunden oder unverbunden, in dimetrischer Messung scheint es das Ebenmaß der Glieder empfindlich zu stören. Ich ziehe daher, hier wie str. 4, dodrantische Messung vor. Damit ergiebt

sich eine überaus zierliche Komposition. Die Strophen setzen mit einem iambischen Vorspiel ein; darnach zwei choriambisch (glykoneisch)-dodrantische Stollen. Die Epodos beginnt mit einem dodrantisch-iambisch-glykoneischen Satz von dem Umfang eines Strophenstollen; es folgen drei choriambische Dimeter, der mittlere ganz wie Pyth. VIII ep. 6° mit freier Vorsilbe, von zwei Dodranten eingefaßt; und es ist vielleicht kein Zufall, wenn dieser um einen Dimeter herum mesodisch gruppierte Satz der Epodos den Umfang der Strophenstollen grade um ein Dimetron übertrifft. So mag man die ganze Komposition auf vier gleich große Stollen abziehn, deren erstem Paar in den Strophen ein Trimeter vorangeht, während in der Epodos ein kleiner dimetrischer Abgesang mitten in den Schlußstollen eingeschaltet ist.

Problematischer als die besprochnen ist ein andres Lied aus des Dichters reifster Zeit, Isthmien VII, einem Landsmanne gewidmet:

|   |                                       |              | Strophe     | n.       |     |    |   |
|---|---------------------------------------|--------------|-------------|----------|-----|----|---|
|   | Τίνι τῶν πάρος, ὧ μάκαιρα Θήβα,       | <b>~</b>     | <br><u></u> |          | _   |    | Ğ |
| 2 | καλῶν ἐπιχωρίων μάλιστα θυμόν τεόν    | -            | <br>J J     |          |     |    | 7 |
| 3 | εύφρανας; ήρα χαλκοκρότου πάρεδρον —  | - — <u> </u> | <br>        | <u> </u> | _   |    | 6 |
| 4 | Δαμάτερος άνικ' εὐρυχαίταν            |              | <br>J- J-   |          | _ = |    | Ü |
| 5 | άντειλας Διόνυσον ή χρυσφ μεσονύκτιον |              | <br>J J     | _        |     |    | 8 |
|   | νείφοντα δεξαμένα                     |              |             | ,        |     | ~— | 3 |
|   | τὸν φέρτατον θεῶν                     |              |             |          |     | ~~ | 3 |
|   |                                       |              |             |          |     |    |   |

Hier ist keine Zeile ohne glykoneischen Klang, aber wenn sich die dritte ganz, der fünften zweites Glied teilweise mit ićπλοκ' ἀγνὰ μελλιχόμειδε Σαπφοί deckt, so könnte man wohl einmal den alten Metrikern Gehör leihn, die stets zu ionischer Messung neigen. Dann wäre 1 ein phalaekischer Trimeter, das erste Metron zu einem Anapaesten kontrahiert, 2 ein Tetrameter, zwei Metra zu Kretikern verkürzt, oder, dem ersten und vierten Verse mehr entsprechend, im ersten Metron zweisilbiger Phalaekeer mit etwas seltsam nachfolgendem ionicus maior, 3 eben der alkaische Zwölfer, 4 der Phalaekeer, das erste Metron spondeisch (——); nun 5: die Folge mol. min., mol. min., mol. (auch ———, mai.-contr.-retard.) mai. zugegeben, der Abschluss mol. diiamb. (= mai.) wäre nicht minder seltsam, als das dem Phalaekeer (2) nachgeschickte schwere Metron; und das Ganze der Strophe (ion. Trim. Te-

tram. Trim. Octam.) könnte wohl einen Eurhythmiker befriedigen, nach seiner innern Struktur macht es keinen überzeugenden Eindruck: einigermassen entsprechen einander nur die drei Trimeter, der mittlere (3) den beiden andern teilweis entgegengesetzt; aber Tetrameter und Oktameter, wenn man sie überhaupt als lebensfähige Gebilde gelten lässt, mit einander haben sie nichts zu schaffen: die vier molossisch-ionischen Dimetra fallen ganz heraus. Mühelos wird sich hiergegen die glykoneische Messung durchsetzen: 1. 2. 4. 5 heben glykoneisch an (1 mit dem lesbischen Eingang, der sich in der Epodos wiederholt); dazwischen steht ein Vers, dessen Anfang uns bereits zweimal unter Glykoneen begegnet ist (Pyth. VII ep. 5 οδ-τω κεν ἀνδρὶ παρμονίμαν und VIII ep. 6°); 1. 3. 4 gehn dann mit einem, 2 mit zwei iambischen Metren weiter, während das letzte Anfangsglykoneion (5) sich erst verdoppelt, um darnach zum Abschluss zwei Dodranten folgen zu lassen, beide mit freier Vorsilbe. Das sind zwei Stollen, deren erster seinem glykoneischen Trimeter (1) einen choriambischen mit Vorsilbe gegenüberstellt, so den Einschnitt der Strophe scharf markierend, während der Gegenstollen von dem glykoneischen Trimeter (4) über zwei Dimetra und ein vorsilbiges Sesquimetrum zu der schlichten Klausel τὸν φέρτατον θεῶν hineilt. Enoplische Messung des ersten Gliedes (Τίνι των πάρος ὁ μάχαι-) würde zur Folge haben Verwandlung dreier Glykoneia (2ª. 4ª. 5b) in Dodranten mit Vorsilbe: Stollen und Gegenstollen wögen dann einander auf, und das eurhythmische Gewissen hätte Ruhe (5+7 +6=5+13); aber die musikalische Logik der Strophe wäre dahin.

|                                     | Epodos.                    |
|-------------------------------------|----------------------------|
| 1 μυρίων έτάρων ές Αργος Εππιον;    | <u> </u>                   |
| 2 η Δωρίδ' ἀποικίαν ούνεκεν όρθφ    | <u> </u>                   |
| 3 έστασας έπι οφυρφ                 | 4                          |
| 4 Λακεδαιμονίων, έλον δ' 'Αμύκλας   | 00 0 0 6                   |
| 5 Αίγειδαι σάθεν έχγονοι,           |                            |
| μαντεύμασι Πυθίοις; 🕳               | 7                          |
| 6 άλλά παλαιά γάρ                   | (~) 4                      |
| 7 εύδει χάρις, άμνάμονες δὲ βροτοί. |                            |
| Sieben Verse, von denen sich sofor  | rt der letzte abhebt: dop- |
| pelter Dodrans, Umkehrung des 1     | bei dem athenischen Liede  |

(Nem. II) besprochnen Trimeters. Dann bleiben zweimal drei

Verse, in unzweifelhafter Responsion: 3 und 6 sind Dimeter, 2 und 5 Glykoneia mit Dodrans, wobei die vollständigen Metra die verkürzten illustrieren (5°>2° und 3°,  $5^d>2^d$ ,  $3^b>6^b$ ), 1 und 4 glykoneische Trimeter, 1 vollständig, 4 katalektisch und vorher wie str. 1° nach der Melodie ἄγε δη χέλυ διά μοι.

Dies steht, denk ich, hier eben so fest, als der enoplische Charakter der selben acht Silben in der kunstreichen Strophe

Stronben

des Ixionsbriefes (Pyth. II str. 4b):

|   |                                | Stropnen.                                        |  |
|---|--------------------------------|--------------------------------------------------|--|
| 1 | Μεγαλοπόλιες ὧ Συράκο-         |                                                  |  |
|   | σαι, βαθυπολέμου               | 200 <del>=</del> 7                               |  |
| 2 | τέμενος Αρεος, άν-             | 000                                              |  |
|   | δρών ίππων τε σιδαροχαρ-       |                                                  |  |
|   | μαν δαιμόνιαι τροφοί,          |                                                  |  |
| 3 | υμμιν τόδε ταν λιπαράν από θη- |                                                  |  |
|   | βάν φέρων                      |                                                  |  |
| 4 | μέλος έρχομαι άγγελίαν τετρα-  |                                                  |  |
|   | opias elektrovos,              | 7                                                |  |
| 5 | εθάρματος 'Ιέρων έν            |                                                  |  |
|   | ἄ χρατέων                      |                                                  |  |
| 6 | τηλαυγέσιν ἀνέδησεν            |                                                  |  |
|   | 'Ορτυγίαν στεφάνοις,           | <b>─</b> ~~ ~~ ~~ ~~ ~~ ~~ ~~ ~~ ~~ ~~ ~~ ~~~~~~ |  |
| 7 | ποταμίας έδος Αρ-              |                                                  |  |
|   | τέμιδος, ἄς ούχ ἄτερ           | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·            |  |
| 8 | xsivaç âyavalow êv             |                                                  |  |
|   | χερσί ποιχιλ-                  |                                                  |  |
|   | ανίους ἐδάμασσε πώλους.        |                                                  |  |
|   |                                |                                                  |  |

Zwei mächtige Stollen, ein glykoneisch-enoplischer und ein enoplisch-glykoneischer. Die enoplischen Reihen des Stollen und des Gegenstollen streben deutlich genug auseinander; dort setzen sie steigend, hier, in freier Wiederholung der Anfangstrochaeen der Strophe, fallend ein; dort ein wild herangaloppierendes (μέλος ἔρχομαι ἀγγελίαν τετραορίας ἐλελίχθονος), hier ein siegreich durchs Ziel jagendes Gespann (εὐ-άρματος Τέρων ἐν ἄ πρατέων | τηλ-αυγέσιν ἀνέδησεν 'Ορτυγίαν στεφάνοις): es würde keinen Sinn haben, mitten in der atemlosen Bewegung das vierhebige Enoplion (4) in ein Glykoneion mit Staccato-eingang statt in ein dreihebiges Enoplion einmünden zu lassen. Den glykoneischen Reihen sind beidemal annähernd gleich viel Trochaeen beigemischt; das Schlußglykoneion ist fünfhebig, wie die Choriambika Pyth. VIII str. 4. 5<sup>b</sup>; dadurch werden die beiden glykoneischen Sätze dem Umfange nach ausgeglichen, die rollenden Trohaeen des Anfangs aber mit einigen kräftigen Rucken zum Stillstand gebracht, als habe der Dichter noch ganz andere Dinge auf dem Herzen als die Meldung eines Rennsiegs:

|    |                           | Epodos.                               |       |
|----|---------------------------|---------------------------------------|-------|
| 1  | ίερέα κτίλον 'Αφροδί-     | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |       |
|    | τας άγει δε γάρις         | —, —, , ·                             | 7     |
| 2  | φίλων ποί τινος άντί έρ-  | J— — J— J—                            |       |
|    | γων οπιζομένα.            |                                       | 7     |
| 3  | σὲ δ', ὧ Δεινομένειε παῖ, | <u> </u>                              | 4     |
| 4  | Ζεφυρία πρό δόμων         | <b>300 ─</b> 0 0 <u>─</u>             | 8     |
| .5 | Λοκρίς παρθένος ἀπύει     | J— —J J— J— 4                         |       |
|    | πολεμίων χαμάτων          | 3                                     |       |
|    | έξ άμαχάνων               | 8                                     | 10    |
| 6  | διά τεάν δύναμιν δρακείο' |                                       | -     |
|    | άσφαλές.                  | =                                     | 6     |
| 7  | එකෙිහ වී' ස්කු <b>ප</b> - | <del></del>                           |       |
|    | τμαζς 'Ιξίονα φαντί ταθ-  |                                       |       |
|    | τα βροτοίς                | <b>-</b> , ≥                          | 8     |
| 8  | λέγειν ἐν πτερόαν-        | <u> </u>                              |       |
|    | τι τροχφ                  | <del></del>                           | 6 (5) |
| 9  | παντά χυλινδόμενον        |                                       | 4 (3) |
| 10 | τὸν εὐεργέταν ἀγαναίς     | J— —J —J J—                           |       |
|    | άμοιβαίς έποιχομένους     | J J                                   |       |
|    | τίνεσθαι.                 | <u></u>                               | 10    |
|    |                           |                                       |       |

Die Epodos ist in den ersten fünf Versen fast eintönig: Glykoneion und Dodrans viermal wiederholt, Abwechslung nur in der Behandlung der ersten Silben (==) und, bei der dritten Wiederkehr, durch Trennung der beiden Glieder; die letzte markiert ein angehängter trochaischer Dodrans. Es mag Zufall sein, dass diese vier Glykoneen mit ihren fünf Dodranten genau den Umfang der Strophenstollen erreichen (14+17= 18 + 13). Die nächsten beiden Verse (6. 7) enthalten je ein Glykoneion; statt der erwarteten zwei Dodranten finden sich, zusammen gleichen Umfangs, drei Einzelmetra: zwei Kretiker zum Abschluß der Verse und ein Iambikon zum Beginn des Es folgt ein Nachspiel von drei choriambischen Versen: 8 ein im Anfang ungemein stark verkürztes Dimetron mit Kretiker, 9 Dimetron mit aufgesogner erster Senkung, 10 zwei Dimetra mit antispastischem Eingang (dieser von Hephaestion p. 45 W ausdrücklich für Pindar bezeugt), dem zweiten die iambische Katalexe choriambischer Verse angehängt, wie im sapphischen Elfer. Dem mächtigen Eindruck dieser im Wortlaut des ersten Metrons stetig anschwellenden, musikalisch also immer ungehemmter, schliesslich spiegelrein und eben dahin fliessenden Choriambika des Schlußsatzes wird sich kein Ohr entziehen. Es ist wohl kein Zufall, wenn das Herzblatt des Liedes (72) gerade in diesen Schlußsatz fällt:

\* \* ἄθρη σον χάριν έπτακτύπου \* φόρμιγγος ἀντόμενος. γένοι' οἰος ἐσσὶ μαθών...

Doch daß wir uns nicht vorzeitig andern Deutungsmöglichkeiten verschliessen: der letzte Vers war vielleicht ionisch zu lesen, \_\_\_ \_ \_ \_ \_ \_ \_ \_ \_ \_ d. i. wie im aeolischen Maß ein Pentameter, vom alkaischen Zwölfer unter-retardierten maior (= - - -) im ersten Metron und durch Wiederholung der beiden letzten Metra; aber dieser akephale Anfang ist nur erhört, wenn minores folgen ( Ίακχ' ὁ πολυτιμήτοις ἔδραις), wie denn --- gern gemieden wird, es sei denn bei der Kommissur zweier Kola, woraufhin hier mancher für ionische Messung des Schlussverses (8) der Strophen eintreten mag: ---; der Ueberschuss in dem entsprechenden Stollenverse (str. 2) wäre, wenn es sein müsste, zu tilgen, durch Verwandlung des kontrahierten Glykoneions (2°) in einen Dodranten mit (freilich stets langer) Vorsilbe; aber die drei angeblich ionischen Kola des Schlußverses könnten sich doch leicht in trällernde Schnadahüpfl der Epodos die drei Schlußverse (8-10) der mit dem glykoneisch-dodrantischen Satze von siebzehn Hebungen (3-5) ausgleichen will, wird auf Reduktion der zwanzig Hebungen bedacht sein, also wohl: 8 Dodrans mit Kretiker, oder Dimeter (in der Mitte kontrahiert, wie Pyth. X str. 2b) mit überzähligem Iambus (ähnlich dem Schlußkolon der Strophe); dann 9 Dodrans mit freier Vorsilbe. Ich erörtre nicht die Wahrscheinlichkeit dieser Deutungen, bemerke nur, daß weitre Reduktionen unmöglich sind; denn die Katalexe - (10) ist für jeden ehrlichen Metriker zweihebig; bleibt immer noch ein Ueberschuss von einer Hebung (4+3+10 > 5+3+10).

Solcher Ueberschüsse werden uns unzweifelhafte in andern Gedichten begegnen; aber der so gewonnene Satz hätte, auch wenn man 8 und 9 verbindend Dodrans Ditrochaeus Dodrans läse, innerlich kaum engre Beziehungen zu seinem angeblichen Gespann als unser choriambisches Nachspiel, das doch wenigstens in sich selber glaublich verläuft. Aber es gilt, sich weiter umzusehn.

Hier ist eine Strophe, scheinbar von einer Symmetrie des Aufbaus, die frostig heißen müßte, wenn nicht choriambische mit glykoneischen, vollständige mit verkürzten Gliedern wechselten; bei näherm Zusehn ist kaum ein Vers unzweideutig: Nemeen IV, für einen jungen Aegineten gedichtet, undatiert, aus guten Gründen in Pindars beste Zeit gesetzt.

| (-) |
|-----|
| (7) |
| (3) |
|     |
| (7) |
|     |
| (7) |
|     |
| (7) |
|     |
| (7) |
|     |
|     |
|     |
|     |

Sind 4°. 5°. 6° Dodranten? oder, wie Isthm. VII str. 4, vollwertige Glykoneia? Die Entscheidung hängt an 2 und 3°, bekannten choriambischen Gliedern, die kaum jemand für vorsilbige Dodranten ausgeben wird: der hierdurch gesicherte Tetrameter 3 fordert die selbe Messung auch 4. 5. 6. Die Entsprechung von 2 und 7 ist klar; bleiben die ungleich genug aussehnden Verse 1 und 8. Den Schlußvers werden wir trotz seines Anklangs an πλήρης μὲν κτλ nicht anders beurteilen als ράπτων ἐπέων τὰ πόλλ' ἀοιδοί (Nem. II); dem glykoneischiambischen Trimeter entspricht aber (1) nur ein glykoneischchoriambischer Trimeter (mit Vorsilbe; Pyth. VIII str. 6, ep. 1. 2). Als ein doppeltes choriambisches Dimetron gemessen überholte der Anfangsvers sein Gegenüber um ein ganzes Metron, als choriambisches Dimetron mit Dodrans immer noch

Nemeen VII ist ein Aeginetenlied; das überlieferte Datum ist verdorben: unzweifelhaft liegt Schiefheit der Entsprechung vor, grade wegen der absoluten Unzweideutigkeit der Glieder, in der Epodos:

Hier bekräftigt die Ausnahme die Regel etwa in der Art, wie ein kleines Mal das blühende Incarnat eines Nackens hebt; weniger einfach steht es in den Strophen:

| 1   | Έλειθυια, πάρεδρε Μοι-     | <u></u>      |              | <u> </u>   | <u> </u>               |     |     |
|-----|----------------------------|--------------|--------------|------------|------------------------|-----|-----|
|     | ράν βαθυτρόνων,            | _~           |              |            |                        | 7   |     |
| 2   | παϊ μεγαλοσθενέος, ἄχου-   |              | <u></u>      | 000        | ·-                     |     |     |
|     | σον, "Ηρας, γενέτειρα τέ-  | <u></u>      |              | <u> </u>   | <u> </u>               | 3   |     |
|     | χνων . άνευ σέθεν          |              |              | )-         | 2                      | 1.1 |     |
| 3   | ού φάος, ού μέλαι-         |              |              | ·          |                        |     |     |
|     | ναν δραχέντες εύφρόναν     |              |              |            | <u>)</u>               | 7   |     |
| 4   | τεάν άδελφεάν έλάχομεν     |              | <del>-</del> |            | 000                    |     |     |
|     | άγλαόγυιον "Ήβαν.          |              | <u></u>      | <u></u>    | $\succeq$              | 8   |     |
| 5   | άναπνέομεν δ'              | >            |              | -          |                        |     |     |
|     | ούχ άπαντες έπι ζοα.       |              |              | ~~ ~       | ~                      | 7   | (6) |
| 6   | είργει δέ πότμφ ζυγένθ'    | *semilibra** |              | <u></u>    |                        |     |     |
|     | ετερον ετερα. σύν δε τίν   | >-~          | ~~~          |            | =                      | 8   | (7) |
| 7   | καί παις ό θεαριώ-         | -            | <u></u> _    | J          | <u> </u>               |     | ( ) |
|     | νος άρετά πριθείς          | 000          |              | 2          |                        | 7   | (6) |
| 8   | εύδοξος αείδεται Σω-       |              | 1            |            |                        |     | (-) |
|     | γένης μετά πενταέθλοις.    | <u>~</u> _   | ~~           |            | _ ~                    | 8   |     |
|     | (                          | -            | <u> </u>     | <u></u>    |                        |     |     |
|     | billion.                   |              | <u>_</u> -   | <b>~</b>   | $\stackrel{\smile}{=}$ |     | (a) |
|     | [südofoç deideran          | -            |              | <u> </u>   | <del></del>            |     |     |
|     | Σωγένης μετά πενταέθλοις]  |              |              | <b>~</b> — | ·- =                   |     | [9] |
| Der | erste Satz ist bald umschr | ieben        | : 1          | dim.       | dodr.,                 | 2   |     |

dim. dodr., 3 dodr. dim.; das Dimetron zweimal glykoneisch

(1°. 2°), einmal trochaisch (3°), der Dodrans zweimal trochaisch (1b. 2e) und einmal choriamboiambisch (3a); die Glieder in den beiden, wie in der Epodos, den Abgesang umschließenden Stollen (1. 3.), kreuzweis angeordnet: es ist das sauberste an Komposition, was man sich denken kann. zweite Satz beginnt mit einem Tetrameter, der bei Anakreon stehn könnte; folgen drei nur durch Zweideutigkeit des ersten Glieds unsichre Verse, deren zweites Kolon durchweg trochaisch abrollt, 5b. 6b ein Dimetron, 7b ein Dodrans. Stünden die Verse in einem volksmässiger gehaltenen Liede, wie dem Jugendgedicht Pythien X, mit Enopliern und Reizianis, vorsilbigen Dreihebern, gemischt, oder wären die Anfangssilben in 6. 7, wie in 5, kurz, statt ausnahmslos (je zehnmal) lang, so könnte man an freie Vorsilben denken, was eine Gruppe von 6. 7. 6 Hebungen ergäbe; und auch der Schlußvers (8) ließe, unter dem selben Beding, sich achthebig messen, gleich seinem Gegenüber (4). So aber ist dreimal Akephalie vorzuziehn: giebt 7. 8. 7 Hebungen. Behandelte man jetzt ebenso auch den Schlussvers, so erhielte man unweigerlich neun Hebungen, also einen Ueberschuß, wie in der Epodos. Ich bin aber geneigt, in diesem heftige Gemütsbewegung mit strenger Kunst meisternden Liede, als Widerspiel des choriambischen einen ionischen Tetrameter zu glauben, simonideischen Musters, νίκασε νέους ύπερ δι-νάεντα βαλών "Αναυρον, wie denn auch die alten Herausgeber abgeteilt haben?).

Die bisher nicht berührten aeolischen Strophen Pindars bergen der Schwierigkeiten noch genug: da der zur Verfügung stehende Raum eine erschöpfende Behandlung ausschliesst, so beschränk ich mich auf Analyse zweier besonders spröder, und deshalb besonders heiß umworbener Kompositionen. Mitforschende wissen sogleich, welche gemeint sind: Pythien V (462) für Arkesilas von Kyrene, Olympien II (476) für Theron von Akragas.

Pyth. V:

<sup>7)</sup> Mehr über diesen Tetrameter und ionische Verse überhaupt Hermes 38 (1903) Heft 2.

|    |                             | Strophen.                 |                |
|----|-----------------------------|---------------------------|----------------|
| 1  | 'Ο πλούτος εὐρυσθενής,      | <u> </u>                  | 4              |
| _  | δταν τις άρε-               | J                         |                |
|    | τά κεκραμένον καθαρά        |                           | 6              |
| 3  | βροτήσιος ά-                | J U UU                    |                |
|    | νήρ πότμου παραδόντος αύ-   |                           |                |
|    | τὸν ἀνάγη                   | <b>₩</b>                  | - 8            |
| 4  | πολύφιλον έπέταν.           | <u> </u>                  | 3              |
| 5  | ω θεόμορ' Αρκεσίλα,         |                           | 4              |
| 6  | σύ τοί γιν κλυτάς           | <u> </u>                  | 3              |
| _  |                             |                           | 5              |
| 7  | αίδνος άκραν βαθμίζων άπο   |                           | 5              |
| 8  | σύν εύδοξία μετανίσεαι      | <u></u>                   | _              |
| 9  | έχατι χρυσ-                 | <del>-</del> <del>-</del> | •              |
|    | αρμάτου Κάστορος.           |                           | 6              |
| 10 | εύδίαν ός μετά χει-         |                           | 0              |
|    | μέριον δμβρον τεάν          |                           | 8              |
| 11 | καταιθύσ-                   |                           | •              |
|    | σει μάκαιραν έστίαν.        | (42~) Epodos.             | 6              |
| _  |                             | Epodos.                   |                |
| 1  | 'Απολλώνιον ἄ-              |                           |                |
|    | θυρμα. τῶ σε μη λαθέτω      |                           | 1              |
| 2  | Κυράνας γλυκύν άμφι κά-     | J                         |                |
|    | πον 'Αφροδί-                | <u></u>                   | 0              |
|    | τας ἀειδόμενον              |                           | <del>.</del> - |
| 3  | παντί μέν θεόν αί-          | <del></del>               |                |
|    | νεμέθιτη ενοπ               |                           | 6              |
| 4  | φιλείν δέ Κάρ-              | <u> </u>                  |                |
|    | ρωτον έξοχ' έταίρων.        |                           | - 6            |
| 5  | δς οῦ τὰν Ἐπιμα-            | J J                       |                |
|    | θέος ἄγων                   | <b>55</b> 5               | 5              |
| 6  |                             |                           |                |
|    | θυγατέρα πρόφασιν           | <del>-</del>              |                |
|    | Βαταδάν                     | <u>~</u>                  |                |
| 7  | άψίκετο δόμους θεμισ-       | <u> </u>                  |                |
|    | χρεόντων                    | V                         | 6              |
| 8  |                             |                           | 4              |
| 9  |                             | <u> </u>                  |                |
| 43 | θείς γέρας ἀμφέβαλε τεαί-   |                           |                |
|    | and working attachance com- |                           | 10             |
|    | or volume?                  | •                         | A 70           |

Man pflegt bei Erklärung dieses Liedes von paeonischen Takten zu reden; aber mit Ausnahme des aus zwei Kretikern bestehenden vorletzten Epodenverses und allenfalls des str. 7 abtrennbaren Palimbaccheus geht kein Vers rein in Paeonen auf. Grade die Metra, die zur Annahme von Paeonen geführt haben, — str. 5, — ep. 7, stehn mit sechszeitigen Maßen in einem Verse zusammen. So bleibt nur die Wahl, immer-

fort Taktwechsel zu statuieren oder die paeonisch aussehenden Metra irgendwie auf sechs Zeiten zu bringen. Die kretischen Formen lassen sich jambisch und trochaisch deuten: bei Auflösung der ersten Länge entstehn indes Iamben nur unter Annahme einer durch Binnenpause unterschlagnen Senkung ( --- --). woran hier, z. B. nach dem Glykoneion str. 3, kaum jemand denken wird. Vor dem Choriambus str. 5 steht ein iambisches Metron (\_\_\_, ebenso str. 10 \_\_\_, wonach der Rhythmus in Trochaeen umspringt; ähnlich σοφοί δὲ μέλλοντα τριταΐον ἄνεμον Nem. VII ep. 1, und, nach iamboglykoneischen Takten, hier str. 3. Dies Umspringen von lamben in Trochaeen ist neben der Häufigkeit der Kontraktionen und Auflösungen ein Hauptkennzeichen dieses Liedes: durchaus iambisch verläuft nur ep. 7, dreimal ist Diiambus einem Glykoneion vorgelagert (str. 2. 3, ep. 4), einmal mitten in glykoneische Glieder eingeschaltet (ep. 2); - es ist, wie man sieht, die aeolische Hyperthesis (~ \_), jetzt auch Anaklasis genannt, in größerm Format. Man darf hiernach wohl die Kretiker des Versanfangs (str. 5. 10, ep. 8) durchweg iambisch, des Versinnern (str. 1. 3. 9 bis. 10 bis. 11, ep. 5. 6. 8. 9) trochaisch lesen: Grundmotiv 'Ο πλούτος εὐρυσθενής (1) mit der unabweislichen Parallele 'Αναξιφόρμιγγες ϋμνοι (Olymp. II str. 1). Damit ist die Taktart festgestellt. Dochmien (str. 4. 6, ep. 1) sind in aeolischen Liedern Pindars nicht unerhört (Olymp. I str. 2. 9, ep. 4. 8); natürlich sind es noch keine attischen Dochmien, sondern, bald trochaisch, bald iambisch zu lesende, aeolische Dodranten. Was in den Strophen auf den Dochmiensatz folgt, zerfällt, solange man die in der Ueberliefrung gegebnen Indicien respektiert (ἀντ. β.' γ', στρ. γ.' δ'), in drei Verse: einen palimbaccheischen (molossischen) Monometer, der ein katalektischer Diiambus sein mußte (wie der Baccheus ev żνδρῶν Nem. VI), einen vorn kontrahierten (akephalen) Glykoneus und ein fünfhebiges Choriambikon (Pyth. VIII str. 4.5<sup>h</sup>). Wer, mit Boeckh, ohne nennenswerte Aenderung des Textes, die drei Silben mit dem folgenden Vers verbindet, erhält zwei ziemlich gleiche Choriambika, jedes fünfhebig, zusammen fünf Metra, genau den Umfang des dochmisch-choriambisch-dochmischen Satzes, der also, wie uns schon geläufig, in zwei Dodranten ein Trimetron darstellt. Der Rest der Strophen ist durchsichtig, bis auf die bisher weder erklärte noch beseitigte Quantitätsschwankung in der vierten Silbe des letzten Verses, erklärbar nur bei ionischer Messung, ---; aber die ist hier leider ganz unsicher. Unter allen Umständen zählt der Schlußsatz zehn Metra, gleich der Summe der beiden vorangehenden Sätze.

Hiernach gliedern sich die Strophen dreiteilig, in ein merkwürdig anschwellendes Vorspiel (iambo-troch. Dim., iambochor. Trim., iambo-glyc.-troch. Tetrameter), einen wesentlich choriambischen und einen iambotrochaischen Stollen.

In der Epodos begegnet uns: 1 dochmischer Dodrans ( str. 4. 6) mit choriambischem Dimetron ( str. 2. 5. 7. 8. 10), 2 Glykoneion ( str. 3) mit Iambikon und einem Dodranten, der, den Strophen unbekannt, den beiden folgenden Sätzen ein eignes Gepräge giebt. Der nächste Satz (II) bringt es (3) gleich zweimal nacheinander, darauf (4) Diiambus mit katalektischem Glykoneion: der andre (III) verbindet es erst (5) mit einem trochaischen Metron (Kretiker mit Auflösung der ersten Hebung), um es dann (6) von einem Choriambus und einem Kretiker (ohne Auflösung) in die Mitte nehmen zu lassen. Der Schlußsatz, an Umfang einem Strophenstollen gleich, hier, nach einem widerum anschwellenden Vorspiel und zwei innerlich eng verbundnen Stollen, den Abgesang darstellend, überrascht durch neue Formen der Iambotrochaika (vier kontrahierte gegen einen vollständigen), kehrt aber endlich zu breiten Glykoneen zurück, die letzten Verse energisch mit einem Kretiker abschließend.

Das Gedicht endlich, dessen tiefen Sinn Pindar selber als besonders schwer zugänglich bezeichnet, gilt bis auf den heutigen Tag auch in seinem Versmaß als ein Buch mit sieben Siegeln. Wir werden die Analyse am besteu mit der Epodos beginnen:

1 λοιπῷ γένει. τῶν δὲ πεπραγμένων

2 ἐν δίκα τε καὶ παρὰ δίκαν ἀποίητον οὐδ' ἄν

3 Χρόνος ὁ πάντων πατήρ δύναιτο θέμεν ἔργων τέλος.

4 λάθα δὲ πότμω σὺν εὐδαίμον: γένοιτ' ἄν.

5 εσλών γάρ ύπο χαρμάτων πήμα θνάσχει 6 παλίγχοτον δαμασθέν.

Sofort hebt sich der Schlußvers ab, ein iambischer Dimeter, und läßt eine Gruppe von fünf Versen übrig, unter denen, völlig unzweideutig, der mittlere als ein trochaischer Vers von neun Hebungen erscheint, was auf vier und ein halbes Metron oder auf drei Metra und einen Dodranten schließen läßt, also: χρόνος δ πάν των πατήρ δύναι το θέμεν έρ γων τέλος. Der selbe Dodrans erklingt denn auch, unmißhörbar, zu Anfang des vorhergehenden Verses: ἐν δίκα τε καὶ, wonach es jedenfalls in Trochaeen weitergeht, ob man nun, etwas künstlich, ein Trimetron heraushöre, oder, mit uns, zwei Dodranten, einen mit Auflösung der Anfangshebung und einen katalektischen. Wenn dann auch 5 sich leicht zu erkennen giebt, als eine Verbindung zweier baccheisch kontrahierter Iambika mit (natürlich iambischem) Dodrans, ferner die Anfangsmetra von 1 und 4 nach denen von 5 und 2 dreihebig zu messen sind - auch in den Strophen wird sich (3 - 6 und 5 - 2) Diiambus als Dodrans erweisen -, und endlich die beiden Schlußsilben von 4 einen Diiambus vertreten dürfen, so ist eine iambisch-trochaische Strophe festgestellt von geschlossenster Komposition:

Zuerst iambischer Dodrans und zwei iambische Metra, darauf, scharf ins Gehör fallend, trochaische Dodranten, dann, das Zentrum der Gruppe, wieder scharf ausgeprägte Trochaeen, drauf iambische Verse, der erste (4) in den Motiven ein Nachklang von 1, an Atemlänge seinen beiden Vorgängern gleich, der zweite (5) auf Schritt und Tritt seinem Partner (1) ähnlich und unähnlich zugleich. Ein feines, leises Dimetron schließt das Ganze ergreifend ab, τίς ἀν φράσαι δύναιτο;

Wenn hier iambische und trochaische Metra versweise gesondert auftreten, für die Strophen kündigt gleich der erste Vers ein andres Verhältnis an:

ι 'Αναξιφόρμιγγες υμνοι,

<sup>2</sup> τίνα θεόν, τίν' ήρωα, τίνα δ' ἄνδρα πελαδήσομεν;

- 3 ήτοι Πίσα μὲν Διός · 'Ολυμπιάδα δ' ἔστασεν 'Ηρακλέης
- 4 απρόθινα πολέμου.
- 5 Θήρωνα δὲ τετραορίας ἔνεκα νικαφόρου
- 6 γεγωνητέον, όπι δίχαιον ξένων,
- 7 ἔρεισμ' 'Απράγαντος,
- 8 εὐωνύμων τε πατέρων ἄωτον ὀρθόπολιν.

Die Versteilung 6/7 ist nicht anders zu beurteilen als Pyth. II ep. 3/4, Olymp. IX str. 7/8; dann haben wir deutlich mit Dimetren beginnende und schließende Stollen (1-3 und 4-7) und ein kleines Nachspiel (8). Aber es ist allerdings eine Frage von einschneidendster Bedeutung, ob wir ein Recht haben, ἔστασεν Ἡ(ρακλέης) 3d als Diiambus zu fassen, wenn wir die selben vier Silben str. 3a. 5a. 8a, ep. 1a. 4a als iambische Dodranten dreihebig messen. Die Auskunft, es seien alles Diiamben, nur habe man die des Versanfangs durch Vorpausen auf Dodranten zu ergänzen, wäre rundweg abzulehnen: iambischer Dodrans hat in der zweiten Senkung kein Recht auf Ancipität, andrer Gründe zu geschweigen. Durchschlagend aber ist, mein ich, die unleugbare Entsprechung von 3de und 7 (= 6de), wie die schon bei der Epodos bemerkte von 5a und 2\*, 3\* und 6\*: die im Anfange vollständigen und die kontrahierten Dodranten entsprechen einander, wie in der Epodos. kreuzweis, daher illustrieren sie einander vortrefflich; so mag denn auch Sa (εὐ-ωνύμων) sich nach ihnen richten. Also:

Die beiden Stollen freuen sich ebenso sehr der Variation als der Parallelisierung: 1 und 4 mögen beide iambotrochaische <sup>8</sup>)

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Von den paeonisch aussehenden Formen mit nie aufgelöster erster Länge ist wohl nur ep. 3<sup>d</sup>, am Schluß einer langen Reihe unzweideutiger Trochaika, kein lambikon. Die einmalige Einsilbigkeit der Anfangslänge im vorletzten und die einmalige Zweisilbigkeit im letzten

Dimeter sein; im übrigen sind sie einander ungleich genug. 2 geht durchweg iambisch; sein Gegenspieler 4 formt Dodrans und Iambikon anders, um darnach gar in Trochaeen umzuspringen. Etwas mehr gemein haben 3 und 6; aber da wo 3 einen neuen Anfang markiert mit unaufgesogner (übrigens stets langer) Senkung, scheint 6 Fermate beliebt zu haben, und während es dort am Schluß des Stollen schnell noch einmal in Trochaeen umbiegt, leiten hier, wie in der Epodos, baccheisch verkürzte Iambika zu dem nachspielartigen Schlußvers über. Das Nachspiel der Strophen (8) geht nach einem letzten iambischen Gliede trochaisch weiter, zum ersten Mal, seit 1, ohne Aufsaugung der Schlußsenkung, um, wie Isthmien VIII, beruhigend mit einem trochaeochoriambischen Dodranten zu schließen: παίς δ κισσοφόρος.

Dies ist die mir seit Jahren feststehende Komposition eines tiefernsten Liedes, von dessen Vortragsweise wir leider gar nichts wissen: liegen hieratische Tänze zu Grunde? denn daß hier, wie Pythien V, die regelmäßigen, ganz von fern an Paeonen anklingenden Kontraktionen etwas Besondres sind und sich auch beim Schreiten des Reigens irgendwie müssen bemerkbar gemacht haben, ist außer Zweifel.

Aber hier, wo es uns reizte, in das Nebelmeer praehistorischer Vermutungen hinauszusteuern, heißt es, aus innrer und äußrer Not zugleich: κώπαν σχάσον. Wichtigeres ließe sich schon jetzt über die Vorgeschichte des Dodranten sagen, des merkwürdig vielgestaltigen Dreihebers, ohne dessen Anerkennung, wie sich wohl gezeigt hat, kaum eine der aeolischen Strophen Pindars verständlich ist. Aber auch das fordert einen eignen Aufsatz.

Berlin.

Otto Schroeder.

Metron, δυσφρονάν παραλύει (52), scheinen in Wechselwirkung zu stehn. Das alles deutet auf eine überaus sauber durchgeführte Komposition.

## Der Dioskurenmythus in Pindars 10. nemeischer Ode.

(Ein Beispiel einer Mythenidealisierung.)

In die religionsgeschichtliche Entwicklung, die von dem Glauben an die Autorität der Sagentradition zu einer selbständigen Stellung gegenüber der Mythologie führte, greifen neben den polemisierenden und allegorisierenden Philosophen auch die Dichter selbst thätig ein. Als Vermittler zwischen dem ererbten Sagengut und dem von Geschlecht zu Geschlecht sich verfeinernden sittlichen und religiösen Empfinden haben sie sich bemüht, die Kluft zwischen den Mythen und den geläuterten Göttervorstellungen der Neueren nicht zu groß werden zu lassen. Hochstrebende Naturen unter ihnen, θείοι ποιηταί nach Plat. Menon 81 B, veredelten die überkommenen Sagen durch Umdichtungen. Unter diesen Männern nimmt Pindar eine hervorragende Stelle ein 1). Ίδιάζει ὁ Πίνδαρος, das ist eine Wahrheit, auf die Aristarch in den Pindarscholien bei Besprechung der Mythen immer wieder hinweist. Pindar geht in seinen Mythen seine eigenen Wege, und man muß mit möglichster Unbefangenheit an ihn herantreten, wenn man seiner Auffassung auf die Spur kommen will. Das erregende Moment für Umgestaltungen im großen Stil waren für ihn seltner Gründe der poetischen Komposition (dies kommt bei ihm vor in der Argonautensage P. IV, 252), als ein Aergernis, das sich seinem in religiösen Dingen fein empfindenden Gemüt aufdrängte. Ein Streben nach Idealisierung der Götter und Helden ist meistens die treibende Kraft seiner Umbildungen. Ein Bei-

<sup>1)</sup> Vgl. Leopold Schmidt, Ethik der Griechen I 138.

spiel hievon soll im folgenden an der Form des Dioskurenmythus in N. X nachgewiesen werden.

Den Anstoß zu dieser Untersuchung gab die Stelle N. X. 62: δρυδς εν στελέχει ημένον. Sie wird schon im Altertum so paraphrasiert, wie sie Rumpel, lex. Pind. unter στέλεγος übersetzt: in cava quercu. Die Scholien zu v. 114, welche den Bericht der Kyprien und Pindars als wohlvereinbar verbinden (Κάστωρ ἐλόχα, nicht auch Polydeukes nach Pindar, ἐν κοιλή δρυτ κρυφθείς und ίδων διά της δρυίς nach Stasinos 2) paraphrasieren: ὁ μὲν οὖν Κάστωρ ἐλόχα τὸν Ἰδαν, φησίν, (Stasinos) εν ποιλή δρυί πρυφθείς και τον Λυγκέα. Die gleiche Auffassung bei Pausan. 4, 2, 7: Λυγκεύς, δν έφη Πίνδαρος. ότω πιστά, ούτως όξυ όραν, ώς και διά στελέχους θεασθαι δρυός. Schol. Aristoph. Plut. 210 (Λυγκεύς) τοσούτον όξυωπέστατος ήν, ώς καὶ δι' ελάτης ίδειν Κάστορα δολοφονήσαντα (lies δολοφονήσοντα) τὸν ἀδελφόν, ώς φησι Πίνδαρος. Ebenso stimmen die Neueren 3) darin überein, daß die Worte bedeuten: in dem (hohlen) Stamm einer Eiche sitzend.

Eine Entscheidung hierüber ergibt sich erst, wenn man Pindars Darstellung im ganzen erwägt. Es ist kein Zweifel, daß Pindar von der Erzählung der Kyprien ausgeht. Um daher sein Verfahren verfolgen zu können, muß man wissen, was jenes Epos über den Streit der Dioskuren und Aphariden berichtete. Die Quellen, die uns für eine Herstellung der Kyprien zu Gebote stehen, sind außer Pindar selbst zunächst Proklus. Seine in neuer Zeit angegriffne Autorität 4) steht fest gerade bei dieser Erzählung, wo er selbständig ist gegenüber Apollodor und dem Vatikanischen und Jerusalemer Exzerpte, welch letztere den Besuch des Paris bei den Tyndariden und den Tod der Dioskuren nicht erzählen. Apollodor hat nur

Wagner, Proklus und Apollodorus, n. Jahrb. f. Ph. 145, 1892.

<sup>2)</sup> Vgl. Abel, schol. in Pind. Nem. et J. p. 322—323.
3) Ich führe an: Bergk, poët. l. Gr. I ed. IV. p. 312 umschreibt die Lage mit quercu tectus. Ty. Mommsen, parerga Pindarica p. 30: Castora insedisse robori vgl. p. 34 sub quercu. Ihm stimmen ganz bei Feine, de Aristarcho Pindari interprete, Jena 1883 p. 318 und Horn, de Aristarchi studiis Pindaricis. Greifsw. 1883 p. 68. In Roschers mythologischem Wörterbuch im Artikel "Dioskuren" von Furtwängler steht Sp. 1160 Z. 30; bei Pindar saß "nur Kastor im Baume".
4) Vgl. die Aufsätze von Bethe, Proklus und der epische Cyclus. Hermes 26, 1891. Wentzel, neue philol. Rundsch. 1891, N. 22 und 23. Wagner, Proklus und Apollodorus, n. Jahrb. f. Ph. 145, 1892.

teilweise noch den Bericht der Kyprien bewahrt, dagegen viel eingesprengtes fremdes z. B. pindarisches Gut. Noch mehr tritt die Abhängigkeit von Pindar hervor in dem vielfach wörtlich mit Apollodor übereinstimmenden Bericht in Tzetzes schol. ad Lycophr. 511 extr. Die andre Hauptquelle ist in Lykophrons Alexandra 5) die dunkle Weissagung vom Streit der Dioskuren und Aphariden. Auch die scholia vetera ad Lyc. (ed. Kinkel) kannten nach Wentzels Beweis die Kyprienerzählung und sind als Quelle zu benützen. Aus diesen Quellen läßt sich folgende Erzählung der Kyprien wiedergewinnen 6).

Die Dioskuren waren Kinder des Zeus fr. 6 ed. Kinkel. Kastor ist sterblich, Polydeukes unsterblich fr. 5. Phoibe und Hileaira waren Töchter Apollos fr. 7. Leukippos war also nur ihr Pflegevater, von dem sie den Namen hatten. Leukippos, Aphareus und Tyndareos waren Brüder, die Kinder derselben also Vettern und Basen 7). Die Leukippiden wurden von den Dioskuren ohne Brautgeschenke dem Vater Leukippos entführt 8). Dann kam Paris nach Lakonien und fand (in Amyklä) bei den Tyndariden gastliche Aufnahme 9). Bei dem Gastmahle warfen die Aphariden den Dioskuren jene Entführung ohne Brautgeschenke vor (Lyc. 538-549). Als trotzige Antwort darauf raubten die Dioskuren nach dem Gastmahl (Lyc. 546 αὖθις) den Aphariden eine Rinderherde 10) und brachten sie dem Leukippos als nachträgliche Brautgeschenke dar 11). Auf dem Rückwege lauerten sie in einer hohlen Eiche versteckt den verfolgenden Aphariden auf. Lynkeus erspähte beide vom

cophron. p. 18—29. Göttingen 1890.

7) Lyc. 546—47 αὐτανέψιοι ἀνεψιαῖς δρνισι und Kinkel fr. 7.

 <sup>5)</sup> Vgl. Holzingers Kommentar zu Lycophron v. 546.
 6) Ich stütze mich hiebei auf Wentzel, ἐπικλήσεις V. de schol. Ly-

<sup>7)</sup> Lyc. 546—47 αὐτανέψιοι ἀνεψιαῖς ὄρνισι und Kinkel fr. 7.
8) Lyc. 547 γ άμους βιαιοχλώπας άρπαγάς τε συγγόνων, 549 ἀλφης της ἀεδνώτου δίκην. Diese ἀέδνωτος ἀλφης ist von der Kunst oft dargestellt z. B. auf der Vase des Meidias, und einer Vase der Sammlung Coghill, die Darstellungen besprochen von Bursian, Archäol. Zeitg. 1852 u. Kuhnert, bei Roscher unter "Leukippiden".

9) Proclus: ἐπιβάς δὲ τῆ Λακεδαιμονία "Αλεξανδρος ξενίζεται παρὰ τοῖς Τυνδαρίδαις. Lyc. 538 τὸν πλανήτην 'Ορθάνην (sc. 'Αλέξανδρον) δταν δόμοις σίνιν καταρρακτῆρα δέξωνται πικρὸν (οἱ Τυνδαρίδαι).

10) Proclus: τὰς "Ιδα καὶ Λυγκέως βοῦς ὑφαιρούμενοι.
11) Schol. vet. ad Lyc. 548: ὀνειδισθέντες γάρ οἱ Διόςκουροι ὑπὸ τῶν 'Αφαρέως παίδων ὡς μὰ ἐδεδώκεσαν ἔδνα ὑπὲο τῶν Λευκίππου θυγατέρων ήλασαν

ρέως παίδων ώς μη έδεδώχεσαν έδνα ύπερ τῶν Λευχίππου θυγατέρων ήλασαν τάς 'Αφαρέως βούς δόντες (lies δώσοντες) τῷ Λευχίππφ.

Taygetos aus in der Eiche, da seine Augen auch durch den Baum sahen fr. 9.

Αίψα δὲ Λυγκεύς

Τηθηετον προσέβαινε ποσίν ταχέεσσι πεποιθώς, ακρότατον δ' άναβας διεδέρκετο νήσον απασαν Τανταλίδου Πέλοπος · τάχα δ' εῖςιδε κύδιμος ήρως δεινοῖς ὸφθαλμοῖσιν ἔσω δρυὸς ἄμφω κοίλης Κάστορά θ' ἱππόδαμον καὶ ἀεθλοφόρον Πολυδεύκεα

νύξε δ' ἄρ' ἄγχι στὰς μεγάλην δρῦν (nach Abel). Er eilte mit Idas herbei; Idas stach durch den Baum und durchbohrte Kastor <sup>12</sup>) <sup>13</sup>). Eine etruskische Skarabäe des jungarchaischen Stils zeigt den Tod Kastors, der in den Rücken getroffen und mit der rechten Hand nach der Wunde fahrend auf einer Erhöhung zusammensinkt. Furtwängler, die antik. Gemmen, Bd. 1, Tafel XVII, 36. Polydeukes erlegt mit dem Speer den Lynkeus <sup>14</sup>). Idas entflieht und stellt sich am Grabmal des Aphareus zum Kampfe <sup>15</sup>), dort überwältigt er beinahe den Polydeukes, indem er ihn mit dem Grabstein des Aphareus trifft <sup>16</sup>). Allein Zeus erschlägt den Idas mit seinem Blitze <sup>17</sup>). Polydeukes und Kastor erhalten von Zeus

13) Proclus και Κάστωρ μεν ύπό του Ίδα άναιρείται, Lyc. 553 ὁ μέν (Idas), κρανεία κοιλον οὐτάσας στύπος φηγού κελαινῆς, διπτύχων Ενα φθερεί. Apollod. 3, 11, 4: Λυγκεύς δὲ ἰδών Κάστορα ἐμήνυσεν Ἱδα κακείνος αὐτόν κτείνει.

15) Lyc. 559 ἄγαλμα πήλας (ὁ Ἱδας) τῶν Αμυκλαίων τάσων und Pind.

v. 66 τύμβφ σχεδόν πατρωίφ ergänzen sich gegenseitig.

16) Apoll. 3, 11, 5 (Πολυδεύκης) βληθείς ὑπ' ἐκείνου ("Ιδα) πέτρα κατὰ τῆς κεταλῆς πίπτει σκοτωθείς. Ebenso sind bei Lykophron die Aphariden von Natur stärker als die Dioskuren v. 517 οἱ λεόντων τῶνδε (τῶν Τυνδαριδῶν) καρτερώτεροι ('Αφαρητίδαι) vgl. v. 561—563.

17) Lyc. 560 περαύνιοι βολαί. Apoll. 3, 11, 5 παὶ Ζεὺς Ἱδαν περαυνοῖ. Proklus übergeht in seiner Kürze das Eingreifen des Zeus: Λυγπεὺς δὲ

καί Τδας ύπο Πολυδεύκους (άναιρείται).

<sup>12)</sup> Vor νόξε ist eine Lücke und Idas, nicht Lynkeus, als Subjekt zu νόξε zu nehmen, vgl. Ribbeck, rhein. Mus. 33 p. 460—461. Nach Rehm's Ansicht soll dieses Zitat, der Absicht Aristarchs entsprechend, nur zum Beweise dienen, daß bei Pindar nicht ημένος, sondern ημένον zu lesen ist. Aus dem letzten Vers νόξε δ' ἄρ' etc. geht hervor, Kastor und der Baum sind das Angriffsobjekt, also ist Kastor im Baume und das ηρθαι auf ihn zu beziehen. Ob aber Idas oder Lynkeus dabei Subjekt ist, war für Aristarchs Zweck gleichgiltig und ist daher nicht bemerkt.

<sup>14)</sup> Proclus Λυγκεύς δε καὶ "Ιδας ὁπὸ Πολυδεύκους (ἀναιρεῖται). Lyc. 556 ὁ δ' (Polydeuces) αι σιγύμνφ πλεύρ ἀναρρήξας βοὸς (Lyncei) κλινεῖ πρὸς οδδας. Apoll. 3, 11, 5 τὸν μεν Λυγκέα κτείνει τὸ δόρυ προέμενος (εс. ὁ Πολυδεύκης.

abwechselnde Unsterblichkeit 18).

Man sieht, daß die zwei Hauptquellen, Proklus und Lykophron, sich gegenseitig ergänzen. Beide erzählen vom Gastmahle des Paris. Lykophron erzählt den bei Proklus übergangenen Anlaß des dabei ausgebrochenen Streites: die Aphariden nahmen sich ihrer ohne Brautgeschenke entführten Basen an. Den darauf folgenden Raub der Rinder, der bei Lykophron übergangen und nur in seinen Scholien zu finden ist, erzählt Proklus. In dem aus dem Raube entstehenden Kampfe und der Verklärung der Dioskuren stimmen wieder beide völlig überein. Es paßt also der Anfang und der Schluß ganz zusammen; in der Mitte greifen aber sozusagen die Bruchflächen der Fragmente so genau in einander, daß das Original mit Sicherheit wiederhergestellt werden kann.

Besondere Erörterung fordert ein Punkt. Proklus gibt den Grund des Rinderraubes nicht an. Wir entnahmen denselben dem Lykophron. Allein zu dem kurzen Bericht des Rinderraubs bei Proklus (τὰς "Ιδα καὶ Λυγκέως βοῦς ὑφαιρούμενο:) würde auch die Version bei Apollodor passen. Stand also nicht vielleicht diese in den Kyprien?

Die Erzählung Apollodors paßt nicht zu dem sicher überlieferten Gastmahl; denn hier sind Paris, die Dioskuren und Aphariden anfangs noch friedlich vereint. Apollodors arkadischer Beutezug könnte also erst nachher stattfinden. Es ist aber ganz unwahrscheinlich, daß die Brüderpaare ohne besonderen Anlaß gerade jetzt, solange der Fremdling im Lande war, auf Abenteuer hätten ausziehen sollen. Der Kampf der Aphariden und Dioskuren ist jedoch keineswegs eine "sehr störend eingeschobne "19) Episode, wie es bei Aufnahme des apollodorischen Berichtes sich ergeben würde, sondern ist ein unentbehrlicher Teil der Erzählung. Den Menelaos ließ Stasinos verreisen, damit Paris freie Hand bekäme. Ebenso aber mußte er, um das πιθανόν zu wahren, die Dioskuren vom Schauplatz verschwinden lassen. Denn des Entführers Paris Weg

<sup>18)</sup> Procl. καὶ Ζεὺς αὐτοῖς ἐτερήμερον νέμει τὴν ἀθανασίαν Lyc. 566 ἀφθίτους τε καὶ φθιτούς. Apoll. 8, 11, 6 Ζεὺς ἀμφοτέροις παρ' ἡμέραν καὶ ἐν θεοῖς εἶναι καὶ ἐν θνητοῖς ἔδωκε.

19) F. Wagner a. a. O. p. 255.

führte ja an dem Wohnort der Dioskuren vorbei. ließ daher bei jenem Gastmahl den Streit ausbrechen und hatte so ein vollkommen befriedigendes Motiv für die Entfernung der Dioskuren. Die Erzählung Lykophrons, nicht die Apollodors, paßt also zu den Kyprien, und man sieht, wie die obige Rekonstruktion sich auch in den weitern Zusammenhang des Epos organisch einfügt.

Um eine vollständigere Einsicht in das Pindar vorliegende Sagenmaterial zu erhalten, müssen wir noch einen Blick werfen auf eine ganz andre Version dieser Mythe. Darnach waren die Leukippiden mit den Aphariden verlobt. Beim Hochzeitsfest entführten die als Gäste geladenen Dioskuren die Bräute. Die Aphariden verfolgten die Räuber, und es kam zum Kampfe. Die Sage wird als sehr jung bezeichnet 20). Da ihr aber der gleiche Naturmythus zu Grunde liegt, so ist sie wahrscheinlich ebenso alt als die Sage vom Kampf um die Rinder 21). Jedenfalls war sie schon zu Pindars Zeit bekannt. Dies beweist die Darstellung des Leukippidenraubs am Heroon zu Gjölbaschi, die abhängig sein dürfte von Polygnots Gemälde im Anakeion zu Athen Paus. 1, 18, 1. Die Darstellungen am Heroon sind nirgends von der Tragödie beeinflußt, sondern behandeln die Stoffe rein episch, nachweislich unter Polygnotischem Einfluß 22). Die Sage geht also gewiß auf eine ältere epische Quelle 23) zurück und kann Pindar nicht unbekannt gewesen sein 24). Die

p. 77 der historische Streit Lakoniens gegen Messenien.

22) vgl. das Heroon von Gjölbaschi-Trysa von Otto Benndorf und George Niemann. Wien 1889 p. 159 ff. u. p. 249 u. Tafel XVI.

28) Nach Benndorf a. a. O. p. 166 auf den Leukippidenkatalog

F. Welcker, griech. Trag. 3, 978 und 1048.
 Nach Myriantheus, die Acvins oder arischen Dioskuren, München 1876 S. 48 ff.: Die Leukippiden sind Töchter des Sonnengottes Leukippos; daher erscheint in den Kyprien Apollo als ihr Vater. Sie bedeuten die Morgenröte, indisch Surya, die im Rigveda als Gattin der Açvins erscheint. der Götter des Morgenzwielichts. Ebenso sind aber auch die Kühe eine in den Veden oft gebrauchte Bezeichnung für die Strahlen der Morgenröte und die Morgenröte selbst. Nach dem Besitze der Morgenröte, mag sie nun als Frau (bei den Griechen nachträglich verdoppelt zu zwei Frauen) oder als Kuhherde bezeichnet sein, streben die Dioskuren, die Götter des Zwielichts. In der Sage der Kyprien ist die alte Naturbedeutung verdoppelt, indem der Raub der Bräute und der Rinder neben einander steht. In dem Streite der Zwillingspaare um diese Besitztümer spiegelt sich nach Wilamowitz, Isyll.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>) Die weiteren archäologischen und literarischen Quellen dieser

Scholien zu N. X, 60 heben es daher mit Recht als eine charakteristische Wahl Pindars hervor: Abel p. 313: δ δὲ Πίν-δαρος οὐ διὰ τὰς νύμφας φησὶν αὐτοῖς γεγενῆσθαι τὴν στάσιν, ἀλλὰ διὰ βοῶν ἀπελασίαν.

Die Kyprien waren also die Vorlage Pindars. Unrichtig ist aber die Behauptung, Pindar schließe sich völlig an die Kyprien an. (Welcker, ep. Kykl. II, 97 u. Kuhnert, bei Roscher "Leukippiden" Sp. 1988 Z. 27). Vielmehr wandte der Dichter nun seine poetischen Künste an, mit denen er Götter und Heroen von bedenklichen Zügen zu reinigen wußte. An der Entführung der Bräute ohne Brautgeschenke, an dem Raub der Rinder, an dem Auflauern mußte Pindar Anstoss nehmen, ebenso wie er den Raub der Rinder des Geryones durch Herakles nicht billigte (vgl. unten Fussnote 27).

Der Angelpunkt der pindarischen Darstellung ist die scharfe Scheidung zwischen dem sterblichen Kastor und dem unsterblichen Polydeukes. Nach der ältesten Sage waren beide Götter. Noch bei Hesiod waren beide Zeussöhne <sup>26</sup>). Bei Pindar wird abweichend von den Kyprien mit Bedeutung hervorgehoben, daß nur Polydeukes Sohn des Zeus, Kastor dagegen Sohn des Tyndareos ist. Zeus spricht v. 80: Έσσί μοι υίός τόνδε δ΄ ἔπειτα πόσις σπέρμα θνατὸν ματρὶ τεὰ πελάσαις στάξεν ηρως. Dem entsprechend sind auch die Rollen des Polydeukes und des Kastor geschieden.

Indem Pindar in lyrischer Weise nicht die natürliche Reihenfolge des Geschehens einhält, setzt er die Schilderung des Wechsellebens der Dioskuren an die Spitze; dann folgt die Geschichte des Streites. Von dem vorhergehenden Raube der Leukippiden läßt er aus begreiflichen Gründen nichts verlauten. Idas tötet den Kastor wegen eines Streites um Rinder. Das πως, beigefügt dem ἀμφί βουσίν, beweist, daß Pindar eine ausführliche Geschichte dieses Rinderstreites kannte, die er aber

Sage siehe bei Benndorf a. a. O. p. 165 und Roscher, "Leukippiden" Sp. 1995—1996.

<sup>&</sup>lt;sup>2δ</sup>) Kinkel fr. 110: ὁ μὲν 'Ησίοδος ἀμφοτέρους Διὸς εἶναι γενεαλογεῖ. Hom. hymn. XVII: Κάστορα καὶ Πολυδεύκε' ἀείσεο, Μοῦσα λίγεια, Τυνδαρίδας, οἱ Ζηνὸς 'Ολυμπίου ἐξεγένοντο. Cypr. fr. 6: τοὺς δὲ (Διοςκούρους) μετὰ τριτάτην 'Ελένην τέκε (ὁ Ζεὺς) θαῦμα βροτοῖσι, wobei freilich trotzdem Kastor sterblich ist.

dahingestellt sein läßt. Es ist die Darstellung der Kyprien. Auch das Folgende paßt zu den Kyprien: Lynkeus erblickt den Kastor, vom Taygetus aus spähend, δρυδς ἐν στελέχει ημενον. Man übersetzt zunächst ganz unbefangen: den Kastor, der in dem (natürlich hohlen) Stamme einer Eiche saß. Man wundert sich, daß bei Pindar nur Kastor, nicht beide Dioskuren im Baume sitzen; ja man korrigiert sogar das ημενον in ημένος (Didymus) oder ημένους (Bökh, kl. Schr. V, 301) oder ημένου (Thiersch), um völlige Uebereinstimmung mit den Kyprien zu erzielen. Allein wir sind schon durch jenes πως aufmerksam und bereit, einer selbständigen Auffassung Pindars zu begegnen. Lynkeus sieht nur den Kastor im Baume, nicht beide Dioskuren wie in den Kyprien; also war auch nur Kastor im Baume.

Die folgenden Worte v. 65: αὐτίκα γὰρ ήλθε Λήδας παῖς διώχων zeigen unbestreitbar diese Abweichung Pindars von den Kyprien. Polydeukes erscheint jetzt erst auf dem Kampfplatz und zwar zufällig - eine solche Fiktion muß ja jeder dem Dichter erlauben -, nicht mit der Absicht zu verfolgen. Denn sonst müßte es heißen ήλθε διώξων. Das Präsens drückt darauf machte mich Dr. Rehm (München) aufmerksam - die Koincidenz der Handlungen aus: er kam und verfolgte 26). Von ihm war also v. 59-64 gar nicht die Rede, sondern nur von Kastor, wie auch Christ in seinem Kommentar hervorhebt. Polydeukes hat mit dem, wenn auch noch so schonend berührten, Rinderstreit gar nichts zu thun; verbannt bleibt vollends der Gedanke, daß er an dem in den Kyprien erzählten Rinderraub teilgenommen. Das wäre seiner als eines Zeussohnes gänzlich unwurdig. Er saß also jedenfalls nicht im Baume, und die Korrekturen von Didymus, Bökh und Thiersch sind hinfällig.

Eine bedeutende Abweichung Pindars von den Kyprien ist damit festgestellt. Es gilt nun, den neuen Mythus sich klar vor Augen zu stellen. Es wäre lächerlich, wenn Pindar rein äußerlich und mechanisch den Polydeukes aus dem in

Dagegen I. III (IV) 71 Θηβάν ἀπὸ Καδμειᾶν προςπαλαίσων ἤλθ' ἀνήρ. Für PI, 52 μετανάσσοντας ἐλθεῖν ἤρωας ἀντιθέους Ποίαντος υἰόν ist auch ein Futur oder futurischer Sinn zu fordern, μεταβάσοντας coni. Kayser.

den Kyprien beschriebenen Zusammenhang hätte herausnehmen und dem Kastor zwei Mannesteile an Heldentum und Schuld auf laden wollen. Er muß vielmehr auch Kastors Rolle sachgemäß geändert haben, und zwar in idealisierendem Sinne, da dieser gleichfalls in der Ode gefeiert und ein vergöttlichter Heros ist.

Die Entlastung Kastors klingt leise an in dem Wörtchen πως. Wenn Pindar nicht ausdrücklich die Kyprienerzählung zurückweist, so redet er doch kein Wort, das Kastors Schuld anerkennte <sup>27</sup>). Wenn man einmal ganz unbefangen nur das ansieht, was dasteht, so kann ein gewöhnlicher Rinderstreit gemeint sein, seit den Zeiten Abrahams und Lots (Gen. 13, 7) und noch früher das alltäglichste Ereignis im Grenzgebiet. Dabei kann man nicht von einer besondern Schuld des einen oder andern Teils reden, wie es dagegen bei jenem übermütigen Raube der Dioskuren in den Kyprien der Fall wäre. Pindar hat also bezüglich des Rinderraubes den Polydeukes völlig frei von jeder Teilnahme gesprochen; aber Kastors Rolle hat er auch nicht unverändert übernommen, sondern seine Schuld zum mindesten sehr in Frage gestellt.

Nun erhebt sich die Frage, ob Pindar bezüglich des hohlen Baumes nur einseitig geändert hat, indem er den Polydeukes herausnahm, den Kastor aber darin sitzen ließ. Soll der neue Mythus innerlich geschlossen sein, so muß Kastors Sitzen im Baum doch einen bestimmten Zweck haben. Lauert er den Aphariden auf? Unmöglich, das konnten wohl die beiden Dioskuren thun, jedoch Kastor allein könnte auch aus einem Hinterhalte nicht den Kampf mit den beiden Aphariden aufnehmen, und die von Pindar erfundne Trennung von seinem Bruder wäre bei solcher Absicht geradezu unglaublich. Wäre

Er geht hier noch weiter als in anderen Fällen, wo er das Mittel der Verschweigung anwendet bei Thaten, deren Wirklichkeit er doch nicht abstreiten will oder kann; so vom Morde des Phokos N. V. 14 αἰδέομαι μέγα μεταξίν ἐν δίκα τε μἡ κεκινδυνευμένον, von der mißglückten Himmelfahrt des Bellerophon O. XIII. 91 διασωπάσομαί μοι μόρον ἐγώ, wozu die Scholien als typischen Grund Pindars angeben οὐ γάρ ἄξιον πολλούς καὶ μεγάλους ἐπαίνους ὑπέρ αὐτοῦ διϊόντα καὶ τῶν συμβάντων αὐτῷ μνησθήναι κακῶν. Aehnlich unserer Sage ist des Herakles Rinderraub, den Pindar so wenig unbeanstandet läßt als den der Dioskuren fr. 81 ed. Schroeder σὰ δ΄ ἐγὼ παρά νιν αἰνέω μέν, Γαρυόνα, τὸ δὲ μἡ Διὶ φίλτερον σιγῷμι πάμπαν, vgl. fr. 169.

Pindar so aufzufassen, so wäre seine Umänderung eine rechte Stümperarbeit. Ebenso unmöglich ist die Annahme, daß sich Kastor aus Furcht allein in einen Baum versteckt hätte; eine so unwürdige Handlung dichtet Pindar dem begünstigten Heros nicht an. Endlich ist es doch auch auffallend, daß Pindar gar nichts von dem Hohlsein des Baumes andeutet. Alle diese Gründe sprechen gegen die zu den Kyprien stimmende Auffassung: in dem Stamme einer Eiche sitzend. Es bietet sich aber, rein sprachlich betrachtet, noch eine andre Auffassung dar: das Wörtchen èv heißt auch auf, στέλεχος 28) auch der Stumpf, und ήσθαι 29) zunächst ruhig sitzen, nicht im Hinterhalt

auf Lynkeus, lasen, wie G. Hermann, de Pindari dial. opusc. I, 266. Auch Mezger gibt in seinem Kommentar S. 467 diese Uebersetzung ohne nähere Begründung.

<sup>18)</sup> στέλεγος heißt zunächst der Stamm, arboris ea pars, quae ex radice surgit et postea in ramos finditur (Stephanus). Aristot. H. an. 6, 1 ἀλλ' εἰςδυόμενος εἰς τὰ στελέχη (ὁ ἔποψ) ἐν τοῖς κοίλοις αὐτῶν τίκτει. Theophr. h. pl. 2, 6, 1 ώστε ἐν γίνεσθαι τὸ στέλεχος. ib. 4, 16, 1: διαμθείρεται δὲ τὰ πολλά (τὰ δένδρα) κῶν σχισθή τὸ στέλεχος Theophr. de caus. pl. 5, 5, 3 εν ποιεί το στέλεχος. Diese Bedeutung auch in den derivatis μονοστελέχης Th. h. pl. 2, 6, 9 und στελεχώδης ib. 3, 15, 1 und 3, 17, 1 στέλεχος bezeichnet aber auch den gestutzten. oben abgeschnittenen längeren oder kürzeren Stamm, das Stammende unten an der Wurzel, den Baumstumpf. Alio nomine στέλεχος dicitur πρέμνον (Stephanus). πρέμνον ist der Wurzelstock. In dieser Bedeutung wird στέλεχος gebraucht Herod. 8, 55 ώρων βλαστόν έχ τος στελέχεις δσον τε πηχυχίον ἀναδεδραμηχότα. In dem brennenden Tempel brannte der Baum bis auf den Stumpf nieder; dies war auch die Auffassung des Altertums Paus. 1. 27, 2 λέγουτι δέ καὶ τάδε. κατακαυδ ή ναι μέν την έλαιαν ήνικα ό Μήδος την πίλιν ένέπρησεν "Αθηναίοις. κατακαυθείσαν δέ αύθήμερον όσον τε έπί δύο βλαστήσαι πήχεις. Die Fähigkeit des Oelbaums, auch aus dem Stumpf Schößlinge zu treiben. berichtet Th. h. pl. 2, 1, 4. de caus. pl. 1, 3, 5. Th. h. pl. 2, 2, 2 κυπάριττος δε . . . ἐν Κρήτη καὶ ἀπό τοῦ στελέχους (φύεται), οἶον ἐπὶ της όρείας εν Τάρρα: παρά τούτοις γάρ έστιν ή κουριζομένη κυπάριττος αύτη δε άπό της τομής βλαστάνει πάντα τρόπον τεμνομένη και άπό γης (wenn also das stehen gebliebene στέλεχος nur ein πρέμνον ist) καὶ ἀπὸ τοῦ μέσου καὶ ἀπὸ τοῦ ἀνωτέρω. ib. 2. 2, 3 οι δὰ (περί δρυός φασι) καὶ ἀπὸ τοῦ μέσου καὶ ἀπὸ τοῦ ἀνωτέρω. ib. 2. 2, 3 οι δὰ (περί δρυός φασι) καὶ ἀπὰ αὐτοῦ τοῦ στε λ έχους κοπέντος (βλαστάνειν). ib. 2, 5, 5 δσα δὰ ἐκ τοῦ στε λ έχους .... ἀπὰ αὐτοῦ τοῦ στε λ έχους εἰσίν. Nieander bei Athen. B 610 a συκέης ὁπότε στέ λεχος καθὸ κόπου κανκούτας ἐλάσσσου λουσίας όποτε στέ λεχος βαθό κόπεφ κακκρύψας ύδάτεσοιν άειναέεσοιν νοτίζοις, φύσονται πυθμέσσιν άκήριοι (μύκητες). Der Stumpf ist ganz mit Dung bedeckt, wie der Eppich bei Theophr. h. pl. 2. 2. 1 φύρται δε και κάλαμος. εάν τις διατέμνων τάς ήλακάτας πλαγίας τιδή και κακκρύψη κόπρφ και γη. Endlich bedeutet στέλεχος auch den aus dem Stamme geschnittenen Klotz. Alio nomine στέλεχος dicitur πορμός (Stephanus). Aristoph. Lysistr. 3:)6-38 στελέχη φέροντας, ώσπερ βαλανεύσοντας, ώς τριτάλαντον το βάρος. Weitere Stellen siehe bei Stephanus.

sitzen; die Stelle darf man mithin übersetzen: auf dem Stumpf einer Eiche sitzend 30).

Ist diese Uebersetzung sprachlich möglich, so ist sie sachlich gefordert. Sie entspricht Pindars ethischer Auffassung des Mythus, die wir als die treibende Kraft seiner Umgestaltung festhalten müssen. Da nach Pindar bei dem Rinderstreit kein besonderes Unrecht Kastors vorlag, so bestand für ihn auch kein Anlaß, sich aus bösem Gewissen oder mit böser Absicht in einen Baum zu verstecken; er denkt vielmehr gar nicht an den Streit, sondern sitzt harmlos auf einem Baumstumpf. Dem Einwande, daß die unmittelbar folgende Hervorhebung von Lynkeus scharfem Auge dafür spräche, daß Kastor im Baume saß, ist zu entgegnen, daß auch so noch das scharfe Gesicht des Lynkeus wunderbar bleibt, der auf so weite Entfernung den einzelnen Mann erblickte. In gehässigerem Lichte erscheint nun die That der Aphariden. Es ist ein Ueberfall, bei dem zwei gegen einen stehen. Daher folgt mit Gerechtigkeit des Zeus Strafe auf den Fuß 31). Nach dem Morde entfliehen beide, ohne gleich den Kampf mit dem unvermutet auftretenden Polydeukes zu wagen.

Vielleicht wollte Pindar mit dem doppelsinnigen Ausdruck δρυδς εν στελέχει ήμενον absichtlich das Bild der landläufigen Erzählung wachrufen, und doch derselben, für den Nachdenkenden deutlich genug, ein grobes Mißverständnis vorwerfen und seinerseits den wahrheitsgemäßen Verlauf der Geschichte angeben. Derartige Zweideutigkeiten, die bei Einführung von Mythenumwandlungen noch öfter nachgewiesen wurden 32), ent-

30) ήσθαι wird gebraucht O X 33 μυχοίς ήμενοι "Αλιδος Μολίονες ὑπερφίαλοι. Dagegen καθήσθαι O I 85 τί κὲ τις ἀνώνυμον γήρας ἐν σκότφικαθήμενος ἔψοι μάταν fr. 81 ed. Christ πασά κεστία καθήσθαι

<sup>22</sup>θήμενος ἔψοι μάταν. fr. 81 ed. Christ. παρά μεστία καθήσθαι.

31) Das Epos fragte nach dieser Gerechtigkeit noch nicht, aber Pindar. Man vergleiche dagegen, wie bei Theokrit id. XXII der höchste Gott den Idas, den Rächer seiner Ehre und seines Bruders, in schändlich ungerechter Weise niederblitzt. Ueberhaupt wird die Gedankentiefe von Pindars Idealisierung durch den Vergleich mit Theokrits rein äußerlicher Verherrlichung der Dioskuren recht klar.

32) So Heimsoeth, Rhein. Mus. 5, S. 6. In P. III, 27 f. muß man außer der warmen Begeisterung für Apollo "auch die Feinheit bewun-

<sup>32)</sup> So Heimsoeth, Rhein. Mus. 5, S. 6. In P. III, 27 f. muß man außer der warmen Begeisterung für Apollo "auch die Feinheit bewundern, mit welcher der Dichter in der stillschweigenden Polemik die gewöhnliche Erzählung Schritt vor Schritt nachahmend dieselbe absiehtlich beibehält bis zu dem entscheidenden Wort, wo denn die Aenderung selbst und das, was er an die Stelle setzt, als solches um so

sprechen ja recht der Neigung Pindars, Rätsel aufzugeben. Ol. II 93 ἐς δὲ τὸ πὰν έρμηνέων χατίζει. Seine Volksgenossen selbst fanden an solchen Rätselworten besonderes Wohlgefallen, ja hielten sie für einen nötigen Bestandteil der Poesie. So spielt bei Plato eine große Rolle in der Beurteilung der Poesie das αἰνίττεσθαι ποιητικῶς rep. 332 C, μετὰ ποιήσεως ἐπικρύπτεσθαι τοὺς πολλούς Theaet. 180 D, vgl. Lysis 214 D, Alcib. II 147 C u. a.

Polydeukes erreicht die Aphariden am Grab ihres Vaters Aphareus. Während der Frevelmut der Aphariden nicht zurückschreckt vor Verletzung des väterlichen Grabes, zeigt sich des Polydeukes göttliche Natur in der gewaltigen Bezwingung seiner Gegner und besonders in der Hülfe, die er von Zeus erfährt. Auch hier sind bemerkenswerte Abweichungen vom Bericht der Kyprien. Dort verlief der Kampf wahrscheinlich so. Des Idas Speer stak im Baume. Polydeukes durchbohrte

bedeutsamer hervortritt. Denn so beginnt er: οὐδ΄ ἔλαθε σχοπόν (absichtlich zweideutig — auch die gewöhnliche Fabel von dem Raben erzählt so). ἐν δ΄ ἄρα μηλοδόκφ Πυθώνι τόσσαις ἄτεν (auch dies ist noch immer gemeinschaftlich) ναοῦ βασιλεύς Λοξίας (die bezügliche Benennung als Uebergang) καινάνι παρ΄ εὐδυτάτφ (der wars, mit dem er allein verkehrte) γνώμαν πιθών, πάντα Ισαντινόφ, worauf der begeisterte Preis des allwissenden Gottes. Vgl. hiezu Wilamowitz, Isyll. S. 58. O. I. 25 τοῦ μεγασθενής ἐράσσατο γαιάοχος Ποσειδάν, ἐπεί νιν καθαροῦ λέβητος ἔξελε Κλωθώ ἐλέφαντι φαιδίμον ώμον κεκαδμένον. Man könnte dies sprachlich berechtigt mit Bökh explic. ad fr. 63 extr. übersetzen: den Poseidon liebte, als ihn Klotho aus dem blanken Kessel zog, mit Elfenbein geschmückt an der glänzenden Schulter, was zu der alten Sage stimmen würde. Man muß es aber übersetzen, wie Leopold Schmidt, Pindars Leben u. Dicht. S. 263 angibt: "Mit einer Zweideutigkeit, welche lebhaft an den Stil des Sophokles erinnert, scheint er für den flüchtigen Hörer die hergebrachte Fabel beizubehalten, deutet aber für den aufmerksamen bereits seinen Zweifel an, indem er die Liebe Poseidons zu dem schönen Knaben entstehen läßt, "da Klotho ihn, durch eine elfenbeinglänzende Schulter ausgezeichnet, aus dem reinen Kessel genommen hatte". καθαρός ist im Sinne von sittlich rein gebraucht, wie P. III, 27 καθαρόν σπέρμα von Apolis Samen, O. VI 158 καθαρά σκάπτφ, ähnlich wie fr. 34, 5 άγνφ πελέκει, weil der Hieb, mit dem Hephästus Athenes Geburt bewirkte, nicht ruchlos war. Der Kessel ist entweder das Becken, in welchem das Kind zuerst gebadet wurde, oder vielleicht der Leib der Mutter. Klotho steht glückverheißend bei der Geburt zur Seite, wie O. VI, 42.

heißend bei der Geburt zur Seite, wie O. VI, 42.
Ich verkenne nicht, daß in N. X das anfangs hervorgerufene Mißverständnis nicht in so evidenter Weise richtig gestellt wird, wie in
P. III und O. I. Allein das war hier, als bei einem nebensächlichen
Zug der Sage, auch nicht so notwendig; er muß sich durch den übrigen unzweideutigen Zusammenhang des neu entstandenen Mythus

von selbst korrigieren.

mit dem seinen des Lynkeus Seite (πλευραίσι Pind. v. 70, πλευρά Lyc. v. 556). Idas floh ohne Speer, ebenso folgte Polydeukes. Am Grab nahm Idas den Stein als Wurfgeschoß. Bei Pindar entfliehen die beiden Aphariden vom Thatort, werfen mit vereinten Kräften den Stein, aber nicht an den Kopf (Apoll. 3, 11, 5) sondern an die Brust. Die Vorstellung, die Aphariden seien die Stärkeren (Lyc. 517) und der halbüberwältigte Heros werde nur durch die Hülfe des Zeus vor dem drohenden Tod bewahrt (Apoll. 3, 11, 5), weist Pindar mit den starken Worten zurtick v. 68 άλλ' ου γιν φλάσαν, ουδ' άνέχασσαν und 72 χαλεπά δ' ἔρις ἀνθρώποις δμιλείν πρεσσόνων. Daß ihm der Wurf nicht schadete, zeigt er durch die jetzt erst erfolgende Erlegung des Lynkeus. Auch mit dem Idas wäre er noch fertig geworden. Das Eingreifen des Zeus erscheint nicht als eine Rettung, sondern als eine Ehrung. Nachdem der Dichter noch einen Blick auf das grausenerregende Geschick der Aphariden geworfen hat, die unter dem Feuer des Blitzes fern von der Heimat verbrennen, wendet er sich zu dem glänzenden Loos der Dioskuren. Ihnen ist von Zeus beschieden, (wie in den Kyprien), vereint einen Tag um den andern abwechselnd in Therapne und im Olymp zu wohnen.

So hat Pindar die Erzählung der Kyprien zu einem neuen, lebensvollen Mythus umgewandelt und an der Sage eine doppelte Läuterung vorgenommen. Polydeukes erscheint, wie es Pindars Auschauung über die Reinheit einer göttlichen Natur entspricht, ganz fleckenlos und weit über das menschliche Maß hinausgehoben. Kastor wird von dem Vorwurf des Rinderraubs möglichst, von dem des Auflauerns ganz befreit. Die scharfe Gegenüberstellung der unsterblichen Natur des Polydeukes und der Sterblichkeit des Kastor soll den Unterschied zwischen einem Gott und einem Menschen fühlbar machen; die sich da öffnende Kluft wird aber in großartiger Weise überbrückt durch die Größe der göttlichen Freundestreue, da ein Gott um eines lieben Sterblichen willen die Hälfte seiner Göttlichkeit hingibt 33). Damit ist der Grundton der Ode, dem Hause des Theaios ein Hoffnungsstern für künftige Siege und

<sup>88)</sup> Friederichs, pindarische Studien S. 91.

Wohlfahrt, im Mythus ausgeprägt: wie Polydeukes, der Gott, dem Kastor die höchste Treue erwies, so halten nun die beiden vergotteten Tyndariden den Nachkommen des Pamphaes die Treue, — wenn sie fromm sind, so wie Kastor nach Pindars Darstellung fromm und schuldlos war v. 53 (οἱ Τυνδαρίδαι) μάλα μὲν ἀνδρῶν δικαίων περικαδόμενοι . καὶ μὰν θεῶν πιστὸν γένος.

Pindar ist mit der Verwerfung des alten Mythus und in der Gesinnung, die in seiner Umbildung sich kundgibt, geradezu ein Vorläufer Platos und reiht sich würdig in den religionsgeschichtlichen Zusammenhang, der oben kurz berührt wurde. In dem Philosophen ist das Vertrauen auf das subjektive sittliche Gefühl schon so erstarkt, daß er der Tradition gegenüber über Diebstähle und Gewaltthätigkeiten von Göttersöhnen das Wort wagt: σότε γὰρ ἀληθὲς σὐτ' εἰκός, ἀλλ' ὅστις δρᾶ τοιούτον παρανόμως, σότε θεὸς σότε παῖς ἐστί ποτε θεῶν legg. XII, 941 B.

Hersbruck.

Friedrich Staehlin.

## XII.

## Das XXXII. Kapitel der platonischen Apologie.

A. v. Bamberg hat sich wiederholt in der Zeitschrift für das Gymnasialwesen (Bd. L. 1896. S. 639 und LV. 1901. S. 496) und dazwischen hinein in einem Programme: Quaestiones criticae in Platonis quae fertur Apologiam (Gotha 1899. S. 12) für die Unechtheit des 32. Kapitels der platonischen Apologie erklärt. Ueberhaupt finden von unserer Schutzschrift nur Kap. 1. 16-21 bis p. 33 A. 23-26. 29. 31. 33 und auch diese erst nach einigen Ausscheidungen eine gewisse Anerkennung nach ihrer inhaltlichen und formellen Seite. Doch will er auch bei diesen disiecta membra nicht unbedingt bejahen, daß sie platonisch seien. Ueber diese Art der Kritik wird ja jeder, der die Schrift in ihrer Totalität als Kunstwerk schätzt, mit Stillschweigen hinweggehen können. gibt die Widerlegung eines geradezu typischen Abschnittes nämlich der für die Unechtheit des 32. Kapitels vorgebrachten Gründe - erwünschten Anlaß, verschiedene Wahrnehmungen vorzubringen, die sich einer wiederholten und eingehenden Lektüre aufgedrängt haben. Außerdem aber erfordert die Wichtigkeit gerade dieses Kapitels der Apologie für die Erkenntnis der Entwicklung der philosophischen Unsterblichkeitslehre von Sokrates bis zu Platon 1) und die ihm bisher in der Geschichte des Unsterblichkeitsglaubens überhaupt beigemessene Bedeutung<sup>2</sup>) doch auch eine Prüfung und womöglich eine Sicherstellung gegenüber den wider seine Echt-

2) Rohde: "Psyche" II.<sup>3</sup> S. 263 ff.

<sup>1)</sup> Gomperz: "Griechische Denker" II. S. 67 und 347. Sonstige Literatur bei Gercke Einl. z. Plat. Gorg. p. XXXI<sup>3</sup>.

heit vorgebrachten Gründen und damit eine eingehende Analyse des Kapitels selbst. Diese Analyse wird sich vornehmlich mit seinem künstlerischen Aufbau und dem in ihm vermittelten Gedankengehalt zu beschäftigen haben und dies in beständiger Rücksicht darauf, ob nach beiden Seiten sich eine für Platon und gerade für die Apologie charakteristische Ausprägung erweisen läßt.

Wir fragen demnach: Sind wirklich die Gründe des Kritikers so zwingend? Enthält das Kapitel nichts von sokratisch-platonischem Gedankengut? Ist es wirklich nach Inhalt und Form so unwürdig des Geistes des Meisters und seines noch größeren Schülers, wie die Athetese behauptet? Und läßt sich endlich seine Echtheit nicht auch durch anderweitige Zeugnisse aus dem Bereiche der Sokratik erhärten?

Sehen wir uns denn zunächst nach den Ursachen um, welche das Verdikt gegen unser Kapitel hervorgerufen haben, so ist die vornehmte wohl in der, wenn auch nicht ausgesprochenen Tatsache zu suchen, daß seine Ausscheidung für den ersten Blick keine geradezu klaffende Unterbrechung in dem Fluß der allgemeinen Gedankenentwicklung hervorruft. Doch beweist diese Tatsache zunächst nur das Eine, daß wir in dem Kapitel eine in sich abgeschlossene, sekundäre, darum nicht minder wichtige Gedankenreihe, ein eigenes Dispositionsglied vor uns haben, das sich aus der Gedankenkette mit der eben erwähnten Wirkung auslösen läßt. Aber die Athetese bezeichnet ja unser Kapitel als einen nur den Zusammenhang der Kapitel 31 und 33 störenden Eindringling. Es legitimire sich als solchen schon durch den Umstand, daß man nach den in ihm vorgebrachten Erörterungen in dem nun folgenden (33.) Kapitel nicht etwa die durch die Ueberlieferung feststehende Einleitung erwarten sollte: άλλ à καὶ ύμας χρή, ω ἄνδρες δικασταί, εὐελπίδας είναι πρός τὸν θάνατον, sondern eher: καὶ ὑμᾶς ο ὖν χρή κτλ. Wie steht es damit? Der Kritiker übersieht, daß ἀλλὰ nur einen neuen Dispositionsteil einleitet, der den vorausgehenden in seiner Gesamtheit, nicht in seiner letzten Einzelheit berücksichtigt. Der Gedankengang besagt also: "Ich bin aus den drei angegebenen, von mir erschlossenen, daher zunächst nur für mich 3) giltigen Gründen, nämlich dem Schweigen des Daimonion und den zwei Möglichkeiten des Zustandes nach dem Tode voll froher Hoffnung für mein Ende. Doch auch ihr sollt es sein, da sich meine beiden letzten Schlüsse allerdings auf den euch geläufigen Anschauungen aufgebaut haben.\* Damit ist es also nichts!

Doch im engsten Anschluß an seine vorige Begründung findet v. Bamberg, daß der an diese Einleitung des Schlußkapitels sich anreihende Satz: καὶ εν τι τοῦτο διανοείσθαι, άληθές, ὅτι οὐκ ἔστιν ἀνδρὶ ἀγαθῷ κακὸν οὐδὲν οὕτε ζῶντι ούτε τελευτήσαντι, οὐδὲ ἀμελεῖται ύπὸ θεῶν τὰ τούτου πράγματα sich wieder nur auf die in Kap. 31 gegebene Erwähnung des Daimonion, nicht aber auf den Inhalt des "aller göttlichen Hoffnung baren" Kapitels 32 beziehen könne. Trennt aber wirklich diesen Satz und den Inhalt unseres Kapitels eine ganze Welt? Toto genere differunt behauptet ja der Kritiker. Setzt nicht hier (wie im Phaid. 91 B und 107 D) schon der Aorist τε-λευτήσαντι eine Darstellung des Zustandes nach dem Tode voraus? Und ist endlich in der Tat dieses 32. Kapitel so aller göttlichen Hoffnung bar, wenn es in dem ersten Teil der von ihm gegebenen Alternative wenigstens Freiheit von allen irdischen Gebrechen in Aussicht stellt, in seinem zweiten Teil aber in einer für die Apologie überhaupt charakteristischen Steigerung 4) das göttliche Jenseitsideal absoluter Gerechtigkeit und Weisheit 5), kurz des absoluten Glückes verheißt: τά τε γὰρ ἄλλα εὐδαιμονέστεροί εἰσιν οἱ ἐκεῖ τῶν ἐνθάδε, καὶ ἦδη τὸν λοιπὸν χρόνον ἀθάνατοί εἰσιν (41 C).

Doch wird sich mit derartigen Erörterungen Sokrates nicht selbst untreu, der nach 29 A-B und 37 B nur weiß, daß er vom Tode nichts weiß? Dieser Einwurf v. Bambergs ist nach keiner Seite beweiskräftig. Schon Prantl hat in der

<sup>3)</sup> Das in dem Abschnitt 40 D-41 B fünfmal wiederholte ἐγώ bezw. έγωγε, sowie das hier dreimal gebrauchte οίμαι versetzen uns doch deutlich in eine subjektive Sphäre.

<sup>4)</sup> Eine Gesamtdarstellung der reichen in der Apologie zum Ausdruck gebrachten Kunstmittel dürfte gerade diese Seite der künstlerischen Gestaltungskraft Platons am wenigsten übersehen, die ich in meinem Programme: "Die Anklage des Sokrates" (Neustadt a. H. 1900) S. 38 ff., 49 u. 50 kurz gestreift habe.
b) Vgl. unten die S.S. 205 u. 224.

45. Anmerkung zu seiner Uebersetzung darauf hingewiesen, daß unser Kapitel den Charakter "mythischer Rede" insoferne erhält, wenn trotz jenes Ausspruches des Sokrates auf den Zustand nach dem Tode in bestimmteren Ausdrücken eingegangen wird. Diese Ausdrücke nehmen ja, abgesehen vom Daimonion, auch auf die verbreitetsten Anschauungen vom Tode Rücksicht und sind in diesem Sinne von Plato selbst (39 E) mit διαμυθολογήσαι charakterisirt. Ohne nämlich an dem historischen Hintergrunde des Inhalts der auch durch v. Bamberg aufrecht erhaltenen Partie 29 A-B zweifeln zu wollen, kann man doch das Eine mit Sicherheit behaupten: Vom apologetischen Standpunkt aus hat diese Leugnung den praktischen Endzweck, die Todesfurcht als unberechtigt hinzustellen und dafür die positive Möglichkeit in den Vordergrund treten zu lassen, daß der Tod ein Gut, vielleicht sogar das größte Gut sei. Damit ist zu gleicher Zeit die Ankundigung des 32. Kapitels gegeben, das sich ja in mythischer Rede mit dieser Frage befaßt.

Schon dadurch erscheint die Echtheit unseres Kapitels gesichert. Und seine Authenticität wird noch durch den Umstand bekräftigt, daß es auch sonst mit seinen Vorgängern und seinem Nachfolger aufs engste verzahnt ist, so daß von einer reinlichen Ausscheidung auch nicht im entferntesten die Rede sein kann. Denn der mit dem echt platonischen Ausdruck ἀπαλλαγείς (37 D, 39 C, 41 D) eingeleitete Gedanke ἀπαλλαγείς τούτων των φασκόντων δικαστων είναι (40 E) entspringt wie der im vorhergehenden Kapitel in positiver Form gebrachte: ὑμᾶς γὰρ δικαστὰς καλῶν ὀρθῶς ἄν καλοίην (40 A) dem zu Ende des ersten Kapitels (18 A) aufgestellten Ideal des Richters: δικαστού γάρ αΰτη άρετή sc. αὐτὸ τοῦτο σκοπείν καὶ τούτω τὸν νοῦν προσέχειν, εἰ δίκαια λέγω η μή, einem Ideal, dem auch 35 C mit etwas anderen Worten Ausdruck gegeben Mit diesem Satze berührt sich weiter eine sichtliche Parallele, die zwischen dem ironischen Seitenhieb: πάντως οὐ δήπου τούτου γε ένεκα οί έκει αποκτείνουσι (41 C) und dem ähnlichen Satze: καίτοι οὐ ταύτη τη διανοία κατεψηφίζοντό μου καί κατηγόρουν (41 D) besteht; sie zeigt den Gegensatz zwischen der Gerechtigkeit im Jenseits und der Ungerechtigkeit

auf Erden, wie sie sich in den κατήγοροι und καταψηφισάμενοι geoffenbart hat. Eine weitere Beziehung verbindet das echt platonische πολλή ελπίς unseres Kapitels mit dem εὐελπίδας des letzten Abschnittes der Apologie in derselben Weise, wie auch im Phaidon in demselben Zusammenhang πολλή ελπίς (67 B) mit εὔελπις (63 C, 64 A) abwechselt. Wenn endlich unser Kapitel wiederholt vom Volksglauben (τὰ λεγόμενα 40 C, E, 41 A, C) ausgeht, so korrespondirt es deutlich mit dem offenbar ebenfalls auf dem Boden des Volksglaubens stehenden Satz des 31. Kapitels: ὅσοι οἰόμεθα κακὸν είναι τὸ τεθνάναι (40 C). Ja noch mehr: dieses letzte Wort des Kapitels 31 wird durch das αὐτό des Anfangssatzes unseres Kapitels direkt aufgenommen. Doch halt! Dies hat auch v. Bamberg gesehen und deshalb auch hier das kritische Messer angesetzt mit der Begründung, dieser für seine Athetese des 32. Kapitels so unbequeme Satz des Kapitels 31 könne unmöglich der Ausspruch des Sokrates sein, der ja überhaupt leugne, daß der Tod ein Uebel sei und vor allem (28 A) die Möglichkeit zugegeben habe, daß er sogar das größte Gut sei. Aber mit demselben Rechte, mit dem der Kritiker hier in der uns überlieferten Form der Apologie einen inneren Widerspruch zu entdecken glaubt, dürfte man ihm selbst einen Widerspruch in der Logik seiner Athetese imputiren, wenn er einerseits an dem zuerst angeführten Orte in höchst einseitiger Weise betont, Sokrates wisse nur, daß er von der Bedeutung des Todes nichts weiß, und andrerseits in seinem Programme S. 11 doch die logische Möglichkeit zuläßt, daß der Tod das höchste Gut sei. Ist es nun bei einer Athetese wie der obigen schon verdächtig, wenn sie, um ein Gedankenganzes aus dem Wege zu räumen, auch benachbarte und räumlich getrennte Teile mitbeseitigen muß, die mit diesem in logischem und sprachlichem Zusammenhange stehen, so erscheint diese Operation gerade hier völlig unangebracht, wo überhaupt nicht die Athetese, sondern die Exegese das Wort hat oder doch haben sollte.

Sokrates führt nämlich hier mit den ἀποψηφισάμενοι eine seiner gewöhnlichen dialektischen Untersuchungen (τοῖς ἀποψηφισαμένοις ἡδέως ἄν διαλεχθείην 39 E und ὑμὶν γὰρ ὡς φίλοις οὐσιν ἐπιδεῖξαι ἐθέλω 40 A), um sich mit ihnen

in betreff übernatürlicher Dinge auseinanderzusetzen. Das bezeichnende Wort für diese Auseinandersetzung ist διαμυθολογήσαι, ein Ausdruck, der, wie bereits angedeutet, schon in seiner äußeren Form den Inhalt dieser Unterhaltung kennzeichnet, da diese ,ein Gebiet berührt, das mehr der Vorstellung als dem Begriff anheimfällt". Das ist auch die übereinstimmende Anschauung von Cron zur Stelle, Hirzel in seiner Schrift: "Ueber das Rhetorische und seine Bedeutung bei Plato" S. 74, Prantl an dem schon angegebenen Orte und endlich in allerdings etwas zu modifizirender Weise Stallbaum zu Phaidon 61 E. Zumal an der letzteren Stelle ist das Wort (wenn auch nicht wie Apol. 39 E und Phaidon 70 B als Kompositum, sondern wegen des vorhergehenden διασχοπείν in der das Nämliche wie das Kompositum besagenden Grundform) gebraucht und dabei noch in ähnlichem Zusammenhang wie an unserer Stelle verwertet. Ja der besonnene Ribbing vermutet in seinen Sokratischen Studien I. S. 336, daß in der nun (Phaid. 64 E) folgenden und durch μυθολογήσαι vorbereiteten, berühmten Darstellung, wie das Philosophiren nichts anderes als ein Verlangen zu sterben sei, eine weitere Ausführung von Apol. 29 A und vor allem von unserem Kapitel (40 C-E) gegeben ist, eine Vermutung, deren Wichtigkeit für die Authenticität unseres Kapitels auf der Hand liegt, und deren Richtigkeit wir unten noch besonders werden bestätigen können. Ja wir können noch weiter gehen und behaupten, auch das διαμυθολογήσαι des 31. Kapitels setze den Inhalt des 32. Kapitels mit Naturnotwendigkeit voraus, da es, nur von Daimonion gebraucht, zu Mißverständnissen Anlaß geben mußte. Dadurch wäre ja diese innere Stimme des Sokrates in die mythische Sphäre gerückt und der Anklage Vorschub geleistet worden, daß Sokrates sein Daimonion an die Stelle der von ihm entthronten Götter des Volksglaubens setze. Wir sehen: das 32. Kapitel mit seiner Annahme der Möglichkeit der mythischen Anschauungen vom Hades ist zugleich ein apologetisches Korrelat zu seinem Schluß ex silentio daemonii. So ist denn der Inhalt dieses διαμυθολογήσαι ein dreifacher: das aus dem Reiche der Transcendenz hereinragende Daimonion, der wundersame, ewige Todesschlaf und endlich der sagenhafte Komplex der Volks-

vorstellungen über das Schicksal der Seele nach dem Tode. Diese Vorstellungen des lebensfreudigen Griechenvolkes hatten aber, von Homer (à 488 ff.) angefangen, einen recht düstern Hintergrund 6), und so macht sie sich Sokrates in einer wenn auch reservierten Form (ὄσοι οἰόμεθα κακὸν είναι τὸ τεθνάναι) zu eigen, um sie durch seine Beweise von ihren Schrecken zu entkleiden (οὐχ ἔσθ' ὅπως ἡμεῖς ὀρθῶς ὑπολαμβάνομεν, wobei ήμεις wegen 41 D besonders betont ist: ich, der Unschuldige, und ihr als Repräsentanten der άληθῶς δικασταί) und sie dabei aus den rohen Vorstellungen heraus in eine höhere, in eine ethische Sphäre zu rücken. Welches Mittel ist denn hiefür natürlicher und geeigneter, als daß er sich dabei der für seine Elenktik charakteristischen Methode bediente, die manchmal nicht ohne ironischen Anflug sich auf den Boden der von ihm zu bekämpfenden vulgären Ansicht stellte, wie auch Xen. Mem. IV, 6, 15 bezeugen? Dabei konnte er dann gleichwohl das àcteiov 7) des Attikers walten lassen, indem er da, wo es sich darum handelte, ihm wohlgesinnten Hörern einen tief eingewurzelten Irrtum zu entreißen, sich, wenn auch in restringirter Form, in diesen Irrtum mit einschloß. Und nun geht - ein neuer Beweis für die Echtheit unseres Kapitels - die von dem Redner im vorigen Kapitel aufgenommene Fiktion einer gemeinschaftlichen Untersuchung auch ins 32. Kapitel über, und mit der Aufforderung έννοήσωμεν και τηδε läßt sich Sokrates auf den Inhalt dieser verschiedenen Vorstellungen vom Jenseits ein. Dies mußte, wie Schanz z. St. richtig bemerkt, deshalb als notwendig erscheinen, weil die Schlußfolgerungen aus dem Daimonion und seinem Schweigen natürlich nur für Sokrates Geltung beanspruchten, während für andere die Folgerungen auf einen Beweis gestützt werden mußten. Hier haben wir also eine ähnliche Art doppelter Beweisführung, wie sie Platon bei demselben Gegenstand auch im Phaidon 8), im Georgias und in der Politeia 9) verwendet.

7) Gercke z. Plat. Gorg. 527 D; Rehdantz-Blass z. Demosth. I. 2.

<sup>6)</sup> Rohde a. a. O. I<sup>2</sup>. S. 55.

<sup>8)</sup> Hirzel a. a. O. S. 47 ff. Diese doppelte Art der Argumentation hat auch das ausnahmsweise einmal gute schol. zu Phaid, 62 B erfaßt: ἐν ἀπορρήτοις: ἐνταῦθα τὸ πρῶτον πρόβλημα, τὸ μὴ ὁεῖν ἐξάγειν

Die Beweisführung an unserer Stelle gabelt sich wieder in eine Alternative (δυοῖν θάτερον) 10), die Verwertung der Möglichkeit der Auflösung und des Fortlebens der Seele. Der formale Parallelismus dieser Alternative ist schon durch xal είτε — εί δ' αύ hervorgehoben, während ihr Inhalt in der allgemeinen Ankündigung des Themas (40 C) für unser Gefühl wieder nach seiner objektiven und subjektiven Seite 11) geschieden und, wie schon gesagt, nach dem ästhetischen Gesetz der Steigerung ihrer Beweiskraft und Wirkung auf die Hörer geordnet ist: Die erste Möglichkeit ist nämlich objektiv betrachtet der Zustand des Nichts (η γάρ οἱον μηδὲν εἰναι) oder, soweit dies für das Subjekt in Betracht kommt, der Mangel jeglicher Empfindung (μηδὲ αἴσθησιν μηδεμίαν μηδενὸς ἔγειν τὸν τεθνεῶτα). Es ist dies die in den Kreisen der Gebildeten in jener Zeit der Aufklärung stark verbreitete 12) materialistische Anschauung vom Schicksal der Seele nach dem Tode, die in der Philosophie des Demokritos ihre wesentlichste Stütze fand, wie unter anderen 13) auch Lukian Philops. 32 bezeugt: Δημόχριτος ἐπίστευε μηδέν είναι τὰς ψυχὰς ἔτι ἔξω γενομένας τῶν σωμάτων. Dieser Zustand, der von Platon mit einem empfindungslosen Schlummer verglichen wird, ist zunächst, wie dies oft gerade in den Zeiten geistiger Hochkultur geschieht 14) und mehr in der damaligen Stimmung des Platon

έαυτόν, οδ ἐπιχείρημα μυθικόν ἐξ 'Ορφέως ληφθέν' ἔπειτα δεύτερον διαλεχτικόν καὶ φιλόσοφον. <sup>9</sup>) Hirzel a. a. O. S. 60.

<sup>10)</sup> Ein echt platonischer Ausdruck: Krit. 52 A; Phaid. 66 E, 76 A,

<sup>102</sup> D; Theait, 187 C.

11) Ein ähnliches Beispiel dieser zur Verstärkung dienenden Teilung des Begriffes (Schanz z. Plat. Krit. 43 C) findet sich Apol. 23 A: ἀπέχθειαί μοι γεγόνασι καὶ οΐαι χαλεπώταται καὶ βαρύταται. Ersteres bedeutet von unserem subjektiven Standpunkt aus: "unangenehm", letzteres für eine objektive Betrachtungsweise: "schwerwiegend". Diesen nach beiden Seiten vorgenommenen Qualitätsbestimmungen der ἀπέχθειαι entsprechen auch die durch sie geweckten seelischen Stimmungen, die 21 E geschildert sind: Das λυπούμενος entspringt der Unannehmlichkeit, das δεδιώς dem Gewicht dieser Verfeindungen.

<sup>12)</sup> Ueber das Sinken des Seelenglaubens in damaliger Zeit überhaupt vergleiche man Gomperz a. a. O. S. 67 ff., über derartige Anwandlungen bei Euripides Rohde a. a. O. II. S. 2523 und 264. Zeugnisse in dieser Richtung gibt Platon im Phaid. 70 A. 77 B-D, 80 D. in der Polit. 363 C ff. (Spott über tà èv "A.300) und 608 D. Ueber Xen. Kyrup. VIII, 7, 22 wird unten die Rede sein.

13) Die übrigen Zeugnisse bei Rohde a. a. O. II. S. 190 Anm. 2 u. 3.

<sup>14)</sup> Aehnliche müde Resignation auch bei Soph. Ai. 554. (Vgl. Schneidewin-Nauck z. St.)

als der des Sokrates begründet ist, als κέρδος (40 D-E) als χέρδος, noch nicht als ἀγαθόν bezeichnet. Gleichwohl ist dieser Zustand des Todesschlummers, der ewig währt und nicht wie im jüngern Phaidon 71 C ff. mit einem Erwachen zu neuem Leben endigt, immer noch beseligender als das Glück des Großkönigs, das Platon im Euthyd. 274 A im Scherz durch Sokrates selbst und im Gorgias 470 E durch den Mund der vulgären Meinung als den Gipfel alles irdischen Daseins preisen läßt. Aber ein ἀγαθόν ist erst die Verwirklichung der zweiten Möglichkeit, die Fortdauer der Seele nach dem Tode. Diese Anschauung des Sokrates über den Zustand nach dem Tode ist in ihrer Unterscheidung von κέρδος und άγαθέν, wie sie hier vorliegt, durchaus verständlich. Wie in dem Leben des Diesseits (31 A), so steht auch im Jenseits der Zustand der bewußten Seelenvorgänge theoretisch über dem Zustand der unbewußten. So ist denn erst die im zweiten Teile unseres Kapitels nach den Vorstellungen des Volksglaubens geschilderte Möglichkeit, die einer objektiven Betrachtungsweise als eine μεταβολή, dem hier allerdings weniger deutlich zum Ausdruck gebrachten subjektiven Gefühl als μετοίχησις ενθένδε τη ψυχη είς αλλον τόπον 15) erscheint, so ist denn erst diese Möglichkeit ein ἀγαθόν, ja in ihrer vollendetsten Seite ein ἀμήχανον εὐδαιμονίας, das schon 29 A angekündigte πάντων μέγιστον τῶν ἀγαθῶν. Dieses auf dem Grund der Volkssage von Platon aufgebaute Ergebnis ist auch des historischen Sokrates nicht unwürdig 16). Denn dort vermag der platonische Sokrates unter viel günstigeren Vorbedingungen (41 C) als auf Erden seinem Berufe nachzugehen, seinem Berufe, ohne den ihm das Leben schon im Diesseits keinen rechten Inhalt hatte (38 A), und wie dort, so auch hier seine Menschenprüfung fortzusetzen, wie er so freudig betont: καὶ δὴ τὸ μέγιστον, τοὺς ἐκεὶ ἐξετάζοντα καὶ ἐρευνῶντα ὥσπερ τοὺς ἐνταῦθα διάγειν, τίς δὴ αὐτῶν σοφός ἐστιν καὶ τίς οἴετα: μέν, ἔστιν δ' οὐ (41 B). Aber wie? Ist nicht in diesen Worten der Grundton gegeben, der zuerst in den berühmten Kapiteln

<sup>15)</sup> ἐνθένδε εἰς ἄλλον τόπον echt platonisch; vgl. Phaid. 107 Ε ἐνθένδε ἐκεῖσε im gleichen Zusammenhang.

16) Hirzel: Der Dialog I. S. 262.

VI-VIII erklungen ist, hier aber in noch höhere Schwingungen versetzt wird? Dort wandte er sich zunächst an die μάλιστα εὐδοκιμοῦντες (22 A), vor allem an die Staatsmänner und dann an die Dichter, um hier wahres Wissen zu finden, aber mit einem Enderfolg, der gerade im umgekehrten Verhältnis zu seinen Erwartungen stand. Hier findet er statt der Unwissenheit der irdischen Staatsmänner, bei denen er doch auf Erden die höchste Weisheit vorausgesetzt hatte (21 C), die unterirdischen ἄνακτες 17) Minos, Radamanthys und Aiakos nebst Triptolemos als die wahrhaften Vertreter der apeth des Richters, wie er sie 18 A umschrieben hatte, als die άληθῶς δικασταί und damit auch absolute δικαιοσύνη, die in letzter Linie auch auf σοφία zurückgeht (Xen. Mem. III, 9, 5). An Stelle der Unwissenheit der ihm zeitgenössischen Dichter, der Dichter, die doch hienieden für die Repräsentanten theoretischer Weisheit gelten, findet er die vom Glanz der mythischen Vorzeit umstrahlten Dichtergestalten des Orpheus, Musaios, Homer und Hesiod, die schon seiner Zeit als die priesterlichen Verkünder dogmatisch feststehender und damit absoluter Weisheit erschienen. Dort braucht er also seine Erwartungen nicht immer tiefer herabzustimmen, und statt zur Sammelgruppe der δημιουργοί oder χειροτέχναι zu gehen, wie dies im Diesseits geschah, kann er einer heroischen Sammelgruppe sich nahen, die inhaltlich aus zwei Elementen zusammengesetzt ist, und deren Vertreter bisher ungerecht oder unklar beurteilt wurden, wie dies auf Erden auch bei den Handwerkern, den δοχούντες φαυλότεροι είναι ἄνδρες πρός το φρονίμως έχειν (22 A) der Fall war. Es sind dies nämlich erstens diejenigen Gestalten des Mythos, deren ἀρετή, wie die des Palamedes, Aias und anderer, sei es aus Bosheit oder Kurzsichtigkeit ihrer Umgebung keine Anerkennung fand, und die dadurch gerade wie Sokrates unschuldiger Weise ein tragisches Ende genommen haben. An sie reiht sich dann eine andere Halbgruppe, welche auf ihre σοφία erst noch zu prüfen ist, und aus der Agamemnon, Odysseus und Sisyphos namhaft gemacht sind. Bei dieser letzten Sammelgruppe also wird er eigentlich erst

<sup>17)</sup> Hom. λ 570 heißt Minos αναξ.

recht einsetzen können mit seiner Prüfungstätigkeit, die ihm auch dort erst das Leben zum Leben macht. Platon läßt also hierbei den Meister von der Volksmeinung ausgehen, die wiederum von Homer, dem ersten literarischen Zeugen des Griechentums, anhebend (\(\lambda\) 568-571, 572-575, 601-614) lehrt, daß die Verstorbenen, vor allem die gottbegnadeten Helden des Geistes und der Tat, vielfach im Hades die Tätigkeit fortsetzen, die ihnen im Leben die teuerste war, ein Glaube, den Platon später in seinem Phaidon (70 B: ὡς ἔστι τε ἡ ψυχὴ ἀποθανόντος τοῦ ἀνθρώπου καί τινα δύναμιν ἔχει καὶ φρόνησιν) für seine Unsterblichkeitslehre verwertet. Allerdings mischt hier in der Apologie der Dichterphilosoph einen wunderbaren Tropfen sokratischer Selbstironie in die Darstellung: In dem Ausdruck ως εγώμαι, ούκ αν απόες είη schreibt sich Sokrates in der vollendeten εὐσέβεια, in der ihn die ganze Apologie erscheinen läßt, den großen Heroen der Vorzeit gegenüber dieselbe Stellung zu, die seine Jünger (23 C und 33 C) ihrer Umgebung gegenüber einnahmen, wenn sie nach des Meisters Muster zu prüfen versuchten 18). Von einem göttlichen Lehrauftrag, der ihn auf Erden zur Predigt vom Nichtwissen antrieb, kann hier nicht mehr die Rede sein. Dafür führt diese seine Prüfung auch nicht wie im Diesseits zu den in den Kapiteln IX und X geschilderten übelen Folgen für den Prüfenden; denn dort herrscht eben lautere εὐδα:μονία (41 C). Das ist durchaus ernsthaft gemeint. Nur leise Selbstironie klingt in dem Ausdruck: οὐκ αν ἀηδὲς εἴη, Ironie gegen das Todesurteil im Schluß: πάντως οὐ δήπου τούτου γε ένεκα οἱ ἐκεῖ ἀποκτείνουσι κτλ. durch. Wer unser in diesem ganzen Aufbau so klar gegliedertes Kapitel in seiner Parallelität zu den künstlerisch so vollendeten Kapiteln VI-VIII erfaßt hat, für den ist jede weitere Diskussion über die Echtheitsfrage überflüssig. Ueberflüssig ferner die immer wieder auftauchende Frage, ob diese echt platonische Darstellung über den Zustand nach dem Tode Ernst oder Scherz sei, selbst wenn man diesem Scherz auch die höchste Feinheit zuerkennen wollte. Nein! Scherz

<sup>18)</sup> Diese Parallelität von 33 C und 41 B führt darauf, daß auch in 41 B der Autorität von cod. B Folge zu leisten und nicht mit Madvig und Schanz in οὐκ ἄν ἀηδής εἴη zu ändern ist.

liegt hier so wenig vor wie dort. Denn hier und dort sucht Sokrates voll Ernst und Eifer in der σοφία der zu prüfenden Gruppen ihre apeth, deren scheinbare Außerachtlassung in unserem Kapitel v. Bamberg so verdächtig findet.

Allerdings ist die Identität von Tugend und Wissen in der Apologie nirgends mit eigenen Worten erwähnt, aber sie bildet vielfach die Voraussetzung und den Untergrund für den Aufbau einzelner, hochwichtiger Partien unserer Schrift. So geht die von Platon in der Apologie an den Anfang der Tätigkeit des Sokrates verlegte Prüfung der drei Stände zunächst, wie ich schon a. a. O. S. 35 ff. des näheren, aber, wie ich nachträglich sehe, nicht erschöpfend dargelegt habe, vom Volksglauben aus, wenn er sich zuerst an die angeblichen σοφώτατο:, die Staatsmänner, wendet und bei ihnen das Ideal der Verbindung rednerisch-theoretischer Einsicht mit praktischer Tüchtigkeit, ein είδέναι άττα δεί πράττειν ααὶ λέγειν, wie es im Alkib. II. 140 E heißt, oder, nach dem Ausdruck des Protag. 319 A, die δυνατώτατοι πράττειν καί λέγειν zu finden hofft. Doch gar kein Wissen fand er bei den Staatsmännern, ein nur theoretisches, ein léyett bei den Dichtern, dagegen wenigstens einigermassen ein πράττειν, nämlich ein ἐπίστασθαι 19), d. h. praktische Berufskenntnis (ἐπιστήμη Lach. 198 D und Euthyd. 281 A) bei den Handwerkern. Aus diesem Ergebnis seiner Prüfungen sehen wir als Frucht der von Sokrates gewonnenen Erfahrungen die Erkenntnis durchschimmern: "das zweckbewusste Handeln (ἀρετή) entsteht, wenn die Theorie in Praxis übergeht" 20) oder wenn "eine willenskräftige Intelligenz an einem gegebenen Ziele (πρός τι) ansetzt \* 21). Er findet den Grad der σοφία der betreffenden Stände in dem Grade ihrer ἀρετή und bleibt dabei dem Bilde des historischen Sokrates durchaus treu, der beständig von der άρετή des von ihm am höchsten geschätzten Handwerkerstandes auf die ἀρετή überhaupt schließt 22). Sie ist ihm der voll-

<sup>19)</sup> Die gleiche Anschauung von der Tätigkeit der Handwerker (ἐπιστήμη) zeigt auch Xen. Oik. I, 1.
20) Joël: "Der echte und der Xenophontische Sokrates" I. S. 124.
21) Krohn: Sokrates und Venephon". S. 155

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>) Krohn: "Sokrates und Xenophon". S. 155. <sup>22</sup>) Joël a. a. O. S. 78 und 194. Döring: "Die Lehre des Sokrates S. 389. Schon Aristoteles hat in den Magn. Mor. I, 1. 1183

endetste Seelenzustand, das Beste in der Welt, dem alle anderen Werte untergeordnet sind (Apol. 30 A u. Xen. Mem. IV. 5. 6). Erst die mit ἀρετή = σοφία ausgerüstete Seele, die ώς άρίστη ψυχή, schafft Werte: οὐκ ἐκ χρημάτων ἀρετὴ γίγνεται, άλλ' έξ άρετης χρήματα καί τὰ άλλα άγαθὰ τοις ἀνθρώποις απαντα καὶ ιδία καὶ δημοσία (Apol. 30 B). Aus dieser Auffassung vom Tugendwissen entspringt auch der in seiner konsequenten Einseitigkeit so bewunderungswürdige Satz: ဝပ်ဝိငါငွ έκων διαφθείρει (25 E u. 37 A). Denn wer die richtige Einsicht in die Voraussetzungen und Folgen einer Handlung besitzt, dessen Handlungsweise wird notwendig eine richtige und in sich gerechtfertigte sein müssen. So resultirt denn auch sittlich schlechtes Handeln nach Sokrates nur aus schlechtem Wissen, und der also Handelnde bedarf nicht der Bestrafung, sondern der Belehrung (26 A). Mit dieser Anschauung ist auch die 24 D ausgesprochene Ansicht verwandt, daß wer das Wissen von einer verfehlten Handlungsweise eines Andern besitzt, umgekehrt auch den Weg kennen muß, der ihn zum richtigen Handeln führt. Aus diesen Gründen kann auch derjenige, der diese auf Wissen beruhende ἀρετή besitzt, der ἀμείνων ἀνήρ, niemals von dem, der ihrer entbehrt, von dem γείρων geschädigt werden. Denn in äußerlichen Dingen, die nur relativen Wert besitzen und also verhältnismäßig indifferent sind (38 B, vgl. auch Euthyd. 281 E), vermag er wohl angegriffen zu werden, nicht aber im Kern seines Wesens, seiner ἀρετή μετά σοφίας. Das bedeutet doch der mit dem überzeugungstreuen Pathos eines sittlichen Axioms vorgetragene Satz: èµè γάρ οὐδὲν ἄν βλάψειεν οὖτε Μέλητος οὖτε "Ανυτος" οὐδὲ γάρ αν δύναιτο, ος λφό οξοίσται θεμιτον είναι φμείνονι όπο χείρονος βλάπτεσθαι (30 D-Ε).

Daß diese Tugendwissenslehre nicht mit dem sokratischen Nichtwissen unvereinbar ist, das bestätigt uns die Darstellung der Apologie, die aus der Prüfungstätigkeit des Sokrates seine Weltanschauung erwachsen läßt, die zwischen dem negativen Pol des Nichtwissens und dem positiven Pol der Tugendwissenslehre ruht. Das Nichtwissen, d. h. die Erkenntnis vom

b. 8 auf die einem fehlerhaften Induktionsschluß entspringende, irrtümliche Vermischung des Fachwissens mit dem ethischen hingewiesen.

Irrationalen des menschlichen Handelns führt zur Forderung, unser Handeln dem Rationalismus zu unterwerfen. Doch bleibt noch die Frage in der Schwebe: Weshalb hat Platon nicht diesen zentralen Satz der Apologie vom Tugend-Wissen dem Sokrates in dieser Schrift ausdrücklich in den Mund gelegt? Die Ursache ist die, daß Platon dem gebildeten Publikum in der Schutzschrift eben eine Rechtfertigung, nicht das Lehrsystem seines Meisters darbieten wollte. Diese Rechtfertigung zeigt aber den Sokrates als den Vertreter einer göttlichen Mission, die ihn zur Menschenprüfung, zur Proklamation des Nichtwissens antrieb. Mit dieser apologetischen Tendenz hat aber Platon wie im zweiten Teile der Apologie und ihrer protreptischen Tendenz, so auch in ihrer ersten Hälfte den historischen Tatbestand verschoben, nach dem das Nichtwissen nicht den Lehrinhalt, sondern eine zu negativen Zwecken vorgetragene, wenn auch aus einer tiefen Einsicht in die Grenzen der menschlichen Vernunft 23) hervorgegangene Lehrmethode, das

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup>) Vgl. Zeller: "Die Philosophie der Griechen" II. 14. S. 119 ff. Die Grenzen der menschlichen Vernunft sind für Sokrates nach zwei Seiten hin festgelegt: Von dem Gebiete der wissenschaftlichen, also der objektiven Erkenntnis schließen sie aus: Die Ergebnisse der Naturwissenschaft, wie Apol. 19 B-C und vor allem Phaid. 99 B neben Xen. Mem. I, 1, 13-15 in bemerkenswerter Uebereinstimmung bekunden; weiter die Möglichkeit eines objektiv sicheren Wissens vom Zustand nach dem Tode (Apol. 29 A-B und 37 B; und endlich führt das "Nichtwissen" zur Leugnung der Realität berufsmäßiger Lehrtätigkeit, wie Apol. 19 E — 20 C in scheinbarem Gegensatz zur zenophontischen Motivirung der Mem. I, 2, 3. 6 darlegt. Doch lassen sich beide Zeugnisse durch die Annahme vereinigen, des Sokrates Ansicht sei gewesen, bei den enggesteckten Grenzen der menschlichen Erkenntnis führe die berufsmäßige Ausübung einer Lehrtätigkeit ihre Vertreter in ein erniedrigendes Abhängigkeitsverhältnis, in eine Kollision der Pflichten zwischen Wahrheit und honorirtem Lehrauftrag. Die andere Seite, welche für die Grenzen der menschlichen Vernunft in Betracht kommt, ist das Gebiet der individuellen, der subjektiven Erkenntnis, das sich etwa durch den Satz umschreiben läßt: Erkenne die oberen und unteren Grenzen der dir verliehenen Gaben und Kräfte, und du erkennst damit deine Erfolge. (Apol. 23 B-C; Mem. IV, 2, 24; III. 9, 6-7 und das durchaus in sokratischem Geiste gehaltene Kapitel VII, 2, 20 ff. der Kyrupaidie) So berührt sich die Tendenz dieser sokratischen Lehre mit der Mahnung, die von der apollinischen Orakelstätte herabgrüßte: γνῶθι σεαυτόν! Und in der Tat zeigt die platonische Apologie beide in einem inneren Kausalnexus, Phaidon den Meister selbst in einem poetisch gefärbten Verhältnis zum Apollokult (61 A-B, 85 B, vgl. auch Phaidr. 229 D — 230 A), während Xenophon ihn an den oben angeführten Stellen - die ihm zugeschriebene Apologie ist unecht - nur in äußerlicher Weise an die Forderung des Gottes an-

"kritische Moment des sokratischen Verfahrens" darstellte, dazu verwandt, um durch dieses dialektische Hülfsmittel und durch Beiziehung der Ironie fremden Wissensdünkel zu beseitigen und so erst eine Baustätte zu schaffen für das in den Grenzen der Selbsterkenntnis verharrende wahre Wissen, das er in einer Art von Kettenschluß 24) zunüchst eine Brücke zur Tugend und dann von der Tugend zur Glückseligkeit schlagen ließ. Diese apologetische Tendenz Platons hat also an Stelle des dem Sokrates immanenten, dialektischen Beweggrundes zur Betonung des Nichtwissens, einen transcendenten gesetzt, ein Vorgang, der es verbot, die Lehre vom Nichtwissen und vom Tugendwissen in der oben gezeigten inneren Verbindung darzustellen, und dies umso mehr verbot, als der literarische Zweck der Apologie überhaupt jede logische Entwicklung eines Systems 25) ausschloß. Dies ist der Grund, weshalb Platon die Tugendwissenslehre, auf der sich eine Reihe von ethischen Leitsätzen der Apologie aufbaut, hier nicht in den Vordergrund der Darstellung der sokratischen Tätigkeit gerückt hat.

Dieselbe Gedankenbasis, der Tugend-Wissenssatz, trägt aber auch, wie schon angedeutet, die Darstellung unseres Dichterphilosophen in seiner zweiten Gestaltenreihe der letzten Hadesgruppe. Oben lag uns schon die Frage auf den Lippen: Warum müssen gerade Agamemnon, Odysseus und Sisyphos erst noch im Hades von Sokrates geprüft werden? Doch nicht etwa zu erwecklichen oder erbaulichen Zwecken, wie im Gegensatz zu Rohde a. a. O. I. S. 63<sup>1</sup> auch Ribbing a. a. O. II. S. 12 anzunehmen scheint, sondern deshalb werden sie auf

knüpfen ließ. (Vgl. noch Mem. I, 3, 1.) Doch ist die Frage nach den Unterlagen dieses in der Geschichte des menschlichen Geistes einzig dastehenden Verhältnisses zwischen Kultus und Reflexion, nach ihrem Grad und Umfang noch nicht gelöst, wenn schon das Ignorabimus von Gomperz a. a. O. S. 85 in dieser Frage nicht von jedermann geteilt werden wird.

<sup>24)</sup> Ein treffliches Beispiel eines sokratischen Kettenschlusses zeigt der letzte Teil des Induktionsschlusses im XV. Kapitel der Apologie, wo von δαιμόνια auf δαίμονες, von δαίμονες auf θεῶν παίδες. von diesen auf θεοί geschlossen wird. Auf einer Art rückläufigen Kettenschlusses beruht der Ausdruck in 29 A: ἀπειθῶν τἢ μαντεία καὶ δεδιῶς θάνατον καὶ οἰσμενος σοφὸς εἶναι οὐκ ῶν, wo der Ungehorsam gegen den Orakelspruch der Todesfurcht und diese wieder dem eingebildeten Wissen vom Tode entspringt. Ein weiterer Kettenschluß Euthyd. 281 C.

25) Ribbing a. a. O. S. 99 und 123.

ihre σοφία geprüft, weil er sich über ihre ἀρετή noch nicht im klaren ist. Hier spricht der Schriftsteller Platon, der damit zum ersten und noch nicht zum letzten Mal auf eine merkwürdige Erscheinung hinweist, nämlich auf die versio in peius, welche die Charakterzeichnung gewisser homerischer Gestalten auf dem Wege durch den epischen Kyklos in die griechische Tragödie erfahren hat. Platon hat damit eine literarische Entdeckung gemacht, deren Bedeutung für die Entwicklung des μύθος erst Aristarch in systematischer Beobachtung erfaßt hat. So sind beispielsweise gerade die von Platon genannten Heldengestalten Agamemnon und Odysseus in ihrer ersten literarischen Ausprägung, bei Homer immerhin sympathisch dargestellt. Doch ihr Bild erfährt in der Tragödie - das des Agamemnon z. B. in des Sophokles Aias, das des Odysseus in seinem Philokletes - eine Vergröberung in den ausgeprägten Schurkentypus. Und hier ist auch der Schlüssel dazu, weshalb Sisyphos an unserer Stelle nicht als Verworfener angesehen wird 26). Er ist bei Homer (Z 153) mit dem in den Augen der vielgewandten Griechen sicher nicht tadelnden, sondern eher lobenden Beiwort das κέρδιστος ἀνδρῶν gezeichnet 27), ja sogar der Grund zu seinen Höllenstrafen (\lambda 593 ff.) ist mit keinem sein Charakterbild schädigenden Worte gestreift. Er erscheint also bei Homer durchaus nicht als der gottlose Erzschelm und Erzvater aller Schurken (cf. schol. z. Soph. Ai. 190), für den ihn wohl unter Mitwirkung von Komödie und Satyrdrama 28) die Tragödie so gerne ausgibt, wie uns Aesch. fr. 169; Soph. fr. 143, Ai. 190, Phil. 417, 448 ff., 625, 1311; Eurip. Kykl. 104, Iph. Aul. 524 deutlich genug zeigen. Indem sich also Platon hier bei dieser Gruppe der mythischen Gestalten der Unterwelt über den Grad ihrer σοφία-άρετή nicht im reinen ist, nimmt er damit.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>) Damit ist die Antwort gegeben auf die verwunderte Frage, die Schanz in seinem Komm. z. Apol. S. 213, 3 unter Berufung auf Rohde I S. 63<sup>1</sup> erhebt.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup>) Lehrs: "Aristarch" S. 117: δτι τὸν συνετὸν καὶ κερδαλέον κέρδιστον λέγει, οἱ δὲ νεώτεροι τὸν φιλοκερδη ἐξεδέξαντο. Vgl. auch Rohde a. a. O. I. S. 63<sup>1</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup>) Darauf weist doch das burleske Sujet (ὑπόθεσις), welches auch Schol. z. Soph. Phil. 625 überliefert hat. Vgl. zur Sache Rohde a. a. O. I. S. 63<sup>1</sup>.

wenigstens was die Figur des Sisyphos angeht, eine von des Aristoteles Poetik 56 a 22 abweichende Stellung ein. Das könnte fast zu dem Gedanken verführen, als polemisire 30 dort der Schüler in seinem Lobe des Agathon versteckter Weise zugleich gegen den Meister in den Worten: ὅταν ὁ σοφὸς

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup>) Da wir des literarischen Verhältnisses zwischen Platon und Aristoteles gedacht haben, so sei es noch mit einem Worte berührt: Bekanntlich geht das lateinische Sprichwort: amicus Plato, magis amica veritas zurück auf Aristot. Eth. Nic. I, 4 (1096 a 16): ἀμφοῖν (sc. Πλάτωνος και άληθείας) όντοιν φίλοιν δσιον προτιμάν την άλήθειαν. Doch weniger bekannt scheint die übrigens schon von Zeller a. a. O. S. 9428 gestreifte und vor ihm von Schneider (z. Plat. resp. 595 C) nach des Ammon. vit. Aristot. festgestellte Tatsache zu sein, daß dieses Bekenntnis zur Voraussetzungslosigkeit der Forschung in dem Geiste des Aristoteles doch nicht so unvermittelt entstanden ist, wie Pallas dem Haupte des Zeus entsprang. Denn hier folgt Aristoteles dem Grundsatze seines Lehrers, wenn dieser in der berühmten Stelle seines Staates (595 B-C) sich über seine Stellung zu Homer folgendermaßen ausläßt: ρητέον .. καίτοι φιλία γέ τίς με καὶ αἰδὸς ἐκ παιδὸς ἔχουσα περὶ 'Ομήρου ἀποκωλύει λέγειν .... ἀλλ' οὐ γὰρ πρό γε τῆς ἀληθείας τιμητέος ἀνήρ, ἀλλ' δ λέγω ρητέον. Durch diese Konstatirung einer literarischen Beziehung zwischen beiden Stellen gewinnt auch die grundsätzliche Stellenge die Aristoteles in dieser Bezon Bezon die Aristoteles in dieser Bezon Bezon die Aristoteles in dieser Bezon Bezon Bezon die Aristoteles in dieser Bezon Bezon Bezon die Aristoteles in dieser Bezon lung, die Aristoteles in dieser Frage zu Platon einnimmt, ein neues und für beide Teile freundliches Licht. Denn in der Proklamirung der wissenschaftlichen Wahrheit als Selbstzweck der Forschung, die ihren Weg ohne jede persönliche Rücksichtnahme zu wandeln hat, weiß sich Aristoteles eins mit seinem Lehrer. Er muß also, wenn er dem Andenken an den Meister treu bleiben will, dem Meister auch überall pflichtgemäß da opponiren, wo beider wissenschaftliche Ansichten auseinandergeben, opponiren in dem Geiste, in dem sich Platon selbst dem von ihm hochverehrten Homer gegenüber betätigt hat. Doch auch Platon, bei dem sich noch mehr derartige Stellen finden (vgl. Schanz zu Euthyd. 307 E) steht nicht im Ausgangspunkt dieser für die Geschichte der Wissenschaft hochbedeutsamen Entwicklung. Er führt ihn vielmehr deutlich zurück auf Sokrates in dem Satze des Phaidon 91 C: ύμεις μέντοι, αν έμοι πείθησθε, σμικρόν φροντίσαντες Σωκράτους, της δε άληθείας πολύ μαλλον, εάν μέν τι ύμιν δοκώ άληθες λέγειν, ξυνομολογήσατε, εί δὲ μή, παντί λόγφ ἀντιτείνετε. Und in der Tat stimmt der hier dem Sokrates zugesprochene Grundsatz durchaus zu dem historischen Bilde des kühnen, zielbewußten, rücksichtslosen Denkers und Schöpfers der Idee des Wissens. Gerade an unserer Stelle aber hat ja Platon alle Ursache, sich auf dieses Princip der sokratischen Forschung zu stützen, denn mit der Unsterblichkeitslehre seines Phaidon ist er weit über Sokrates hinausgegangen, der, wie wir aus dem 32. Kapitel der Apologie ersehen und auch aus Xen. Kyrup. VIII, 7, 17 ff. noch erkennen werden, nicht über den Glauben an die Möglichkeit der Seelenfortdauer hinausgekommen war. So regelt sich das wissenschaftliche Verhältnis von Platon zu Sokrates und Homer und zwischen Aristoteles und Platon durchaus nach dem wissenschaftlichen Princip der άλήθεια. Wir erkennen in ihm die treibende Kraft und das Gemeingut der sokratischen Schule im weitesten Sinne, das zumal von ihrem Schöpfer mit der ganzen Kraft seiner Wahrheit suchenden Seele in Leben und Tat umgesetzt wurde.

100 - 01

μέν, μετά πονηρίας δὲ ἐξαπατηθή, ὥσπερ Σίσυφος, da a Platons durchaus ethischer Weltanschauung die ästhetische Wirkung an sich fehlte und ihm zugleich eine σοφία μετὰ πονηρίας als Unding erscheinen mußte. Wenn sich demnach an unserer Stelle der Apologie der Sokrates Platons über den in der Literatur ausgebildeten Charakter dieser mythischen Gestalten vom Standpunkt seiner Tugend-Wissenslehre im unklaren ist, so ist dies der erste Ansatz zu einem späteren Protest der Philosophen gegen die oben erwähnte versio in peius in der Tragödie. Es ist dies jener Protest, der sich in betreff des Charakterbildes Agamemnons in der Polit. 522 D wohl besonders gegen des Sophokles Palamedes 30) und nach einer anderen Seite ganz deutlich im Symp. 180 A findet, wenn er sich in den Worten: Αἴσχυλος δὲ φλυαρεῖ φάσκων 'Αχιλλέα Πατρόπλου έραν, ος ήν παλλίων ου μόνον Πατρόπλου, άλλά παί τῶν ἡρώων ἀπάντων, καὶ ἔτι ἀγένειος, ἔπειτα νεώτερος πολύ, ως φησιν "Ομηρος gegen die Myrmidonen des großen Dramatikers mit ihrer ins Unsittliche verzerrten Darstellung des Freundesverhältnisses zwischen Achilleus und Patroklos wendet.

Einmal freilich sehen wir Platon in dieser Frage und zwar gerade der Figur des Sisyphos gegenüber einen anderen Standpunkt einnehmen als den, welchen er in der Apologie kundgibt. Es geschieht dies im Gorgias 525 E, wo er gegen Sisyphos als βασιλεύς und δυναστής angeblich auf Grund der Autorität Homers inhaltlich freilich recht leere und nichtssagende Beschuldigungen wegen der μέγιστα καὶ ἀνοσιώτατα άμαρτήματα erheben zu dürfen glaubt, die, wie schon oben gezeigt wurde, dem Homer durchaus fremd sind. Doch beweist diese Tatsache absolut gar nichts gegen unsere Ansicht von der Bedeutung der letzten in der Apologie angeführten Hades-

<sup>30)</sup> Ich weiß, ich stehe damit auf dem entgegengesetzten Standpunkt wie Dümmler: "Zum Herakles des Antisthenes" (Philol. L. 1891. S. 296), wenn dieser beweisen will, daß an unserer Stelle Platon sich über Agamemnon lustig mache, um sich des von Antisthenes in seinem Herakles mißhandelten Palamedes anzunehmen. Die Antisthenes-Sucht hat aber hier Dümmler einen bösen Streich gespielt: er übersieht das ἐν ταῖς τραγφδίαις und fühlt nicht am ganzen Ton der Stelle, daß Platon hier durchaus nicht auf Seite des tragischen Palamedes steht, sondern die von ihm angeführte Meinung ins Lächerliche zieht, es habe der Feldherr Agamemnon nicht zählen können.

gruppe. Dann ist der Dialog Gorgias vor der Apologie entstanden, wie ich mit Immischs Aufsatz: "Zum gegenwärtigen Stande der Platonischen Frage" (Neue Jahrb. II. 1899. S. 4613 und 626) am liebsten annehmen möchte, so fällt eben Platons literarische Entdeckung von der versio in peius in die Zeit nach der Abfassung des Gorgias und bestimmt ihn in der Apologie zu der anders lautenden Deutung der Figur des Sisyphos. Ist aber Gorgias nach der Apologie verfaßt, wie Gerke in seiner Einleitung zu Sauppes Kommentar des Gorgias S. XLIV will, so sehen wir in seiner veränderten Auffassung von der Gestalt des Sisyphos und damit des Homer eine Folge der in jenem Dialog vollzogenen gewaltigen und gewaltsamen Umwertung aller derjenigen Kulturwerte, die dem Athener von damals als höchste Errungenschaften galten. Platons düster flammender Protest richtet sich hier vor allem gegen die Rhetorik und die sich ihrer virtuos bedienenden Machthaber im Staat, sodann aber auch gegen die ihr verwandte Dichtkunst und deren Vertreter. Diese veränderte Stellungnahme beeinträchtigt alsdann auch eine ruhige Würdigung Homers und seiner Gestalten. Das literarische Bild des Sisyphos, der jetzt vor allem in seiner Stellung als δυναστής und βασιλεύς charakterisirt ist, wird von Platons hier aufgestellter Auffassung vom Machthaber getrübt, die Interpretation Homers dabei durch die niedrigere Wertung der Dichtkunst beeinflußt. Doch gerade in dieser pessimistischen Anwandlung begegnet Platon ein Mißgeschick. Er bedient sich zur Erhärtung des von ihm vorgetragenen Sisyphosmythus eines rhetorischen Kunstgriffes: Gerade bei dieser Version des Mythos - dessen literarische Verwertung bei Platon überhaupt, wie Hirzel a. a. O. S. 14 zeigt, nicht belehren, sondern überreden soll - sucht er die Wahrheit seiner mythologischen Behauptung durch die einfache Berufung auf seinen literarischen Zeugen Homer, nicht aber durch sachliche Gründe zu erhärten. Und dabei ist die Verwertung dieses Zeugen nach ihrer inhaltlichen Seite durchaus nicht einwandfrei.

Sehen wir uns dagegen die Apologie an! Wie oft und gerne, so 22 A, 34 D bezieht er sich auf Homer! Gerade das XVI. Kapitel mit seiner wunderbar moralisirenden Interpretation der Figur des Achilleus 31) zeigt, wie Platon dort seinen Homer und die homerischen Gestalten aufgefaßt sehen will. Wenn also wirklich auch der Gorgias nach der Apologie entstanden ist — bleiben wir einmal in hypothetischer Form bei Gerckes Ansatz! — so ist Platon in jener Partie des Gorgias eher sich und seiner Auffassung von Homer untreu geworden, als daß das durch v. Bamberg gerichtete 32. Kapitel der in der Apologie hervortretenden platonischen Art und Kunst untreu wäre, jenes Kapitel, das, wie aus all den bisher vorgetragenen Gründen erhellt, ein echter und rechter Sproß aus platonischem Geiste, keineswegs aber ein ihm erst untergeschobener Bastard genannt werden darf, wie es der Kritiker tut, der (das ist das Wunderbarste an der Sache) ihm trotzdem eine gewisse Anmut zuerkennen muss.

Wann sollte auch eine solche Unterschiebung stattgefunden haben? Jedenfalls wäre dies, wenn wir auch keinen anderen Zeugen als Cicero hätten, schon sehr früh und lange vor dem grossen Redner geschehen, der dem Kapitel bekanntlich in den Tuskulanen (I, 41) eine allerdings freie Uebersetzung widmet und es ausdrücklich auf Platon zurückführt. Doch haben wir noch einen weit über Cicero hinaufreichenden, ja geradezu klassischen Zeugen für die Echtheit in keinem geringeren als Platons Zeitgenossen Xenophon, der - was bisher immer übersehen wurde - in die Sterbescenen seines Idealhelden Kyros (VIII, 7) neben den Resultaten anderer platonischer Dialoge auch die Ergebnisse unseres platonischen Kapitels verwoben hat. Xenophon läßt seinen sterbenden Helden ganz in der Weise des Sokrates der Apologie den Tod für einen Gewinn, für ein Gut erklären, wie die nachfolgenden Stellen bezeugen: VIII, 7, 6: ύμᾶς δὲ χρή, ὅταν τελευτήσω, ώς περί εὐδαίμονος ἐμοῦ καὶ λέγειν καὶ ποιείν πάντα. 20: όταν ακρατος καὶ καθαρός ὁ νοῦς ἐκκριθη, τότε καὶ φρονι-

stellung der freiwilligen Lügenhaftigkeit des Odysseus und der unfreiwilligen des Achilleus gehören nicht zur Sache, da Gomperz a. a. O. S. 239 klar bewiesen hat, daß der Dialog überhaupt spielenden Charakter hat. Vgl. übrigens auch Immisch a. a. O. S. 628<sup>1</sup>. Dagegen ist die moralische Interpretation, die im Anschluß an Hom. v. 17 die Figur des Odysseus im Phaidon 94 D erfährt, ganz im Geiste des XVI. Kapitels der Apologie gehalten.

μώτατον είχὸς αὐτὸν είναι. 27: ἐν τῷ ἀσ φαλεί ἤδη ἔσομαι, ώς μηδέν αν ἔτι κακόν παθείν. Dies geschieht aber wiederum nur von der Annahme der beiden auch durch den platonischen Sokrates vorgetragenen Möglichkeiten aus, derjenigen der Vernichtung und derjenigen der mythologisch begründeten Fortdauer der Seele, also derselben Möglichkeiten, deren ausschließliche Betonung in dem umstrittenen Kapitel v. Bamberg so verdächtig findet. Hiebei ist die von Xenophon zuerst angeführte Möglichkeit, daß der Tod ein Fortleben der Seele nicht ausschließe, wie in unserem Kapitel, aufs stärkste in den Vordergrund gerückt, wenn wir lesen in § 17: οὐ γὰρ δήπου τοῦτό γε σαφῶς δοχείτε εἰδέναι, ὡς οὐδέν εἰμι ἐγὼ ἔτι, ἐπειδὰν τοῦ ἀνθρωπίνου βίου τελευτήσω und in § 19: οὕτοι ἔγωγε . . οὐδὲ τοῦτο πώποτε ἐπείσθην, ὡς ἡ ψυχή, ἔως μὲν ἂν ἐν θνητῷ σώματι ή, ζή, ὅταν δὲ τούτου ἀπαλλαγή, τέθνηκεν. Im Verlauf der zum Teil allerdings auch mit Elementen des Seelenkultus 32) arbeitenden Argumentation wird der Tod genau wie in Apol. 40 D mit dem Schlafe verglichen: ἐννοήσατε δέ, ἔφη, ὅτι έγγύτερον μέν τῶν ἀνθρωπίνων θανάτω οὐδέν ἐστιν ὅπνου (21) und darnach die zweite, auch vom platonischen Sokrates verwertete, in beiden Fällen aber mehr zurücktretende Möglichkeit einer Auflösung der Seele zugleich mit der des Körpers berührt, um von ihr aus die aufgestellte These, daß der Tod das Gegenteil von einem Uebel sei, zu erhärten: εὶ μὲν οὖν οὕτως ἔχει ταύτα, ώσπερ έγω οἴομαι, καὶ ή ψυχὴ καταλείπει τὸ σωμα, καὶ τὴν ἐμὴν ψυχὴν καταιδούμενοι ποιείτε, α ἐγὼ δέομαι . ε ὶ δ ὲ μὴ σύτως, άλλά μένουσα ή ψυχή ἐν τῷ σώματι συναποθνήσκει κ. τ. λ. (22). Denn der Hinweis, daß die Götter alles aufs beste geordnet haben, gilt nicht nur für die Söhne, sondern auch für seine eigene Zukunft. Selbst formal fällt die in beiden Schriften vorgenommene Parallelisirung der durch die Kondizionalkonjunktionen eingeleiteten Möglichkeiten auf. Hier lautet sie (22): εἰ μὲν οὖν οὕτως . . . . , καὶ — εἰ δὲ μὴ οὕτως . . . . , άλλά, in der Apologie 40 D: καὶ εἶτε μηδεμία . . . . , ἀλλά εί δ' αδ . . καί.

<sup>&</sup>lt;sup>83</sup>) Vgl. Rohde a. a. O. I<sup>2</sup>. S. 277<sup>2</sup> und II. S. 264<sup>1</sup>. Auch Plato verschmäht gelegentlich derartige Beweismittel nicht, wie z. B. Phaid. 81 C ff. und 108 A—B. (Rohde I<sup>2</sup>. S. 233<sup>2</sup> und 244<sup>2</sup>.)

Wenn nun Gomperz a. a. O. S. 67 in dem sachlichen Gehalt der Stelle eine Beeinflussung des frommen Xenophon durch seinen Meister erkennt, so läßt sich diese Tatsache kaum bezweifeln. Wohl aber ist ein Zweifel darüber gestattet, ob die literarische Prägung, die Xenophon diesem Inhalte gibt, von ihm selbständig vorgenommen worden ist. Schon die Chronologie gibt hier den Fingerzeig: Die Apologie ist bald nach dem Tode des Sokrates abgefaßt; diese Aufstellung von Schanz a. a. O. S. 112 erscheint mir trotz mehrfacher Einwände noch immer nicht erschüttert. Die Kyrupaidie dagegen ist, wie ich früher 33) nachgewiesen habe, kurz nach 370 entstanden. Nun spielt bei der Prüfung der Ausgestaltungen eines literarischen Typus, wie er uns hier in der Diskussion über die Unsterblichkeitsfrage in zwei zeitlich auseinanderliegenden Dokumenten vorliegt, der kritische Satz: post hoc - propter hoc eine gewichtige Rolle. So werden wir auch hier den Inhalt der Erörterung im wesentlichen für sokratisch nehmen dürfen, wogegen der Anstoß zur Diskussion und ihre besondere, in der Folge auch von Xenophon nachgeahmte, literarische Gestaltung auf Platon zurückzuführen ist. Gelingt uns der Nachweis für diese Behauptung, so haben wir damit zugleich ein Ergebnis gewonnen, das von grundsätzlicher Bedeutung ist für das Problem der literarischen Wechselbeziehungen zwischen Platon und Xenophon.

Freilich könnte man immer noch der Beweiskraft der Entlehnung des Inhalts unseres Kapitels durch Xenophon die Spitze abbrechen wollen mit dem Einwurf, es sei umgekehrt die Partie der Kyrupaidie die Quelle für den interpolirenden Verfasser des 32. Kapitels geworden. Doch wird dieser Einwand schon durch den Farbenreichtum der angeblichen Kopie in der Apologie und die im Vergleich damit recht matte und eintönige Färbung der angeblich von Xenophon gelieferten Vorlage entkräftet. Noch schlagender geschieht dies aber durch die Tatsache, dass die ganze Scene der Kyrupaidie, welche uns den sterbenden Idealhelden Kyros vor Augen rückt, überhaupt nichts anderes ist als eine fortlaufende Reminiscenz an die

<sup>23)</sup> In den Blättern f. d. Gymn. Sch.-W. XXXVII. 1901. S. 49.

Darstellung des Heldentodes des Sokrates, wie ihn vor allem Platon in seinen sokratischen Dialogen vor Augen führt. Wie Xenophon in derselben Schrift (III, 1, 38 bis 40) sich schon einmal über die Bedeutung des sokratischen Prozesses in einer Allegorie ausgesprochen hatte, so erzählt er uns hier die äußere Passionsgeschichte seines Herrn und Meisters unter der Maske der Darstellung vom Tode des Kyros und dies geschieht ganz so, wie die literarische Legende des λόγος Σωχρατικός, vor allem die platonischen Schriften und zum Teil schon seine eigenen Memorabilien in heroisierender Form die letzten Tage des philosophischen Martyrers geschildert hatten. Die Absicht liegt klar zu Tage: Xenophon will auch seinerseits, wenn auch in verhüllter Weise eingreifen in die lebhafte literarische Diskussion von dem Leiden und Sterben des Sokrates 34).

Wie Kyros in der Kyrup. VIII, 7, 2 durch ein Traumgesicht aufmerksam gemacht wird, daß nunmehr seine Todesstunde nahe sei und sein Heimgang zu den Göttern bevorstehe, ebenso empfängt Sokrates im platonischen Kriton 44 B durch ein ihm im Traume erscheinendes weiblich-überirdisches Wesen eine Andeutung über den Zeitpunkt seines Sterbens und damit zugleich den Trost, daß er in seine eigentliche Heimat gelangen werde. Die Kyrupaidie klingt dabei auch formal ganz deutlich an diese ihre Vorlage an, wenn man die Worte des Xenophon: χοιμηθείς δ' εν τῷ βασιλείω ὄναρ είδε τοιόνδε · ἔδοξεν αὐτῷ προσελθών χρείττων τις ἢ χατὰ ανθρωπον είπειν. Συσχευάζου, ὧ Κύρε, ἤ δη γὰρ είς θεούς απει · τουτο δε ίδων το όναρ εξηγέρθη vergleicht mit der Schilderung des Platon: ἐδόχει τίς μοι γυνή προσελθοῦσα καλή καὶ εὐειδής, λευκά ίμάτια ἔχουσα, καλέσαι με καὶ εἰπείν 🕯 Ω Σώχρατες, ἤ ματί κεν τριτάτφ Φ θίην ἐρίβωλον εκοιο. Im Folgenden (5) wird dann dieses ήδη der Verkundigung nach dem Vorbild Platons 35) mit τη τρίτη genauer be-

<sup>84)</sup> Hirzel: "Der Dialog" I. S. 191 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup>) Für mich erledigen sich die immer wieder zur Diskussion gelangenden Zweifel in die Echtheit des Kriton durch folgende Erwägungen: Wie Kriton selbst dreimal (Krit. 45 B = Apol. 38 B; Krit. 49 D [καὶ πάλαι — καὶ νῦν] = Apol. 28 B—D; Krit. 52 C = Apol. 37 C—E) auf die Apologie zurückweist, so setzt umgekehrt Phaidon

Dabei gewinnen wir interessante Blicke in die geistige Werkstätte Xenophons: Ich meine hier weniger den Zug, daß der fromme Xenophon die feine Allegorie Platons vom weitscholligen Phthia durch den einfachen Hinweis auf die Götter ersetzt, sondern eher die Erscheinung, daß die dichterische Phantasie Platons aus dem griechischen Schönheitsideal καλός τε μέγας τε für seine Erscheinung mehr den ästhetischen Schmuck genommen hat, während der Soldat Xenophon sich auch hier nicht verleugnet und dagegen die Menschenmaß überschreitende Gestalt seines Traumwesens hervorhebt. Sofort nach dessen Erscheinung bringt Kyros unter Opfern den Göttern seinen Dank für sein gesegnetes Leben dar, als dessen schönsten Schmuck er die ihm zuteil gewordenen göttlichen Offenbarungen preist (3). Hier sehen wir unter der Maske des Kyros das aus apologetischem Eifer erwachsene religiöse Sokrates-Ideal wiedergegeben, wie es Xenophon fast mit den gleichen Worten schon Mem. I, 1, 3 umrissen hat, und wie es sich auch bei Platon Phaid. 111 B-C u. Apol. 24 A u. 33 C in freilich gemilderten Farben findet, das Sokrates-Ideal in seinem Verhältnis zur Mantik. Die Opfer, die Kyros während dieses Gebetes darbringt, sind ganz im Sinne des sokratischen νόμφ πόλεως und χαδδύναμιν ἔρδειν ίέρ' άθανάτοισι θεοίσι (Xen. Mem. I, 3, 1) die heimischen Höhenopfer (ἐπὶ τῶν ἄκρων, ώς Πέρσαι θύουσι 7) und zwar in der Gestalt von τελεστήρια und χαριστήρια als Dank und Bitte für eine glückliche Beendigung Auch dieser Zug trifft mit dem Verhalten des seines Lebens. platonischen Sokrates zusammen, dessen letzte Worte im Phaid. 118 A die Mahnung enthalten: τῷ ᾿Ασκληπιῷ ὀφείλομεν ἀλεχρυόνα, eine Mahnung, die ebenfalls in einer seinen Verhältnissen entsprechenden Weise an den heimischen Kultus des ursprünglich chthonischen Gottes 36) anknüpft, dann aber in

<sup>(98</sup> E — 99 A) den Kriton (53 B) voraus. Dazu kommt noch eine dreimalige Nachahmung dieses platonischen Dialogs durch Zeitgenossen und Spätere, zunächst die des Traumes durch Xenophon, wie wir oben gesehen haben, und durch Aristoteles in seinem Dialog Eudemos (vgl. Zeller im Hermes XV. 1880. S. 547) und endlich eine deutliche Benützung (44 E und 53 E) durch die ps.-xenophontische Apologie (26). Ueber den nur scheinbaren Widerspruch zwischen Phaid. 115 C und Krit. 44 B ff. u. 53 B vgl. Natorp in der Berl. philol. Wochenschr. 1902. No. 5.

wunderbar vertieftem Sinne den Dank an den Heilgott in sich birgt dafür, daß er sich beim letzten Atemzug von der Krankheit des Lebens genesen fühlt. Denn er zeigt sich ja im Phaid. 116 E-117 A schon vorher allen Bedürfnissen der Leiblichkeit entrückt und hat nur noch Verlangen, sich im Schierlingsbecher "den letzten kühlen Becher der Erquickung" möglichst rasch reichen zu lassen - Xenophons Vorbild für seinen Kyros, wenn dieser in freilich vergröberter Nachahmung ihn aller sonstigen Bedürfnisse überhoben sein und nur noch im Tranke Erquickung finden lässt (4). Ja hierin ist Xenophon noch konsequenter als Platon selbst, wahrscheinlich sogar in stillschweigendem Protest gegen diese seine Vorlage. Denn Sokrates hatte vorher im Phaid. 115 A wenigstens noch ein Bad zu nehmen verlangt, um den Frauen nach dieser Seite die Sorge um seinen Leichnam abzunehmen. Xenophon hingegen läßt (4) Kyros die diesbezügliche Einladung eines Dieners mit seinem Ruhebedürfnis ablehnen. Warum ist hier Xenophon von seinem in dieser Scene so oft nachgeahmten Vorbild abgewichen? In seiner δεισιδαιμονία erscheint ihm des platonischen Sokrates bewußte Abweichung von den streng geregelten Förmlichkeiten der Bestattung 37) dem νόμος πόλεως zuwiderlaufend. Dagegen folgt Xenophon wieder dem Platon, wenn sein Kyros nach dem Muster des Sokrates im Phaid. 116 B Abschied von den Söhnen nimmt, während in beiden Fällen die Gattin des Sterbenden fehlt. Kyros sendet (28) seiner fernen Lebensgefährtin die letzten Grüße, Sokrates dagegen hatte schon früher im Phaid. 60 A Xanthippe wegen ihrer leidenschaftlichen Schmerzensausbrüche entfernen lassen; nur seine zum Teil noch unerwachsenen Söhne wurden unter Leitung von οἰχεῖαι γυναῖχες 38) auf kurze Zeit zugelassen (116 B). Jetzt folgen die letzten Reden des Kyros, wobei er in einer Uebersicht über sein Leben den Satz ausspricht: ώστε καὶ τούμὸν γήρας οὐδέποτε ήθόμην της ἐμης νεότητος ἀσθενεστέρας γιγνόμενον (6), einen Satz, der seinen Kommentar durch Mem. IV, 8, 8 empfängt. Sein ebendort (7) ausgesprochener und später noch einmal (28) wiederholter Leitsatz, die Freunde nach Kräf-

97) Rohde a. a. O. I. S. 218.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>) Stallbaum z. Plat. Phaid. 116 B.

ten zu fördern, die Feinde hingegen nach Vermögen zu beeinträchtigen, ist auch vom xenophontischen und hier wohl echten Sokrates der Memorabilien (II, 1, 19. 28) aufgestellt im Einklang mit der altgriechischen Sittlichkeit. Doch steht er damit im bewußten Gegensatz zum Sokrates Platons, auf den sich auch die Polemik des Isokrates (Panath. 117) gegen den Satz, Unrechtleiden sei besser als Unrechttun, hauptsächlich zu beziehen scheint. (Spengel: "Isokrates und Platon" in den Abh. d. Münch. Ak. d. Wiss. VII. S. 756 ff., Gercke z. Plat. Gorg. 469 B.) Doch auch diese Polemik Xenophons bleibt nur Episode: Wiederum dem platonischen Sokrates des Phaidon (116 B) folgend trägt Kyros den Seinen den letzten Willen auf (6-28), wobei er im Anschluss an das Sokrates-Ideal der Memorabilien (I, 1, 11) seinen Söhnen anbefiehlt, aus Gottesfurcht nichts Gottloses und Frevelhaftes zu tun und zu planen (22). Einen wesentlichen Teil seines Vermächtnisses an seine Söhne füllen die Betrachtungen über das Schicksal der Seele nach dem Tode aus (17-22, 27), die wir nach ihren beiden Möglichkeiten und deren Beurteilung schon oben mit ihrer Vorlage, dem 32. Kapitel der Apologie, verglichen haben, und deren Hauptstützpunkte in Erinnerungen aus dem Phaidon 35) bestehen, eine innere Verwandtschaft, die schon Cicero gefühlt haben muß, wenn er im Cato M. 78-81 die nach dieser Seite hin zielenden Ergebnisse des Phaidon und der Kyrupaidie nebeneinander stellt. Wie im Phaid. 79 A ff. von der Unsichtbarkeit der in dem Menschen als Lebensprincip (80 A, 105 C) wirkenden Seele 40) auf ihre Unsterblichkeit geschlossen

Wechselbeziehungen bestätigen die Priorität des Phaidon vor der Kyrupaidie, deren Abfassung ich in die Zeit kurz nach dem Jahre 370 verwiesen habe, und bieten damit eine erwünschte engere Umschreibung der Abfassungszeit des Phaidon selbst. Denn von diesem Dialog hat man bisher approximativ angenommen, daß er zwischen der 1., um 388 unternommenen und der 2., kurz nach 368 angetretenen Reise Platons nach Sizilien entstanden sei, ja Christ glaubte in den "Plato-nischen Studien" S. 40 ff. das Jahr 379 als terminus post quem für das herrliche Werk ansehen zu dürfen. Läßt sich diese Annahme gegenüber den Ergebnissen der Sprachstatistik noch aufrecht erhalten, so ist in Verbindung mit der oben gegebenen zeitlichen Fixirung der Kyrupaidie die Abfassung des Phaidon in den Zeitraum nach 379 und nicht lange vor 370 anzusetzen.

40) Ueberaus merkwürdig sind auch die offenbar auf Sokrates zu-

wird, so geschieht dies auch in der Kyrup. 17. 19-20. operirt auch § 19 mit der uns aus Phaid. (64 C, 80 D-E, 81 A-B, 85 B u. ö.) geläufigen Bezeichnung des Todes mit ἀπαλλαγή, der Befreiung der Seele vom Zustand der Körperlichkeit, und so nennt § 20 den Tod einen Reinigungsprozeß für die Seele, die deshalb proleptisch νοῦς genannt wird (ὅταν άχρατος και καθαρός ό νους έχχριθή, τότε και φρονιμώτατον είκὸς αὐτὸν είναι), indem er damit der Beweisführung des Phaid. 67 A (ούτω μέν καθαροί ἀπαλλαττόμενοι τής του σώματος άφροσύνης) folgt. Wenn ferner Xenophon-Kyros in dem Satz: τοίς δὲ φθιμένοις τὰς τιμάς διαμένειν ἔτι ἄν δοχείτε, εἰ μηδενός αὐτῶν αἱ ψυχαὶ αύριαι ήσαν; (18) von dem Seelenkultus auf eine Fortdauer der Seele nach dem Tode schließt, so hat dies seinen Vorgang in Platons Phaidon (108 A), wo Sokrates durch seine Argumentation ἀπὸ τῶν ὁσίων καὶ νομίμων indirekt zu derselben Konsequenz gelangt. Ganz auffallend greift dagegen wieder die Beweisführung mit der Rache der ψυχαὶ τῶν ἄδιχα παθόντων (18) über den Rahmen der Sterbescene des Kyros hinaus. Denn dieser erst von Xenophon in Beziehung zum Seelenkult gesetzte Beweispunkt hat weniger Bedeutung für den sterbenden Kyros als für den unschuldigen Tod des Sokrates. Hier sehen wir wieder den "frommen" Xeuophon an der Arbeit: er verwandelt das Selbstgericht, das der abgeklärte Platon in Apol. 39 C die Athener durch die ungerechte Verurteilung des Weisen an sich vollziehen läßt, trotz seiner in derselben Schrift (III, 1, 38 ff.) ausgesprochenen Palinodie gegen seine eigenen, früheren Anklagen in einem vergröbernden Hinweis auf eine Rache der Unterirdischen gegen die μιαιφόνοι und ἀνόσιοι, unter denen wohl die Ankläger zu verstehen sind. Die Annahme, der Tod sei wie ein Schlaf

rückgehenden Parallelen zwischen Mem. IV, 3, 14: ἡ ψυχή, ἢ εἴπερ τι καὶ ἄλλο τῶν ἀνθρωπίνων τοῦ θείου μετέχει und Phaid. 80 A: ἡ μὰν ψυχὴ τῷ θείφ ἔοικεν, sodann zwischen Mem. I, 4, 9: ψυχήν, ἢ τοῦ σώματος κυρία ἐστι und Mem. IV, 3, 14: ψυχή, δα μὲν βασιλεύειν ἡμὰν einerseits und andrerseits Phaid. 80 A: τῷ μὲν (σώμαα) δουλεύειν καὶ ἄρχεσθαι ἡ φύσις προστάττει, τὴ δὲ (ψυχὴ) ἄρχειν καὶ δεσπόζειν. Doch haben wir natürlich keine von Sokrates ausgebaute Seelenlehre vor uns, sondern an beiden Stellen der Mem. wird nur von der Tätigkeit der unsichtbaren Seele auf die Tätigkeit einer unsichtbaren höheren Macht geschlossen.

(21), haben wir schon oben auf ihre Grundlage verfolgt. Auch der damit in Zusammenhang stehende Gedanke, die Seele sei im Augenblick der Trennung vom Körper ähnlich wie im Schlaf an keine hemmenden Schranken der Erkenntnis der Zukunft mehr gebunden, - dieser Gedanke, den die Worte an derselben Stelle ausdrücken: τότε δήπου θειστάτη παταφαίνεται καὶ τότε τι τῶν μελλόντων προορᾶ, läßt sich unschwer aus Plat. Apol. 39 C ableiten: τὸ δὲ δὴ μετὰ τοῦτο ἐπιθυμῶ ὑμίν χρησμφδήσαι . καὶ γάρ εἰμι ἐνταθθα, ἐν ῷ μάλιστα ἄνθρωποι χρησμφδούσιν, όταν μέλλωσιν άποθανείσθαι. Wenn der platonische Sokrates im Phaid. 115 C-E seinen Gleichmut über das Schicksal seiner sterblichen Hülle ausspricht und dabei auch Gleichgültigkeit über jede Art der Bestattung äußert, so ist er damit das Muster für den xenophontischen Kyros geworden, der (25) ohne jeden Leichenprunk aus dieser Welt gehen und möglichst schnell wieder zur lebensspendenden Erde zurückkehren möchte, aus der er geworden ist (vgl. ἀπόδοτε; Mem. I, 4, 8). Alsdann lässt Xenophon (26) seinen Helden nach dem Muster des sterbenden Sokrates bei Plat. Phaid. 117 E-118 A an den Extremitäten erkalten, beide verhüllen sich (26-28 nach Phaid. 118 A) und scheiden also aus der Welt.

Von besonderer Wichtigkeit für die Beurteilung der oben vorgetragenen Parallelen ist die Tatsache: nicht die schließlich jeder Sterbescene im Altertum und Gegenwart gemeinsamen Momente, wie die Apathie der Sterbenden gegen äußere Genüsse, sein Abschied von den Angehörigen und sein letzter Wille, vielleicht auch Anordnungen über die Art der Bestattung, das Erkalten des Sterbenden und (im Altertum) das Verhüllen sind in diesen Schilderungen Hauptsache; sie sind nur Beiwerk und Hintergrund für die Fülle von dichterisch und philosophisch belebten und vertieften Züge, die den offenkundigen Zweck haben, eine Apotheose des Sterbenden zu geben, eine Apotheose, deren hauptsächlichste Bedeutung für die griechische Literaturgeschichte darin besteht, daß hier zum ersten Mal eine Benutzung Platons durch Xenophon zur Evidenz nachweisbar ist, und daß gerade hiebei die schriftstellerische Eigenart der beiden Sokratiker eine überaus helle Beleuchtung erfährt, die besonders deutlich auch in den Korrekturen hervortritt, welche Xenophon an seiner literarischen Vorlage anbringt.

Diese Vorlage Xenophons ist hauptsächlich Phaidon, jener Dialog, der, wie wir schon wiederholt gesehen haben, seinerseits wieder in vielen formellen und inhaltlichen Besonderheiten - damit kehren wir zu unserem Thema zurück! auf unser 32. Kapitel zurückweist. Es sind dies die Ausdrücke δυσίν θάτερον und ἀπαλλαγή, der abwechselnde Gebrauch von πολλή έλπίς und εὔελπις, die Verwertung von (δια)μυθολογήσαι in dem gleichen Zusammenhang und endlich die Annahme, daß die Seele auch im Hades noch Kraft und Vernunft besitzt. Besonders deutlich aber tritt diese Verwandtschaft im Phaid. 63 B ff. hervor, eine Partie, die, wie schon Stallbaum zu 63 C anmerkt, ganz ausdrücklich auf das 32. Kapitel der Apologie Die Wichtigkeit der Phaidonstelle für unsere Arhindeutet. gumentation fordert ihre eingehende Betrachtung: Οίμαι γάρ ύμᾶς λέγειν, ὅτι χρή με πρὸς ταῦτα ἀ πολογήσασθαι ὥσπερ έν δικαστηρίφ... φέρε δή... πειραθώ πιθανώτερον πρός ύμᾶς ἀπολογήσασθαι η πρός τοὺς δικαστάς. ἐγὼ γάρ, ἔφη, ὧ Σιμμία τε καὶ Κέβης, εὶ μὲν μὴ ῷμην ἢξειν πρῶτον μέν παρά θεούς ἄλλους σοφούς τε καὶ ἀγαθούς, έπειτα καὶ παρ' ἀνθρώπους τετελευτηκότας ἀμείνους τῶν ἐνθάδε, ἡδίχουν ἀν οὐχ ἀγαναχτῶν τῷ θανάτῳ (C) νυνδὲ εὐ ἴστε, ὅτι παρ' ἄνδρας τε ἐλπίζω ἀφίξεσθαι άγαθούς καὶ τοῦτο μὲν οὐκ ὰν πάνυ διισχυρισαίμην ότι μέντοι παρά θεούς δεσπότας πάνυ άγαθούς ήξειν, εὖ ἴστε, ὅτι, εἴπερ τι ἄλλο τῶν τοιούτων, διισχυρισαίμην ἀν καὶ τοῦτο. ὥστε διὰ ταῦτα οὐχ ὁμοίως ἀγανακτῶ, ἀλλ' εὖελπίς εἰμι είναί τι τοὶς τετελευτηκόσι, καὶ ώσπερ γε καὶ πάλαι λέγεται, πολύ ἄμεινον τοῖς ἀγαθοῖς ἢ τοῖς κακοῖς. Die Stelle erinnert zunächst an die Verteidigungsrede des Sokrates vor Gericht. Sodann spricht Sokrates die Erwartung aus, zu weisen, guten Göttern zu gelaugen und zu abgeschiedenen Menschen, die besser sind als die auf Erden (vgl. auch 69 E). Er verweist damit offenbar auf die Apologie und die im 32. Kapitel angeführte Schilderung der Gestalten im Hades als der Vertreter von Weisheit und Gerechtigkeit. Der Wunsch des Sokrates, diesen Nachweis zu erbringen, ist beim zweiten Gegenstand

seiner Erwartung offenbar stärker als sein Vermögen. das kommt daher, weil diese Annahme in der Apologie nur auf einer erschlossenen Möglichkeit beruhte. Diese Erwartungen erfüllen ihn gleichwohl mit froher Hoffnung. Und dazu trägt noch ein längst ausgesprochener Gedanke bei (ὥσπερ πάλαι λέγεται), daß die Guten dort ein besseres Los erwarte als die Schlechten. Wer diesen Gedanken in den vorausgehenden Partien des Phaidon suchen wollte, dürfte sich umsonst bemühen. Dagegen findet sich Apol. 41 C-D der Satz: ἀλλὰ καί ύμας χρή, ὁ ἄνδρες διχασταί, εὐελπίδας είναι πρός τὸν θάνατον καὶ εν τι 41) τουτο διανοείσθαι άληθές, δτι οὐκ ἔστιν ἀνδρὶ ἀγαθφ χαχὸν οὐδὲν οὔτε ζῶντι οὔτε τελευτήσαντι, οὐδὲ ἀμελείται ὑπὸ θεῶν τὰ τούτου πράγματα. An die hier ausgesprochene Zuversicht von einer göttlichen Vergeltung auch im Jenseits scheint jene Stelle im Phaidon erinnern zu wollen. Wir sehen, Ribbing hat Recht, wenn er in Apol. 29 A und in unserem Kapitel die ersten Ansätze sieht, aus denen sich Platons spätere Seelenlehre im Phaidon entwickelt. Mit dieser Erkenntnis aber sinken v. Bambergs Angriffe auf dieses 32. Kapitel in Nichts zusammen.

Damit sind wir am Ziele unserer Untersuchungen angelangt und dürfen nun auf den zurückgelegten Weg blicken. Es hat sich ergeben, daß die Begründung der zur Erhärtung seiner Athetese vorgebrachten Gesichtspunkte v. Bambergs durchaus unzureichend war, daß vielmehr das angefochtene Kapitel sich mit seiner Umgebung fester verwachsen zeigte, als der erste Blick annehmen ließ. Eine Analyse dieses Gedankenabschnittes hat ferner ergeben, daß in ihm nach Form und Inhalt durchaus echt platonisch-sokratische Ausdrucksmittel und Gedankengänge nachweisbar sind. Doch läßt sich seine Echtheit selbst durch äußere Zeugnisse, durch Nachbildung von Seite Ciceros und Xenophons, ja sogar durch eine direkte Bezugnahme Platons sicher stellen.

Hoffentlich reichen diese kritischen Untersuchungen und

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup>) Der Satz im Phaid. 63 C, der auf Apol. 41 C hinweist: δτι εἶπερ τι ἄλλο τῶν τοιούτων, διισχυρισαίμην ἄν καὶ τοῦτο ist eine wesentliche Stütze für die Konjektur, die jüngst auch Sedlmayer in seine Uebersetzung der Apologie aufgenommen hat, an dieser Stelle der Apologie statt ἕν τι τοῦτο zu lesen εἶ τι τοῦτο.

die in ihnen beigebrachten Gegengründe gegen v. Bambergs Athetese aus zur Aufklärung darüber, daß die mit Scharfsinn gegen unser Kapitel vorgetragenen Gründe nicht genügen konnten; und zwar deshalb nicht genügen konnten, weil sie von einer einseitigen Methode getragen ihr Objekt sowohl von den übrigen Teilen der Apologie als auch von den sonstigen Schriften Platons isolirt und in diesem Zustande einer rein logischen Zergliederung ausgesetzt haben. Doch ein Kunstwerk, wie es mehr oder weniger jeder platonische Dialog darstellt, mit dieser Kritik der "reinen" Vernunft zerfasern zu wollen, heißt sich an dem Dichterphilosophen versündigen. Der künstlerische Aufbau des Kapitels, seine organische Stellung in dem Gedankenbau der Apologie, nicht zum mindesten auch seine philosophischen Grundlagen sind durchaus unbeachtet geblieben. Vor allem aber hat die mangelnde Rücksichtnahme auf die zahlreichen, in der Sokratik durcheinander laufenden Fäden, wie sie sich vor allem zwischen den Schriften Platons selbst und dann zwischen den Arbeiten Platons und Xenophons kreuzen, der Antikritik die besten Waffen geliefert. Vielleicht bricht sich doch endlich überhaupt einmal die allgemeine Erkenntnis Bahn, daß dem Verständnis des griechischen Schrifttums und zumal der sokratischen Literatur mehr gedient ist mit liebevoller Versenkung in die logische und künstlerische Gedankenarbeit des Autors, als mit einer Kritik, die ihr Objekt einschließlich nach rein verstandesmäßigen Grundsätzen zergliedert.

Pirmasens.

Friedrich Beyschlag.

## XIII.

## Textkritisches zu Chariton.

Nachdem W. Schmids auf inhaltliche und sprachliche Indizien gestützte Vermutung, daß Chariton ins zweite Jahrhundert nach Chr. (oder spätestens den Anfang des dritten) zu setzen sei, durch einen Papyrusfund eine glänzende äussere Bestätigung erhalten hat, dürfte für den Roman von Chaireas und Kallirrhoe ein neues Interesse erwachen, dem auch die leider mit Bitternis versetzte Freude über U. Wilckens schönen Kodexfund weitere Nahrung zu bieten vermag. Mit der Beseitigung der späten Datierung wird auch für eine gerechte Würdigung des relativ bedeutenden ästhetischen Wertes jener Prosadichtung freiere Bahn geschaffen sein. Nachdem hier schon Rohde mit dem Richtigen vorangegangen war 1), hat merkwürdigerweise Christ wieder das Verhältnis völlig verkehrt, indem er (Gesch. d. griech. Litt.3 S. 819) das Werk des Ch., abgesehen von seiner Bedeutung als Repräsentanten des historischen Romans, für den geringsten von allen antiken Romanen erklärt. Läßt man etwa Longus außer Betracht, so ist das Gegenteil das Richtige. Selbst das von Rohde gefällte Urteil wäre vielleicht in einem und dem anderen Punkte ins Günstigere zu nüancieren. So ist die - übrigens auch nicht ungeschickt vorbereitete - Scene der Einfahrt des zurückkehrenden Liebespaares in den Hafen von Syrakus (S. 150 f. H.), mag sie auch auf einen Theatercoup hinauslaufen, immerhin von dem Tadel einer völlig anschauungslosen Darstellungsweise (Rohde, Griech. Rom.<sup>2</sup> S. 528) auszunehmen.

Beklagenswert ist der schlechte Zustand der Ueberliefe-

<sup>1)</sup> Vgl. auch O. Crusius, Erwin Rohde S. 19, 2. 80 f.

rung des Romans. Wilckens Finderglück hat uns zu dem bisher einzig maßgebenden Florentinus für ein kleines Stück eine
neue vielfach abweichende Textesquelle gebracht, damit aber
zugleich gezeigt, auf wie schwanker Grundlage sich vorläufig
unser Text aufbaut (vgl. Arch. f. Papyrusforsch. 1 [1901] S.
239 ff.). Bis etwa ein fernerer glücklicher Zufall Wilckens
Fund ergänzt, wird nichts übrig bleiben, als im einzelnen auch
weiterhin auf dem Wege der Konjekturalkritik emendierend
vorzugehen. Einige Vorschläge enthalten die folgenden Zeilen.

- 1, 2, 3 p. 6, 19 ff. Herch. machen die vornehmen Freier der Heldin ihrem Aerger darüber Luft, daß sie hinter einem Geringeren zurückstehen müssen. Nach dem Hinweis auf die von ihnen gebrachten Opfer fährt ihr erster Redner p. 6, 27 fort: 'O ôè πόρνος καὶ πένης καὶ μηδενός κρείττων βασιλέων άγωνισαμένων αὐτὸς ἀχονιτὶ τὸν στέφανον ἤρατο. Der in πόρνος liegende Vorwurf findet in dem ganzen Roman nirgends eine Stütze. Nach p. 7, 12 ist zwar Chaireas γυμνασίοις έντραφείς καὶ νεωτερικών άμαρτημάτων οὺκ ἄπειρος, aber es handelt sich dort dem Zusammenhange nach gar nicht um eigene Sünden des Jünglings, sondern nur darum, daß er weiß, wie die jungen Leute es treiben. So steht diese gleichfalls aus Nebenbuhlermund fallende Aeußerung nicht im Widerspruch mit der Selbstcharakteristik des Chaireas, die in folgenden Worten seines Briefes an Kallirrhoe p. 78, 19 ff. enthalten ist: Μνήσθητε τοῦ θαλάμου καὶ της νυκτός της μυστικής, ἐν ή πρῶτον σὸ μὲν ανδρός, έγω δε γυναικός πείραν ελάβομεν. Auch die Zusammenstellung mit πένης και μηδενός κρείττων zeigt, daß hier ein anderer Begriff stecken muß. Man lese: 'Ο δ' ἄπορος ατλ. (δ δὲ ταπεινὸς?)
- 1, 14, 7 p. 25, 24 f. Die nach Abfahrt Therons allein zurückgebliebene Kallirrhoe klagt: Τίνα δὲ ἐνταῦθα καλέσω; γινώσκεις. Τύχη βάσκανε, διὰ γῆς καὶ θαλάσσης τῶν ἐμῶν κακῶν οὐκ ἐπληρώθης κτλ. Naber, Mnem. N. S. 6 (1878) p. 195 emendiert: . . . καλέσω; τίνος ἀκούσω (als Coni. [dubit.], der aber hier nicht am Platze und durch Berufung auf τί πάθω, τί γένωμαι nicht zu rechtfertigen ist); Τύχη βασκ. κτλ. F. W. Schmidt, Jahrb. 125 (1882) S. 189 schlägt vor zu schreiben τίνα . . καλέσω τίνα γινώσκουσα; was am wenigsten befriedigt.

So mag denn immerhin eine Herstellung hier Platz finden, zu der ich gelangte, ehe mir die angeführten Konjekturen bekannt wurden (das gesperrt Gedruckte ist infolge des Homoioteleuton ausgefallen): Τίνα δὲ ἐντ. καλέσω; τίνος ἡ δυστυχής φωνὴν ἀκούσομαι; Τύχη βάσκ. κτλ. Zum Gebrauche von δυστυχής in solchen Fragen vgl. p. 51, 25 (wie an unserer Stelle im zweiten Satze); 60, 25.

- 2, 2, 1 p. 28, 23 ff. spricht Plangon, die Frau des Verwalters, der für ihren Herrn gekauften Kallirrhoe freundlich zu: Εὐτυχῶς σε ἤγαγεν εἰς ἀγαθὴν ὁ θεὸς οἰχίαν ιῶσπερ ἐν πατρίδι δίαξεις ἐχ ι μακρᾶς οὐν θαλάσσης ἀπόλουσαι τὴν ἄσιν ἔχεις θεραπαινίδας. Fraglos ist vor den beiden letzten Worten etwas ausgefallen, etwa infolge des Homoioteleuton ὅσαι γὰρ κατὰ τὴν οἰχίαν γυναῖχές. εἰσιν. Diese Ergänzung würde sich gut mit der von Cobet, Mnem. 8 (1859) p. 256 vorgeschlagenen Herstellung von Z. 21 f. (ἀλλὰ κὰμὲ καὶ πάντας τοὺς ἐνθάδε νόμιζε σούς) vertragen.
- 5, 9, 6 p. 102, 1 ff. Viele Frauen, so wird erzählt, kommen zur Königin, um Kallirrhoe zu sehen, werden aber mit einer Vertröstung auf die nächsten fünf Tage (ἔχομεν δὲ ε΄ ήμέρας emendiert Cobet Z. 5 a. a. O. S. 242 aufgrund von p. 100, 30; vgl. auch F. W. Schmidt, Jahrb. 125 [1882] S. 191) λυπούμεναι δὲ ἀπήεσαν καὶ της ύστεραίας εωθεν abgewiesen. άφιχνούνται καὶ τούτο πάσαις ταῖς ἡμέραις ἐπράττετο μετὰ σπουδής ὥστε πολυανθρωποτέραν γενέσθαι τὴν βασιλέως οἰκίαν. Die letzten Worte enthalten eine in ihrer Selbstverständlichkeit unerträglich matte Bemerkung. Auch Nabers (Mnem. N. S. 6 [1878] p. 207) Aenderung von πολυανθρωποτέραν in πολυανθρωποτάτην mindert nur die Trivialität, beseitigt sie aber nicht. Hingegen wäre durch die Emendation ώστε (στενωπού) πολυανθρωποτέραν γεν. τ. βασ. οίκ. jeder Anstoß aus dem Wege geräumt. Das Wort στενωπός ist bei Chariton nicht selten, vgl. p. 10, 22; 11, 15; 88, 9; 94, 26; 105, 4; 107, 29; an zwei dieser Stellen (88, 9; 105, 4) steht es olnia gegenüber, wozu auch Is. Hilberg, Philol. 33 (1874) S. 694 zu vergleichen ist.

Eine Stelle, deren Schwierigkeiten nur teilweise durch Aenderung des Textes zu beseitigen sind, ist 3, 3, 17 f. p. 54,

2 ff. Theron ist mit seiner Piratenbande ins ionische Meer verschlagen worden. Die andern verdursten, er allein bleibt übrig und begegnet auf seinem steuerlos dahintreibenden Schiffe dem Chaireas, der die Geliebte zu suchen von Syrakus nach Libyen unterwegs ist. Von Chaireas befragt, sagt er aus: Κρής . . . εἰμί, πλέω δὲ εἰς Ἰωνίαν ἀδελφὸν ἐμαυτοῦ ζητῶ στρατευόμενον, κατελείφθην ύπο των ἐπὶ τῆς νεως ἐν Κεφαλληνία. ταχείας δὲ τῆς ἀναγωγῆς γενομένης ἐχείθεν ἐπέβην τοῦδε τοῦ κέλητος παραπλέοντος εὐκαίρως. ἐξαισίοις δὲ πνεύμασιν ἐξεώσθημεν είς ταύτην την θάλασσαν, είτα γαλήνης μακράς γενομένης δίψει πάντες άνηρέθησαν, έγὼ δὲ μόνος ἐσώθην ὑπὸ τῆς ἐμῆς εὐσεβείας. Cobets (Mnem. 8 [1859] p. 267) überzeugende Aenderung . . πλέων . . . ξητών . . . Κεφαλληνία ταχείας της άναγωγής γενομένης έχει δὲ ἐπέβην χτλ. hat die Hindernisse, die die Stelle dem Verständnis entgegensetzt, aus dem Wege geräumt bis auf den geographischen Gallimathias, mit dem sich, soviel ich sehe, nur D'Orville in den Animadv. z. d. St. abzufinden gesucht hat. Mit Kreta ist, das unterliegt keinem Zweifel, der Ausgangspunkt der Reise bezeichnet. Wenn jemand sagt: "Ich bin aus Kreta. Auf der Fahrt nach Ionien habe ich dies und das erlebt", so kann das niemand anders verstehen, als daß der Betreffende die Fahrt von seinem Heimatsorte Kreta aus unternommen habe. Theron ist also nach seiner Angabe auf der Reise von Kreta nach Ionien in Kephallenia sitzen geblieben (ἀπελείφθην (της?) νεώς heißt es in der Parallele p. 55, 25 f.), hat sich dann auf einer gerade dort vorbeikommenden Yacht eingeschifft und ist auf dieser durch Stürme südwestwärts in die Meeresgegend zwischen Syrakus und Libyen verschlagen worden. Man fühlt sich versucht, durch Textesänderung den Nonsens zu beseitigen. Ίωνίαν ist gegen eine auch sonst bedenkliche Aenderung in Italiav durch p. 55, 25 geschützt. Aber in Κεφαλληνίαν könnte ein Fehler stecken. So denkt denn auch D'Orville, allerdings zweifelnd, an Καλυμνίαν. Abgesehen davon, daß beide Namen in den Schriftzügen einander nicht sehr ähnlich sind, spricht dagegen noch ein anderer Grund. Chariton arbeitet durchweg nur mit dem allergangbarsten geographischen Material. Ein heutiger Quartaner wäre nach dieser Richtung hin auch ohne Karte

der Lektüre des Romans durchaus gewachsen - Kalymnia wäre so ziemlich das Einzige, was er aufzusuchen hätte, neben ihm höchstens noch das phönizische Arados, das aber doch ein ungleich wichtigerer Ort ist. Von einem Streben, die Erzählung durch irgend welches vom breiten Wege abliegende geographische Detail, das aus Büchern oder Karten zu gewinnen gewesen wäre, konkreter zu gestalten, zeigt der Roman keine Spur 2). Vielfach ist selbst für unsere Kenntnis sehr Naheliegendes zu jenem Zwecke nicht verwertet. Von Syrakus aus gehen die Räuber 1, 11, 4 p. 19, 23 καταντικού της 'Αττικής ὑπό τινα χηλήν vor Anker und beraten, ob sie nach Athen fahren sollen. Salamis, das sich der Erzählung im übrigen ebenso gut fügt, hätte den Vorteil der Individualisierung geboten 3). Ebenso farblos ist der όρμος ἀπέχων τῆς πόλεως σταδίους δγδοήχοντα εύφυέστατος είς ύποδοχήν, der nach 1, 11, 8 p. 20, 17 f. die Räuber vor ihrem Besuche in Milet aufnimmt. Auch wo die Erzählung in Karien, der Heimat des Verfassers, spielt, ist es nicht anders. Wir erfahren 3, 7, 3 p. 61, 26 nur, daß Chaireas und Polycharm "nach Karien" verkauft werden und "dort" auf des Satrapen Mithridates Besitzungen arbeiten müssen. Soweit auch die Ereignisse in Karien verlaufen, nirgends hören wir Näheres über ihren Schauplatz (vgl. p. 71, 22; 74, 16; 78, 8; 80, 30; 85, 6; 103, 31). Auch von Mithridates heißt es stets nur ganz allgemein, er sei Satrap von Karien, über seine Residenz bleibt der Leser völlig ununterrichtet, obwohl zu näheren Angaben mehrmals, so bei der Entsendung des Hyginos und der drei Diener p. 78, 27 ff. (vgl. auch p. 96, 31 είς Μίλητον εκ Καρίας), bei dem Zuge an den Hof des Großkönigs p. 83, 19; 86, 24, Gelegenheit gewesen wäre. Hier wird man allerdings stark an Rohdes Wort von der völlig anschauungslosen Darstellungsweise des

3) Nach des Verfassers Gepflogenheiten ist nicht unmöglich, daß Thucyd. 8, 90, 4 vorschwebt. Für den Leser, dem die Thukydidesstelle nicht gegenwärtig ist, fehlt aber jeder individuelle Zug.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Nicht zu den res tritissimae gehören nur einige Entfernungsangaben. Nach p. 20, 16 kommen die Räuber in drei Tagen von den attischen Gewässern in die Nähe von Milet. Die Entfernung zwischen Arados und dem Festlande wird p. 130, 25 f. auf 30 Stadien (bei Strab. 16 p. 753 sind es 20) angegeben. Nach dem Aufbruch von Arados gelangt Chaireas am nächsten Tage nach Paphos: p. 140, 23.

Chariton erinnert. Ich vermag ihm daher auch nicht die Erwähnung des obskuren Kalymnia zuzutrauen und halte für wahrscheinlicher, daß Κεφαλληνία richtig überliefert ist und sich in der falschen Lokalisierung der Insel die geographische Unkenntnis und Sorglosigkeit des Verfassers verrät. Er hat wohl im Zusammenhange romanhafter Seereisen von Kephallenia gelesen - bei der Wichtigkeit seiner Lage wird es wie von Heliod. 4, 16 p. 162, 2 Kor. auch von anderen verwendet worden sein - und so gilt ihm die Insel als Requisit, dessen er sich gelegentlich ohne viel geographischen Skrupel bedient. Auch sonst begegnen uns bei Ch. geographische Schnitzer, die meisten von geringerer Bedeutung, einer jedoch, der sich mit der Verlegung von Kephallenia messen kann. 8, 5 p. 146, 26 ff. eilt der König, nachdem er die flüchtigen Aegypter südwärts verfolgt hat, zurück nach Arados. "Οντι δὲ αὐτῷ περί Χίον καὶ Τύρον ... προσηλθέ τις αγγέλλων κτλ. Eine Korruptel wäre allerdings möglich. Hercher schlägt zweifelnd Σίδωνα vor. Daß damit ein υστερον πρότερον geschaffen würde, verschlägt nicht viel (vgl. unten S. 233), aber die Aenderung ist doch keine ganz leichte, und es bleibt zum mindesten der starke Verdacht eines schweren geographischen Fehlers Von geringem Belang ist es, wenn p. 22, 3; bestehen. 28, 8, 10; 35, 1, 4 Sybaris als eine am Ende des fünften Jahrhunderts noch bestehende Stadt erscheint, zugleich aber p. 14, 10 ein Thurier erwähnt wird. Nach p. 79, 4 kommen die aus Karien nach Milet entsandten Boten zunächst nach Priene (dabei handelt es sich um eine der Heimat des Chariton benachbarte Gegend!). Daß der Perserkönig nach p. 120, 8 εκβάς του Ευφράτην ευθύς εν χερσίν εξει τους άφεστωτας (nämlich die Aegypter, die Syrien und Phönizien überschwemmt haben) mag, da es sich um den Gegensatz zwischen Babylon und den weit entfernten Städten Baktra 1) und Ekbatana bandelt, hingenommen werden. Immerhin scheint dabei die Vorstellung obzuwalten, als ob Babylon durch den Euphrat -

<sup>4)</sup> Beiläufig sei bemerkt, daß Chariton mit der Aufnahme von Baktra unter die Residenzen des Großkönigs einer Ueberlieferung folgt, die sonst nur bei Dio Chrys. or. 6, 1 vorzuliegen scheint (vgl. dazu auch 5, 1, 7).

an dessen beiden Ufern es liegt - und nur durch diesen von Syrien getrennt werde, wobei die arabische Wüste vergessen wäre. Nicht scharf ist die geographische Vorstellung bei der Verteilung der Reisen zur Aufsuchung Kallirrhoës p. 52, 5. Chaireas soll nach Libyen fahren καὶ ἄλλοι περαιούσθαι τὸν Ίόνιον ἐχελεύσθησαν. Aber Chaireas kommt selbst durch das ionische Meer und trifft dort auf Theron (p. 52, 11 ff.; 56, 27 f.). Aehnliches gilt von der Reise des Dionysios und der Kallirrhoe nach Babylon. Bis nach Syrien und Kilikien, heißt es p. 85, 14 mit einem auffälligen υστερον πρότερον, ertrug Kallirrhoe die Reise leicht, da sie die griechische Sprache hörte und das Meer sah, das nach Syrakus führte. Darnach scheint Ch. an eine Reise der Südwest- und Südküste Kleinasiens entlang zu denken - daß sie jedenfalls zu Lande vor sich geht, zeigt p. 83, 30 - das war aber nicht der gewöhnliche Weg (vgl. Strab. 14 p. 663 [p. 925, 16 f. Mein.]), und seine Wahl mußte ausdrücklich bemerkt und motiviert werden 5). Ich erinnere schließlich an die vom Standpunkte unseres geographischen Durchschnittswissens befremdlichen geographischen Irrtümer bei anderen Schriftstellern. So läßt Vitruv 8, 2, 6 Indus und Ganges auf dem Kaukasus entspringen, Borysthenes, Hypanis und Tanais im asiatischen Pontos fließen und Rhein und Po ihren Lauf von Norden nach Süden nehmen (vgl. dazu Oder, Philol. Suppl. 7 [1898] S. 356). Ueber den Ebro belehrt uns Appian Iber. 6, daß er μέσην που μάλιστα τέμνων την Ίβηρίαν καὶ τῆς Πυρήνης ἀφεστὼς όδὸν ήμερῶν πέντε ἐξίησιν ἐς τὸν βόρειον ωπεανόν — von falschen Vorstellungen Früherer, wie deren Plin. n. h. 37, 2, 11, 32 einige verzeichnet, ganz zu schweigen. Es wäre für die Geschichte der geographischen Bildung nicht ohne Wert, einmal die erhaltenen Romane auf ihre hierher gehörigen Angaben hin im Zusammenhang zu durchmustern.

Bern.

Karl Praechter.

b) Mithridates macht den weiteren Weg durch Armenien, also wohl auf einer der von Herod. 5, 52 und Strab. 14 p. 663 besprochenen großen Straßen (p. 86, 25). Wenn er gleichwohl früher anlangt (p. 87, 9, vgl. auch p. 86, 28), so ist das damit genügend begründet, daß er opodpótspov reist (p. 86, 25) und Dionysios seiner Frau wegen nur langsam vorschreitet (p. 90, 28 f.).

## XIV.

## Entstehungszeit und zeitliche Folge der Werke von Boethius.

(Schluss.)

Es folgt die bei Friedlein p. 373—428 stehende G e ome trie in zwei Büchern (die Schrift bei Migne t. LXIII p. 1352—1364, Boethii liber de geometria, bleibt selbstverständlich unberücksichtigt), der Gegenstand eines noch nicht entschiedenen langen und lebhaften Streites um die Echtheit, die besonders von Cantor an den S. 143 angeführten Stellen verteidigt, von Weissenborn (s. oben S. 152) und Heiberg (Philologus Bd. XLIII S. 507 ff.) angegriffen wird. Das philologische Urteil muß sich gedulden, bis die mathematischen Gegner eine Einigungsformel gefunden haben 1). Für unsere

i) Einige Bemerkungen zu dieser Streitfrage mögen hier angefügt sein. Cantor hat die oben im Text folgenden Citate als Zeugniß für die Echtheit der Geometrie angesehen. Man darf aber vielleicht auch auf deren schlichte Einführung aufmerksam machen. Wäre die Unterschiebung der Geometrie eine "bewußte und absichtliche" gewesen (Weissenborn S. 232) und der Fälscher nicht nur unwissend, sondern auch ungeschickt (ders. S. 230), so würden die Citate wohl mit törichter Gespreiztheit angebracht sein; denn für so raffiniert kann man einen solchen Fälscher nicht halten, daß er bei den Citaten ein derart harmloses Gesicht aufgesetzt hätte. — Die Anrede 'mi Patrici' in der Widmung p. 373, 21 Quia uero, mi Patrici, geometrum exercitissime eqs. übersetzen Cantor und Heiberg (S. 512) "mein Patricier", ersterer sucht sie zu rechtfertigen als Bezeichnung für Boethius' Sohn Symmachus (Math. Beitr. S. 189) oder desjenigen, dem die Arithmetik gewidmet ist (Vortr. S. 538), wogegen Heiberg und mit Recht sie für wunderlich erklärt, so daß er sie als einen Beweis für die Unechtheit der Schrift betrachtet, dies nicht mit Recht. Die Erklärung — ich weiß nicht, ob sie schon irgendwo steht — ist sehr einfach, das Wort ist Eigenname, nicht Appellativ. Es ist jener Rhetor Patricius gemeint, dem Boethius seinen Commentar zu Ciceros Topik gewidmet hat, mit derselben Anrede im Anfang von Buch II, p. 1063 B 'mi Patrici',

Frage genügt es, daß die Geometrie, wie sie vorliegt, als ein Werk des Boethius auftritt und sich auf die Arithmetik und

ebenso von Buch IV, p. 1107 C, während zu Anfang der Bücher I. V. VI (p. 1039 D. 1129 C. 1155 B) die Anrede Patrici, rhetorum peritissime' lautet. In der Widmung der Geometrie heißt er 'geometrum exercitissime', er würde also ein Mann von der encyklopädischen Bildung sein, die uns in jener Zeit oft begegnet, bei Boethius selbst, bei Symmachus, Cassiodor, Martianus Capella u. A. Es ist wohl derselbe Patricius, der nach Cassiodor Var. X 6. 7 im Jahre 534 zum quaestor Palatii ernannt wird und besonders wegen seiner Beredtsamkeit, aber auch wegen seines Charakters ein ganz ausnehmendes Lob erhält. Es scheint also, daß die Widmung der Geometrie an Patricius eher geeignet ist, den Glauben an die Echtheit zu befestigen, als ihn zu erschüttern. Denn ein Fälscher, der in dem Buche die Arithmetik citiert, hätte doch gewiß eher an Symmachus als an Patricius die Widmung gerichtet. Eine größere Schwierigkeit bildet in dem Anfang der Widmung 'Quia uero, mi Patrici ...' das auch von Heiberg durch besonderen Druck gekennzeichnete uero. Man kann es nicht etwa erklären wie das bei Cic. Epist. IV 6, 1. XVI 10, 1 zu Anfang stehende 'Ego uero', sondern es ist dasselbe, zu einfach fortführendem 'aber' abgeschwächte uero, das sich sehr häufig bei Boethius sowie hier in der Geometrie findet, und noch einmal ebenso auffallend gestellt, nämlich sogleich zu Beginn von Buch I, wo es nach der Ueberschrift De mensura (p. 373, 25) heißt 'Mensura uero est' . . . ; daß das zweite Buch (p. 401, 4) beginnt 'Superiore uero tractatu', könnte man damit rechtfertigen, daß hier uero stünde, wie es oft bei Boethius in der Arithmetik und Musik zu Anfang eines Capitels steht. Aber jenes zweifache uero zu Beginn der Widmung und des ersten Buches ist mir aus dem Sprachgebrauch dieser Zeit und auch der späteren nicht erklärlich. Sollte es nicht vielleicht dadurch entstanden sein, daß nach Rands Vermutung (S. 435) im ersten Buche der Geometrie Auszüge aus dem echten Werke vorliegen? Allerdings sehr unverständig und ungeschickt angefertigte Auszüge, verbunden mit ebenso unverständigen Zuthaten des Excerptors. Eine Untersuchung der Sprache der Geometrie würde jedenfalls einen Ertrag für oder gegen Boethius ergeben, nur müßte sie anders, als es von Friedlein (Jahrbb, f. cl. Philol. Bd. 87, 1863, S. 425 ff.) geschehen ist, angefaßt werden. Einiges findet sich bei Rand, so die Beobachtung, daß in Buch I quidem und ergo nebst itaque ganz anders vertreten sind als in Buch II. Rand rechnet darnach mit der Möglichkeit, daß Buch II, das ja den Mathematikern auch mehr Anlass zum Tadel giebt als Buch I, ein Anhang von fremder Hand ist. Es ist vielleicht auch darauf zu achten, daß die Citate aus der Arithmetik und der Musik nur in Buch I stehen. Richtig bemerkt Rand sodann, daß der Abschnitt De figuris geometricis (p. 389, 17-392, 22) das Gepräge des Verfassers der Arithmetik zu tragen scheint. Jedoch wird er deshalb noch nicht, wie Rand andeutet, von seiner Umgebung als Besseres von Geringerem auszusondern sein. Wenn er nämlich durch seine stilistische Fülle und Abrundung sich wesentlich von der knapp zugeschnittenen Form der übrigen Teile abhebt, so findet sich hierfür bei Boethius selbst eine Erklärung. In dem III. theologischen Traktat Quomodo substantiae eqs. sagt er p. 168, 14 P.: Ut igitur in mathematica fieri solet ceterisque etiam disciplinis, praeposui terminos regulasque, quibus cuncta quae sequuntur efficiam, und dann folgt unter I-VIIII eine Reibe zum Teil ganz kurzer Lehrsätze. Daher die Kürze

die Musik beruft: p. 390, 3 ad quae intellegenda quicumque in nostrorum arithmeticorum theorematibus instructus accesserit..; p. 397, 20 ut in arithmeticis est dictum (ein Hinweis auf Inst. arithm. p. 16, 23. 90, 6); p. 396, 5 de quibus quia in arithmeticis et in musicis sat dictum est...

Auf die Geometrie wird wohl eine Astronomie gefolgt sein, für deren einstige Existenz vielleicht eine Stelle in jenem Briefe Theoderichs (vgl. Ptolemaeus astronomus) ein äußeres Zeugniß ist, eher wohl eine Stelle aus einem Briefe von Gerbert, dem späteren Papste Sylvester II, vom Jahre 983 2) aus Mantua, nach der dieser in Mantua 'VIII uolumina Boetii de astrologia, praeclarissima quoque figurarum geometriae aliaque non minus admiranda' gefunden hatte. Die hohe Ziffer der Bände befaßt offenbar die sämtlichen hier genannten Schriften, nicht die Astrologie allein; das an zweiter Stelle angeführte geometrische Werk erblickt man in dem berühmten Wolfenbütteler Codex der Agrimensoren. Noch spätere Spuren sind nicht sicher 3). - Wenn Gervaise und Stewart die Worte in Theoderichs Brief 'mechanicum etiam Archimedem Latialem Siculis reddidisti' auf ein Werk des Boethius über Mechanik beziehen, so werden sie damit schwerlich großen Anklang finden. Diese ausmalenden Worte (wie auch 'Plato theologus' nur ein rhetorisches Pendant zu 'Aristoteles logicus' ist), haben darin ihren Grund, daß der Brief sich an die mechanischen Kenntnisse von Boethius wendet, wie auch im weiteren Verlaufe des Briefes die Mechanik und der mechanicus bis zum Himmel erhoben werden.

Mit Sicherheit dagegen ist Boethius als Verfasser eines Buches zu nennen, das vielleicht noch in diese Periode seiner

des Ausdrucks auch in jenen Abschnitten der Geometrie. Hier werden Regeln und Definitionen aufgestellt, während in dem Stück p. 398, 17 ss. mehr Beweise entwickelt werden.

<sup>2)</sup> So nach Havet, Lettres de Gerbert, 1889, S. 6 Anm. 5 des betr. Briefes (8).

<sup>3)</sup> Im Anschluß an Cantors Angabe (a. O. S. 536), daß noch 1515 ein in Augsburg gedrucktes Buch sich auf die Astronomie von Boethius beruft, möge eine Bemerkung von Schepss (Festschrift für W. v. Christ S. 113) hier eine Stelle finden, nach der noch bis zum Ende des Mittelalters Handschriftenkataloge ein solches Buch kennen, jedoch auch Verwechselungen vorgekommen sind. Zu letzteren vergl. auch Havet a. O. S. 118 Anm. 1 zu Gerberts Brief 130 und Rand S. 439.

Arbeiten über exakte Wissenschaften gehört, einer Physik. Im zweiten Commentar π. έρμην. p. 190, 12 schreibt er: sed quoniam tres supra modos proposuimus contingentis, de quibus melius in Physicis tractauimus, singulorum subdamus exempla, die Stelle aber, auf die er sich mit 'supra' bezieht, steht p. 190, 1: contingens autem secundum Aristotelicam sententiam est quodcumque aut ... aut ... Darnach hat Boethius eine Physik unter Benutzung von Aristoteles' gleichnamigem Werke, das er im Hermeneiacommentar II p. 458, 27 und im Categoriencommentar p. 289 C selbst citiert, verfaßt. Weiteres jedoch über dieses Werk, das jedenfalls mehr als éin Buch gebildet haben wird, wenn es sich an des Aristoteles Physik anschloß, wissen wir weder aus ihm selbst noch von Anderen. Auch ist es ja nur eine Vermutung, daß diese Arbeit metaphysischen Inhalts in diese Zeit gehört, aber sie kann sich darauf stützen, daß allem Anscheine nach vom ersten Porphyriuscommentar an die eigentlichen wissenschaftlichen Interessen und Studien von Boethius in Aristoteles und der Logik aufgingen.

Bis zum Jahre 510 haben wir nun folgende Liste gewonnen: die Gruppe Arithmetik, Musik, Geometrie (?), (Astronomie?) vielleicht Physik, dann die beiden Porphyrius- und den Categoriencommentar. Wenn wir für den ersten Porphyriuscommentar etwa an 506 dachten, so würden für die erste Gruppe die Jahre von etwa 500 an bleiben, wo Boethius möglicherweise zwanzig Jahre alt war. Man kann selbst etwas weiter hinauf gehen, in Anbetracht der frühen geistigen Selbständigkeit von Boethius und des Charakters jener Schriften, die wesentlich nur Compilationen sind. Der Brief Theoderichs würde, wenn er in das Jahr 507 gesetzt wird, sich auf die Werke dieser Gruppe und wohl auch den ersten Porphyriuscommentar beziehen, da jedoch 'Aristoteles logicus' genannt wird, so müßte man die Bearbeitung mindestens einer wirklich aristotelischen Schrift logischen Inhalts hinzunehmen. Diese Bearbeitung kann nur der Categoriencommentar gewesen sein. Darnach wäre Theoderichs Brief frühestens 511 geschrieben, eine wie wir sahen zulässige Annahme. Mommsen (Cassiod. p. 40) verweist in einer Anmerkung zu dieser Stelle

des Briefes auf Cassiodor De dialect. p. 568 Gar., an der dieser Boethius' Commentar zu π. έρμην. in sechs Büchern, d. h. die zweite Ausgabe erwähnt. Jedoch diese kann, wie ich vorgreifend bemerke, nicht vor 513 vollendet worden sein, es ist sogar fast sicher, daß ihr Abschluß noch später fällt. Aber so weit herunter wird man für Theoderichs Brief nicht gehen wollen. Will man aber ihn 507 entstanden sein lassen, so kann man es unter der Bedingung, daß man den Ausdruck 'Aristoteles logicus' als einen im Ueberschwang des Preisens sehr weit gefaßten ansieht. Vielleicht dürfte der Ansatz: nicht vor 512, wo die beiden Porphyrius- und auch der Categoriencommentar bereits veröffentlicht waren, der angemessenste sein.

Wir gehen jetzt unter das Jahr 510 oder richtiger 511 herunter, zu denjenigen Arbeiten, die Boethius nach dem Categoriencommentar hervorgebracht hat. Hier treffen wir zuerst eine Anzahl von Werken, die so sehr in bald mehr bald weniger engem Zusammenhange mit einander stehen, daß wir sie zusammen behandeln müssen. Es sind dies die erste und die zweite Ausgabe des Commentars zu Aristoteles περὶ έρμηνείας, die Introductio ad categoricos syllogismos, die zwei Bücher De categoricis syllogismis, die zwei Bücher De hypotheticis syllogismis, die zwei Bücher Anapotheticis syllogismis<sup>4</sup>), die je zwei Bücher Ana-

<sup>&#</sup>x27;) Die Titel der letzten beiden Werke lauten so, wie oben geschrieben ist, nicht wie sie in den Ausgg. heißen, De syllogismo categorico und De syllogismo hypothetico. Für ersteres sind die Stellen in den Categ. syllog. selbst beweisend: p. 829 D. 830 D. 831 C. 841 B; in Differ. top. p. 1183 A; im II Hermen.-Comm. p. 172, 27. Für das zweite Werk in diesem selbst: p. 881 C. 876 C; im Comm. zu Ciceros Topik p. 1129 C. 1135 D; in Differ. top. p. 1176 B. — Der Name dessen, dem die lange Widmung der Hypoth. syll. gilt (p. 831 A—D), ist unbekannt. Jedenfalls ist es ein Freund, mit dem Boethius etwa auf gleichem Fuße steht. Zu Symmachus, wie die Baseler Ausgabe das Werk adressiert, paßt der Ton der Anrede ganz und gar nicht. Da es in der Widmung (p. 831 C) heißt: nam cum categoricorum syllogismorum amplissime notitiam percepisses, de hypotheticis syllogismis saepe quaerebas, möchte man daran denken, daß vielleicht auch schon die Categor. Syllog. diesem Freunde gewidmet waren und daß deren Worte im Anfange von Buch II, p. 809 C 'illud uero meminisse debebis introducendis hie me praestitisse docendis, non introductis' sich an ihn wenden. Weniger will die Stelle in Buch I, p. 795 B 'nisi tibi hoc alii nomen dare placuerit' besagen, hier kann die zweite Person

lytica priora und Analytica posteriora. Ehe wir jedoch an die chronologische Untersuchung dieser sieben Werke herangehen, werden wir gewisse Auseinandersetzungen über sie vorausschicken, um uns später störende Unterbrechungen zu ersparen.

Die beiden Ausgaben des Commentars zu A ristoteles π. έρμην., die erste aus zwei, die zweite aus sechs Büchern bestehend, schließt Boethius an eine eigene Uebersetzung der aristotelischen Schrift an, wie an sich natürlich ist, aber auch durch seine Bezeichnung eines kleinen eigenen Zusatzes erwiesen wird 5). Ueber den Zweck, den er bei der Abfassung eines doppelten Commentars im Auge hatte, spricht er sich in ganz ähnlicher Weise wie über die beiden Porphyriuscommentare aus: der erste, der in der That leichter zu verstehen und praktischer gehalten ist, soll dem einfachen Verständniß dienen, der zweite, der noch mehr als der erste den Eindruck ernsten Denkens und eindringenden Scharfsinns macht und auch bei Prantl, dem strengen Kritiker von Boethius, eine gewisse Anerkennung gefunden hat, wendet sich an eine höhere Stufe der Erkenntnis. So lesen wir sogleich zu Anfang I (d. i. in der ersten Ausgabe) p. 31, 6: quocirca nos libri huius enodationem duplici commentatione suppleuimus et quantum simplices quidem intellectus sententiarum oratio breuis obscuraque complectitur, tantum hac huius operis tractatione digessimus, quod uero altius acumen considerationis exposcit, secundae series editionis expediet, und ähnlich am Schluß p. 225, 14 (secundae editionis series explicabit), ferner II (d. i.

im allgemeinen Sinne gesetzt sein, wie bald nachher p. 795 D: si enim dicas 'diei est', nihil quod sit aut non sit demonstrasti eqs. Vielleicht erfährt man einmal aus der Ueberschrift eines Codex den Namen dessen, dem Boethius die Hypoth. syllog. gewidmet hat, und möglicherweise ist dieselbe Hoffnung für die Categ. syllog. nicht gänzlich unberechtigt. Auch der Titel der vorhergehenden Schrift wird bei Migne nicht richtig 'Introd. ad syllogismos categoricos' geschrieben, die letzten Worte müssen mit der Ed. princeps und der Baseler umgestellt werden nach dem Buche selbst p. 762 C: quoniam igitur hoc nobis opus est in categoricos syllogismos.

b) I 72, 23: Aristoteles Graecus textus non habet ita, ut nos supra posuimus, sed hoc modo ... p. 73, 8: ... si qui Graecae orationis periti nos forte culpabunt, cur quod illic non fuit, nostrae translationi adiecerimus. nos enim ad faciliorem intellectum Latinae orationi famulantes hoc adposuimus.

in der zweiten Ausgabe) p. 186, 2 ss. (prior editio - secunda editio); 294, 5 (in prima editione), auch 251, 2 (in prima editione — secunda commentatione) und 421, 10 ss. (prioris commenti — hanc secundam editionem — editionis primae prioris editionis duos libros). Auch außer diesen Stellen finden sich Hinweise in der ersten editio - die Bezeichnung editio ist die weit überwiegende - auf die zweite 1 36, 20. 74, 23. 82, 9, und umgekehrt II 274, 27. 479, 6 (in primae editionis secundo commentario). Indem wir nun nicht weiter davon reden wollen, mit welcher oft allzu großen Wichtigkeit Boethius die Dunkelheit des aristotelischen Werkes, die Schwierigkeit seiner eigenen Aufgabe dem Leser zum Bewußtsein zu bringen bemüht ist, werden wir hier nur drei Punkte zur Sprache bringen. Erstlich hat Boethius den alten Plan des ersten Porphyriuscommentars (s. oben S. 151 f.), die ganze aristotelische Logik darzustellen, bis jetzt festgehalten und sogar noch erweitert, II p. 79, 16: ego omne Aristotelis opus, quodcumque in manus uenerit, in Romanum stilum uertens eorum omnium (nämlich früherer Bearbeiter, Z. 11) commenta Latina oratione perscribam, ut si quid ex logicae artis subtilitate, ex moralis grauitate peritiae, ex naturalis acumine ueritatis ab Aristotele conscriptum sit, id omne ordinatum transferam atque etiam quodam lumine commentationis inlustrem omnesque Platonis dialogos uertendo uel etiam commentando in Latinam redigam formam. his peractis non equidem contempserim Aristotelis Platonisque sententias in unam quodammodo reuocare concordiam eosque non, ut plerique, dissentire in omnibus, sed in plerisque et his in philosophia maximis consentire demonstrem. Zu Anfang des fünften Buches seiner langen und schwierigen Arbeit feuert er sich selbst an, II p. 343, 7: nec defatigari in singulis partibus oportet totius dialecticae prodere adgressos atque expedire doctrinam. Ein zweiter hier zu erledigender Punkt ist der, daß die beiden Ausgaben des Hermeneiacommentars, wenn Boethius sie auch in Beziehung auf einander geplant und geschrieben hat, doch zeitlich getrennt veröffentlicht worden sind. sich in keiner der beiden Ausgaben eine Aeusserung entgegengesetzter Art, auch hat es nicht die mindeste innere Wahr-

scheinlichkeit, daß Boethius den vollendeten ersten Commentar, ein durchaus in sich abgeschlossenes und auch dem Umfange nach ganz ansehnliches Werk (rund 200 Seiten bei Meiser gegen 500 des zweiten Commentars) bis zur Beendigung des zweiten sollte haben liegen lassen oder daß er gar an beiden neben einander geschrieben hätte. Aber wir haben auch einen Beweis für unseren Satz in der Stelle p. 421, 10 zu Anfang des Buches VI der zweiten Ausgabe, wo Boethius sich gegen Solche wendet, welche die Ausführlichkeit seiner Darstellung auf die Sucht, mit Gelehrsamkeit zu glänzen, zurückführten: quibus responsum uelim non haec tam mendaciter esse sensuros, si prioris commenti perlegerent breuitatem. Dem Irrealis der Gegenwart in Verbindung mit dem Ausdruck 'mendaciter' liegt ohne alle Frage die Voraussetzung zu Grunde, daß jene Tadler jetzt bereits die Möglichkeit haben, die erste Ausgabe zu lesen. Drittens. Durch die zeitlich getrennte Veröffentlichung der beiden Ausgaben, die wir als erwiesen ansehen dürfen, bestätigt sich nun auch die Erklärung für eine wenige Zeilen vor der so eben besprochenen stehenden Stelle p. 421, 2: Sextus hic liber longae commentationi terminum ponit, quae quodam magno labore constiterit ac temporis mora. nam et plurimorum sunt in unum coaceruatae sententiae et duorum ferme annorum spatium continuo commentandi sudore consumpsimus. Die Stelle läßt sich nur auf die Arbeit an dem vorliegenden Werke, nicht auch die an der ersten Ausgabe beziehen, und besagt, daß Boethius dessen ersten fünf Büchern bis jetzt ungefähr zwei Jahre anhaltender Arbeit gewidnet hat.

Von den nun folgenden Schriften, der Introductio ad categoricos syllogismos, den beiden Büchern De categoricis syllogismis und ebenso De hypotheticis syllogismis bieten für unsern Zweck nur die beiden ersten Veranlassung zu einem Verweilen. gegenseitiges Verhältniß verlangt schon deshalb eine Beleuchtung, weil Prantl a. O. S. 682 in einer kurzen Anmerkung (80) erklärt, das erste Buch der Categ. syllog. sei nichts anderes als ein Auszug aus der Introductio. Sodann muß aber auch das Verhältniß beider Werke zum Hermeneiacommentar

untersucht werden, das Prantl in seiner beide zugleich behandelnden Besprechung (S. 695 ff.) nicht in Betracht gezogen hat. - Sieht man nur auf die Titel der beiden Schriften, so möchte man meinen, die Introductio sei eine Einleitung zu den Categ. syllog. als dem Hauptwerke. Dem ist aber nicht so. Der Schluß von Buch II der Categ. syllog. lautet p. 829 D: Haec de categoricorum syllogismorum introductione Aristotelem plurimum sequens et aliqua de Theophrasto et Porphyrio mutuatus, quantum parcitas introducendi permisit, expressi. si qua uero desint, in Analyticis nostris calcatius exprimemus. nunc uero quantum ad solam categoricorum syllogismorum formam spectabat, perfectum hic nobis est et ad cumulum introductionis elaboratum. Nach dieser Stelle ist klar, daß Boethius auch dieses Werk als eine 'introductio' bezeichnet. Desgleichen im Anfang von Buch I, p. 793 C (vgl. per introductionem; προλεγόμενα; introductionis modo) und von Buch II, p. 809 B (quantum introductionis patitur temperamentum). Wenn nun Boethius dieses Werk als eine Einführung, Einleitung in die Lehre von den kategorischen Schlüssen angesehen wissen will, so läßt sich diese Beschränkung verstehen. Denn das erste Buch behandelt die Lehre von den Bestandteilen des Urteils, dem nomen und uerbum, dann von dem Urteil und seinen Formen als den Bestandteilen des Schlusses, das zweite aber die Lehre von den kategorischen Schlüssen und zwar hauptsächlich die drei Schlußfiguren mit ihren Unterarten (modi) nach dem ersten Buche der aristotelischen Aualytica pr., doch unter Vermehrung der modi nach Theophrast, Eudemus und, gewiß dem Vermittler dieser beiden für Boethius, Porphyrius (p. 813 B. C. 814 C. 829 D). Man kann sich von vornherein vorstellen, daß eine vollständige Lehre von den kategorischen Schlüssen nach Boethius wohl den Inhalt der beiden Bücher von Aristoteles' Analytica pr. habe erschöpfen, ganz besonders aber die Ausbildung der Syllogistik durch die späteren Peripatetiker (Prantl S. 554 ff.) habe berücksichtigen müssen. Wir werden aber später aus Boethius selbst nachweisen, welches Werk von ihm die Lehre von den kategorischen Schlüssen noch ganz besonders behandelt hat, so daß wir für jene Schriften die Bezeichnung als Einleitung wohl

begreifen können. Wenden wir uns nun zur Introductio. Ihr Inhalt wird p. 762 C folgendermaßen formuliert: Quoniam igitur nobis hoc opus est in categoricos syllogismos, syllogismorum uero compago propositionibus texitur, propositionum uero partes sunt nomen et uerbum, pars autem ab eo, cuius pars est, prior est, de nomine et uerbo, quae prima sunt, disputatio prima ponatur, dehinc de propositione, ad ultimum de syllogismorum conexione tractabitur. Nach dieser Ankundigung ist man verwundert, wenn man die Wahrnehmung macht. daß nur die Lehre vom Urteil und seinen Elementen, dem Substantiv und Verbum, dargestellt wird, und daß die versprochene Lehre vom Schlusse, de conexione syllogismorum, fehlt. Somit deckt sich die Introductio mit Buch I der Categ. syllog., ihr fehlender Teil würde sich mit Buch II gedeckt haben. Es sprechen keinerlei Anzeichen dafür, daß etwa ein solches Buch II verloren gegangen sei, im Gegenteil, der Schluß (p. 794 A. B) klingt so, als ob der Verfasser das opus propositum für abgeschlossen halte. Es ist nun aber Folgendes zu beachten. Die Introd. und das erste Buch der Categ. syllog. sind nicht nur dem Inhalt nach, sondern großenteils auch dem Wortlaut nach so eng mit einander verwandt, daß das eine wie eine Doublette des anderen aussieht, nur ist erstere viel ausführlicher, sie zählt 31 Spalten bei Migne, Buch I der Categ. syllog. dagegen nur 16. Ich darf von einem Nachweise hier nicht gänzlich absehen, da für unsere weitere Darlegung ein wenn auch rascher Einblick in die Sachlage zu wünschenswert ist. Um zunächst von der Uebereinstimmung im Wortlaut zu reden, so läßt sich der Anfang von Categ. syllog. p. 793 bis 795 C fast durchweg in dem der Introd. p. 761 bis 763 B wiederfinden. Es möge hier der, freilich in den Categ. syllog. etwas ausführlichere erste Satz aus beiden Schriften nebeneinander gestellt werden:

Introd. p. 761 B:

Multa ueteres philosophiae duces posteriorum studiis contulerunt. in quibus, priusquam ad res profunda mercas caligine peruenirent, quadam quasi intellegentiae luctatione praeluderent: hinc institutionum breuior compendii faciliCategor, syll, lib. I. p. 793 C:

Multa Graeci ueteres posteris suis in consultissimis reliquere tractatibus, in quibus, priusquam ad res densa caligantes obscuritate uenirent, quasi quadam intellegentiae luctatione praeludunt: hinc per introductionem est faIntrod. p. 761 B: tate doctrina, hinc per ea, quae illi προλεγόμενα uocant, ad intellegentiam promptior uia munitur. Categor. syll. lib. I. p. 798 C: cilior discibiliorque doctrina, hinc per ea, quae illi προλεγόμενα uocant, nos praedicta uel praedicenda possumus dicere, ad intellegentiam promptior uia munitur.

Weniger zahlreich sind dann die wörtlichen Parallelen bis zur Aufstellung der Urteilsformen, Introd. p. 770 A. B, Cat. syll. p. 799 B.C, von hier an, im zweiten Hauptteil, gehen beide Schriften wie in Disposition, so auch im Ausdruck mehr jede ihren eigenen Weg. Blicken wir nun auf den Inhalt, so behandelt Introd. p. 762 D - 765 C = Cat. syll. p. 794 D - 796 B das eine Element des Urteils, das nomen, und Introd. p. 765 C — 766 C = Cat. syll. p. 796 B - 797 A das andere, das uerbum. Es folgt die Definition und Erläuterung des Satzes (oratio), Introd. p. 766 C - 767 B = Cat. syll. p. 797 A. B., dann die fünf Formen des Satzes (species orationis), von denen hier nur die Aussage (enuntiatio) in Betracht kommen kann, Introd. p. 767 B. C = Cat. syll. p. 797 B, dann Introd. bis p. 770 A = Cat. syll. p. 799 B die Einteilung der oratio in simplex und composita (in Cat. syll. 'non simplex'), sowie nach qualitas, nämlich adfirmatio und negatio, und quantitas (welche beide Begriffe in Cat. syll. erst später, p. 799 B, genannt werden), nämlich uniuersalis, particularis, indefinita, singularis (die letzte Art läßt Cat. syll. p. 797 D und auch später ganz aus), nebst Erörterungen über subiectum und praedicatum und das Verhältniß des Umfangs beider zu einander (Cat. syll. p. 798 B-D ist hier viel spezieller als Introd. p. 769 D), worauf nach den verschiedenen Qualitäten und Quantitäten in Introd. p. 770 B acht, in Cat. syll. p. 799 B. C, da das singuläre Urteil wegfällt, sechs Urteilsformen aufgestellt werden. Sehr eingehend in Introd., kürzer in Cat. syll. werden alsdann von der propositio uniuersalis adfirmatiua aus durch Negation und Particularität mit Hilfe eines veranschaulichenden Schemas (Introd. p. 775 A = Cat. syll. p. 800 A, wo jedoch die Figur sehr unvollkommen gezeichnet ist) die propositiones contrariae, subcontrariae, contradictoriae (dieser Terminus fehlt in Cat. syll., dafür contraiacentes), subalternae gebildet und erklärt, Introd. bis p. 776 C = Cat. syll. bis p. 801 A. Von hier scheiden sich die Dis-

positionen beider Schriften etwas. Während in der Introd. fortwährend bei Behaudlung der einzelnen Urteilsformen deren Richtigkeit (uerum) oder Nichtrichtigkeit (falsum) ermittelt wird, ist in Cat. syll. dieser Frage der zusammenfassende Abschnitt p. 801 A - 802 C gewidmet. In der Introd. schließt sich p. 776 C die Behandlung der indefiniten, p. 778 A die der singulären Urteile an und p. 780 A derjenigen, die sich durch Combination zwischen universal-affirmativen, universalnegativen, particular-affirmativen, particular-negativen und solchen mit negativem Subjekt, negativem Prädikat, negativem Subjekt und Prädikat ergeben und dazu noch mit gewissen Unterarten, alle durch Beispiele illustriert, endlich p. 785 C die aus der conuersio, und p. 788 D die aus der conuersio per oppositionem entstehenden Urteile. Den Schluß bildet p. 794 der Hinweis auf gewisse noch unerledigte Formen, die der Leser jedoch sich selbst bilden könne. In den Cat. syll. dagegen wird von p. 802 C an eine Erörterung der indefiniten, p. 804 A der durch conversio nebst p. 807 A den durch contrapositio (wie Boethius hier einfacher für conuersio per oppositionem sagt) entstehenden Formen gegeben, alles kürzer und faßlicher als in der Introductio.

Diese wenn auch nur summarische Zusammenstellung zeigt, daß man keineswegs Buch I der Categ. syllog. als einen Auszug aus der Introductio bezeichnen kann, wie Prantl thut, dazu sind beide in ihrem zweiten Teile auch zu selbständig. Wenn man nun aber fragt, welche von beiden Schriften aus irgend welchen Gründen für die frühere, welche für die spätere gelten muß, so kann ich wenigstens solche Gründe nicht finden. Man kann sagen, Boethius habe nach den zwei Büchern Categ. syllog. dieselben Dinge etwas ausführlicher behandeln wollen, habe aber nur den ersten Teil, die Lehre vom Urteil und seinen Elementen, dargestellt und dann aus irgend einem Grunde sein Vorhaben aufgegeben. Anderseits kann man das Verhältniß sich gerade umgekehrt vorstellen. Eine Entscheidung ist wohl nicht möglich, und man muß sich im Urteil darauf beschränken, daß die Introductio entweder vor oder nach den Categ. syllog. geschrieben ist, jedenfalls aber zeitlich nicht ferne von ihr liegt. Merkwürdig ist, daß Boethius von allen seit dem ersten Porphyriuscommentar geschriebenen Werken nur die Introductio und die viel später fallende Bearbeitung der Sophistischen Trugschlüsse von Aristoteles nicht in anderen Büchern mehr erwähnt, man möchte glauben, daß er an der doch auch unvollendet gebliebenen Arbeit selbst keine rechte Freude gehabt hat. Für den Leser ist sie in der Partie von den Schlüssen mit dem Dickicht so vieler wiederum mehrfach sich spaltender und kreuzender Distinctionen nicht sehr erfreulich, von p. 779 bis 792 sind, abgesehen sogar noch von den zahlreichen vorher behandelten einfacheren, nicht weniger als hundertacht Formen des Urteils exemplifiziert. Noch ganz anderes leisten darin jedoch die Hypoth. syllogismi.

Wir kommen nun auf das schon berührte Verhältniß der Introductio und der Categ. syllog., d. h. des ersten Buches derselben, zu Aristoteles' Schrift περί έρμηνείας und Boethius beiden Commentaren dazu, ohne zunächst Wert darauf zu legen, daß die Erläuterung der Hermeneia in jenen beiden Schriften schon erwähnt wird. Man wird ja schon von vornherein eine Verwandtschaft zwischen den genannten Werken annehmen, da auch das Buch von Aristoteles die Lehre vom Urteil und seinen Bestandteilen zum Gegenstande hat. Aber die Verwandtschaft ist eine sehr nahe. Sie läßt sich so charakterisieren: die beiden erstgenannten Schriften schließen sich im ersten Hauptteil, d. h. bis zur Aufstellung der Urteilsformen, Introd. p. 770 A. B, Cat. syll. p. 799 B. C, im Gedankengang fast vollständig, im Ausdruck oft fast wörtlich, den stückweise mit einander fortschreitenden Werken von Aristoteles und Boethius an; von der angegebenen Stelle an, im zweiten Hauptteil, sind die Beziehungen freier und loser. Ich glaube diesen Contact, wenn auch ein durchgehender Nachweis sich schon aus Rücksichten des Raumes verbietet, doch für einen kleinen Teil und einige Hauptpunkte aufzeigen zu müssen, zumal da das Verfahren verschiedenfach wechselt. In beiden Schriften beginnt die eigentliche Abhandlung mit der aristotelischen (c. 2) Definition des Nomens, Introd. p. 762 D: Nomen est uox significativa secundum placitum sine tempore, cuius nulla pars si-

gnificativa est separata, wörtlich gleich der lateinischen Uebersetzung von Boethius, I 45, 29 (nur 'pars est siggnificatiua' gestellt), in Cat. Syll. p. 794 D: 'Nomen est uox designatiua ad placitum sine tempore, cuius nulla pars extra designativa est' entfernt sich der zweite Teil etwas von dieser Uebersetzung und Aristoteles (ής, sc. φωνής, μηδέν μέρος ἐστὶ σημαντικόν κεχωρισμένον), aber sie will offenbar deutlicher sein, da auch im ersten H(ermeneia)-C(ommentar) p. 48, 4 der Satz, nachdem er erklärt ist, so wiederholt wird: nomen esse uocem secundum placitum designativam sine tempore, cuius partes nihil extra significent (vgl. extra signific. auch p. 47, 18. 25. 28. 48, 1-3) und auch in der Ausführung der Introd. kommt p. 763 B der Ausdruck 'nihil extra designat' vor, der zweite H-C., p. 53, 1-58, 16, verwendet ihn nicht. In der Erläuterung des Satzes beginnen Introd. p. 762 D, Cat. syll. p. 794 D, H-C. I 46, 3. II 53, 1 mit der zum Teil breit ausgeführten Bemerkung, die Definition nomen est uox führe richtig die Species nomen auf das Genus uox zurück. Zu vox significatiua führe ich kurz, wie auch im Folgenden, nur wenige charakteristische Worte aus der Erklärung an: Introd. p. 763 A sunt enim uoces, quae nihil designant, ut syllabae, Cat. syll. p. 795 A quia sunt uoces quaedam, quae nihil significant, ut syllabae, H-C. I 46, 7 sed uocum aliae sunt, quae significant, aliae, quae nihil significant, es fehlt 'ut syllabae', doch liegt dies p. 47, 29 dem Beispiel So-cra-tes zu Grunde, H-C. II 54, 2 ab his uocibus disgregauit nomen, quae nihil omnino significent, ut sunt syllabae. Aus der Erläuterung von secundum placitum stehe hier Introd. ibid. secundum placitum ponentis constituentisque uoluntatem, Cat. syll. ibid. ad ponentis placitum, H-C. I 46, 22 secundum ponentium placitum, II 54, 31 secundum quandam positionem placitumque ponentis. In Introd. ibid. folgt: aliae enim sunt uoces naturaliter significantes, ut canum latratus iras canum significat et alia eius quaedam uox blandimenta, in Cat. syll. ibid. sunt enim uoces naturaliter significantes, ut canum latratus iras canum significat et alia eius quaedam uox blandimenta, dazu H-C. I 46, 10 uocum significatiuarum aliae sunt naturaliter, aliae non naturaliter, und später p. 51, 1 quaedam

enim uox canum iras significat, H-C. II 54, 23 mutorum quoque animalium sunt quaedam voces quae significent, ut canum latratus iras significat canum. Ueber sine tempore: Introd. p. 763 A quia nomina quidem sine tempore sunt, uerba uero cum tempore, Cat. syll. p. 795 A quod nomina sine tempore sunt, uerba cum tempore, H-C. I 47, 12 omne enim uerbum cum tempore est, nomina uero sine tempore sunt, H-C. II 56, 32 addito ergo nomini quod sine tempore esse dicatur, nomen a uerbo disiungitur. In der Erklärung der Worte cuius nulla pars significativa est separata (c. n. p. extra designativa est) bringt Boethius in der Introd. p. 763 B-764 A als Beispiel für die Teile eines einfachen Wortes die Silben ci, ce, ro (so schon im Categ.-Comm. p. 208 B), für die eines zusammengesetzten magis, ter ('magister, quod est compositum nomen') und uir, fortis ('uirfortis compositum nomen, si uno proferatur accentu'), in den Cat. syll. p. 795 B begnügt er sich, ohne diese Unterscheidung hervorzuheben, kurz mit den Beispielen ci, ce, ro und magis, ter, in H-C. I p. 47, 29 hat er so, cra, tes, in II 57, 25 ss. kein Beispiel. Im weiteren Verlauf der Stelle bei Aristoteles stehen die zusammengesetzten Wörter Κάλλιππος und ἐπακτροκέλης, Boethius hat dafür in der Uebersetzung I 48, 8. 49, 8 das eine 'equiferus' und ebenso im Commentar, und II 58, 2 im Commentar außerdem noch 'suburbanum'. Auch sonst zeigen sich Introd. und Cat. syll. in der Wahl der Beispiele unabhängig vom Hermeneiacommentar. Um nicht zu ausführlich zu werden, verzichte ich auf die weitere Analyse des Abschnittes vom Nomen. Doch darf vielleicht noch die Definition des Verbums hier eine Stelle finden: Introd. p. 765 C (ebenso 766 A) uerbum est uox significativa secundum placitum cum tempore, cuius nulla pars significativa est separata, Cat. syll. p. 796 B est uerbum uox significatiua ad placitum cum tempore, cuius nulla pars extra significativa est, Aristoteles c. 3: δήμα δέ έστι τὸ προσσημαίνον χρόνον, οὐ μέρος οὐδὲν σημαίνει χωρίς, und in der Uebersetzung von Boethius I 55, 21 uerbum autem est quod consignificat tempus, cuius pars nihil extra significat, aber es folgt p. 56, 1 die mit dem Text von Introd. und Cat. syll. übereinstimmende Form: uerbum est uox significativa secundum placitum cum tempore, cuius nulla pars extra significativa est, erweitert H-C. II 66, 4 uerbum est uox significativa secundum placitum, quae consignificat tempus, cuius nulla pars extra designatiua est. Und noch die Definition der oratio, die in Introd. und Cat. syll. ebenso wie die vorhergehenden ohne Nennung von Aristoteles aufgestellt wird, bei Aristoteles c. 4: λόγος δέ ἐστι φωνή σημαντική, ής τῶν μερῶν τε σημαντικόν ἐστι κεχωρισμένον, ὡς φάσις, ἀλλ' οὐχ ὡς κατάφασις, bei Boethius H-C. I 66, 26 oratio autem est uox significatiua, cuius partium aliquid significatiuum est separatum, ut dictio, non ut adfirmatio, Introd. p. 766 C und Cat. syll. p. 797 A oratio est uox significativa ('designificativa' Cat. syll.) secundum ('ad' Cat. syll.) placitum, cuius partes aliquid extra significant, ut dictio, non ut adfirmatio: man sieht, die beiden letzteren Schriften wollen den zweiten Teil des Satzes faßlicher machen. So geht es, abgesehen von gewissen Aenderungen und Zusätzen, bis zur Darlegung der Urteilsformen, wie schon bemerkt, weiter, den Capiteln 2-5 von Aristoteles und dem Commentar von Boethius bis I 78, 23 und II 118, 19 folgend, dann ist allen vier Schriften noch gemeinsam das Schema für die Urteilsformen, Introd. p. 775 A und Cat. syll. p. 800 A, H-C. I 87 und II 152. Von da an fassen die Introd. und die Cat. syll. in freier systematischer Weise, wie oben gezeigt, die Lehre von den Formen des Urteils zusammen, die von Aristoteles c. 6-10 (auch wohl 14) gegeben und von Boethius commentiert wird. Die Capitel 11 (Verbindung und Trennung der Prädikate) 12. 13 (Möglichkeit, Zufälligkeit, Notwendigkeit) werden in Introd. und Cat. syll. nicht berücksichtigt.

So kurz diese Vergleichung sich auch halten mußte, so ist doch aus ihr ersichtlich, daß Boethius in der Introductio und den Categ. syllogismi mit demselben Material gearbeitet hat, welches seine beiden Hermeneiacommentare enthalten, daß, bei mancher freieren Gestaltung in Einzelheiten, sich die Uebereinstimmung oft doch bis in den Wortlaut erstreckt, sodann, daß die beiden ersten Schriften dem Verständniß des Lesers durch einfachere Fassungen entgegenzukommen suchen. Ab und zu scheinen sie aus diesem Grunde auch etwas mehr

mit dem ersten als mit dem zweiten Commentar zu gehen. Wir werden jetzt noch weniger als vorher das Verhältniß des Buches I der Categ. syllog. zu der Introductio, wie Prantl thut, als das eines Auszugs bezeichnen können, die Aehnlichkeit zwischen beiden erklärt sich sehr einfach aus der gemeinsamen Beziehung zu dem Buche  $\pi$ .  $\hat{\epsilon}\rho\mu\eta\nu$ . und Boethius' Commentar dazu.

Für die beiden Werke über die Analytica priora und posteriora genügt hier eine kürzere Bemerkung. Boethius citiert sie, auch unter dem Namen Resolutoria (-rii) in folgender Weise: p. 812 A in Analyticis diximus; 816 B in Resolutoriis dictum est, und C: hoc quoque in Resolutoriis diximus; 822 B (expositio) in Analyticis nostris iam dicta est; 830 D in Analyticis nostris - sämtlich Stellen aus den beiden Büchern De categ. syllog. Ferner in dem Commentar zu Ciceros Topik p. 1051 B: qui priores posterioresque nostros Analyticos quos ab Aristotele transtulimus legit, und in De differ. top. p. 1184 D: in prioribus Resolutoriis, quae ab Aristotele transtulimus. Wenn nun auch nur die Uebersetzung, nicht auch der Commentar von Boethius zu den beiden Analytiken erhalten ist und die angeführten Stellen letzteren nicht ausdrücklich nennen, ja zweimal nur 'transtulimus' gesagt wird, so kann man doch nicht wirklich daran denken, daß Boethius nur diese Uebersetzungen, nicht auch Commentare geschrieben hätte. Die Ausdrücke 'diximus' und 'in nostris Analyticis' sind ohne Zweifel auf die eigene Arbeit der Erläuterung zu beziehen. Bei Besprechung der Bearbeitung von Aristoteles' Topik werden wir finden, daß Boethius bisweilen nur von seiner Uebersetzung, nicht auch vom Commentare redet. Die Ausdrucksweise in den Anführungen der Analytica wird uns also um so weniger hindern, wie auch stets geschehen ist, aus den bezeichneten Worten auch auf Erläuterungswerke von Boethius zu schließen 6).

<sup>6)</sup> Daß nur Boethius' Uebersetzungen der vier aristotelischen Werke, der beiden Analytiken, der Topik und der Sophistischen Trugschlüsse, erhalten sind, ist ebenso zu erklären wie die Existenz geschlossener Uebersetzungen des Buches  $\pi$ . Epp $\eta \nu$ . und von Porphyrius' Isagoge in besonderen Handschriften, zum Teil schon aus dem X. Jahrh.: über erstere giebt Meiser, für die Isagoge Busse Auskunft, außer den von

Nach diesen Vorbereitungen wird unsere eigentliche chronologische Untersuchung leichter und rascher ihren Weg gehen.

Von der zuletzt behandelten Gruppe besprechen wir auch hier zuerst die beiden Hermeneiacommentare. Daß sie nach dem Categoriencommentar verfaßt sind, lehren folgende Stellen der zweiten Ausgabe: p. 8, 1 de decem praedicamentis autem libri intentio in eius commentario dicta est, quoniam sit de significatiuis rerum uocibus, quot partibus distribui possit earum significatio eqs. Die betreffende Stelle des Categoriencommentars ist sogleich zu Anfang p. 159 A quare prius breuiter huius operis aperienda uidetur intentio, quae est huiusmodi eqs. Ein weiteres Zeugniß liegt p. 4, 13 vor, wo Boethius, nachdem er von der Schwierigkeit des aristotelischen Werkes gesprochen, über seine eigene Arbeit bemerkt: quocirca plus hic quam in decem praedicamentis expositione sudabitur. Auch die Ausdrucksweise II 172, 9 ut nos Praedicamentorum liber edocuit, und 489, 10 hoc enim nos, si bene meminimus, praedicamenta docuerunt, hat Meiser (im Index) mit Recht in diesem Sinne verstanden. Demnach sind die beiden Ausgaben des Hermeneiacommentars nach 510 verfaßt. Nun hat aber Usener einen anderen Ansatz gegeben. In der Rezension von Meisers Ausgabe (s. oben S. 143) schreibt er: "Die Zeit ergiebt sich daraus, daß B. gegen Ende des II. Buches eine entscheidende Schlacht zwischen Ostgoten und Franken erwartet (II S. 184, 23) und dieselbe im Anfang des III. Buches (S. 189, 3) als Beispiel der unmittelbaren Gegenwart benutzt: das hat B. nur gegen Ende des Juli oder im August des Jahres 508 (s. Cassiodor. Var. I 24) schreiben können. Die Abfassung der secunda editio ist also in 508-509, oder besser in die Zeit von Winter 507 - Herbst 509 zu setzen.\* Dieses Resultat, das auch von Teuffel, Gesch. d. r. Litt.<sup>5</sup> S. 1233, und Hartmann a. O. acceptiert worden ist, steht in direktem Widerspruch zu unserem so eben ermittelten Datum, aber der Widerspruch läßt sich beseitigen. Die erste

Busse genannten sind jedoch noch andere aus dem XI. und XII. Jahrh. vorhanden. Man hat aus den Commentaren des Boethius, in denen die Uebersetzung stückweise je mit der dazu gehörigen Erklärung stand, schon früh die Lemmata heraus- und in ein Ganzes zusammengeschrieben.

Stelle, II 184, 23 lautet: ut cum dicimus Gothos Franci superabunt, si quis negat Gothos Franci non superabunt, una quidem (sc. propositio) uera est, una falsa, sed quae uera, quae falsa, ante exitum nullus agnoscit. Die zweite heißt, II 189, 1: eodem quoque modo propositiones alias praeteriti temporis significatio tenet, ut cum dico Graeci Troiam euertere; aliae praesentis, ut Francorum Gothorumque pugna committitur; aliae futuri, ut Persae et Graeci bella moturi sunt. Nach dem Zusammenhange können an beiden Stellen die betreffenden Worte nur als willkürlich gewählte Beispiele für die grammatisch-logische, nicht für die historische Gegenwart aufgefaßt werden, ebenso wie das Beispiel 'Persae et Graeci bella moturi sunt'. Dürfen wir demnach unsere Ermittelung festhalten, so muß der Abschluß der zweiten Ausgabe des Hermeneiacommentars, da Boethius, wie S. 241 gezeigt, für die fünf ersten Bücher etwa zwei Jahre gebraucht hat, diesen aber noch die erste Ausgabe mit zwei Büchern vorausging, erheblich unter 510 heruntergerückt werden, in welchem Jahre Boethius den Categoriencommentar noch nicht abgeschlossen hatte.

Um nun zu den zwei Büchern De categoricis syllogismis überzugehen, so ist zunächst das Verhältniß zwischen dieser Schrift und den ersten Analytica aufzuhellen. Daß letztere nach S. 250 noch in den letzten dialektischen Werken von Boethius, die wir kennen, im Commentar zu Ciceros Topik und in De differ. top. genannt werden, hat für uns nur untergeordneten Wert, da sie auch in den Categ. syllog. angeführt werden. Die Stellen finden sich im zweiten Buche derselben, für dessen Lehre von den Schlüssen die Analytica pr. eine Hauptquelle sind, und lauten: p. 812 A.. ad ostensionem syllogismorum quae fit in circulo, quam in Analyticis diximus (eine Beziehung auf Anal. pr. II c. 5-7); 816 B cur autem non possit, in Resolutoriis dictum est, und 816 C cur autem non possit, hoc quoque in Resolutoriis diximus; 822 B est etiam alia expositio, sed in Analyticis nostris iam dicta est. Dazu kommt nun eine sehr auffallende Stelle am Schluß des Werkes p. 829 D: haec de categoricorum syllogismorum introductione ... expressi. si qua uero desint, in Analyticis nostris calcatius exprimemus. Nimmt man das Futurum exprimemus, das nicht

\*) Sehr ähnlich scheint mir die Stelle des Categoriencommentars p. 252 B mit ihrem Wechsel von Perfectum und Futurum zu sein: quae (sc. qualitates) uero hic (in den Categor.) desunt, in libris qui Μετά τὰ φυσικά inscribuntur, adposuit. perfectis namque opus illud,

non ingredientibus praeparabitur.

<sup>7)</sup> Unmöglich ist die Erklärung von Prantl S. 680 Anm. 73, der aus dem Futurum bei Boethius die Absicht herleiten will, eine Analytik zu schreiben. Er fügt auch die eine Stelle p. 822 B (p. 600 Bas.) hinzu 'sed in Analyticis iam dicta est', versieht sie aber mit einem Fragezeichen, offenbar wegen des Widerspruchs, der zwischen diesem Perfectum und seiner Deutung des Futurums exprimemus besteht. Hätte Prantl auch die anderen oben angeführten Stellen, an denen sich das Perfectum findet, und die beiden S. 250 angeführten späteren Citierungen (p. 1051 B. 1184 D) berücksichtigt, so hätte er nicht von einer erst beabsichtigten Analytik sprechen können. Dagegen hat er die Stelle, an der Boethius wirklich von dem Plane einer Analytik handelt, übersehen. Wir werden sie bei Besprechung des Werkes De differ. top. bringen (S. 264).

lytica pr. erst noch beschäftigt gewesen wäre, so würde dies an unserem Schlußergebnisse nichts von Belang ändern.

Schwieriger erscheint eine andere Frage, die ebenfalls die Categ. syllog. und zwar in Verbindung mit dem Hermeneiacommentar uns stellen. Letzterer wird in der Schrift dreimal angeführt, p. 795 B sed de hoc in commentario libri περί έρμηνείας Aristotelis dictum est; 797 B quomodo . . . significet, in commentario περὶ έρμηνείας explicui; am Ende des ersten Buches p. 810 A si qua uero in his praetermissa sunt, in περί έρμηνείας Aristotelis commentario diligentius subtiliusque tractata sunt. Wenn nach diesen Stellen die Categ. syllog. später als der Hermeneiacommentar verfaßt sind, wie soll man damit in Uebereinstimmung bringen, daß umgekehrt auch im Hermeneiacommentar die Categ. syllog. angeführt werden? Boethius schreibt in dessen zweiter Ausgabe p. 172, 22: nam quod Syrianus dicit indefinitam quidem adfirmationem particularis obtinere uim, indefinitam uero negationem universalis, quam mendaciter diceretur quamque utraeque in particularibus rectissime proponerentur, et supra monstrauimus et in his libris, quos de categoricis syllogismis composuimus, in primo libro diligenter expressimus. Das Werk De Categ. syllog. war demnach zu der Zeit, da Boethius am zweiten Buche des zweiten Hermeneiacommentars schrieb, bereits vollendet und in die Oeffentlichkeit gegeben. Boethius ist hier in Aufregung über die Behauptung des Syrianus, daß ein indefinites bejahendes Urteil den Wert eines particulären, dagegen ein indefinites verneinendes Urteil den Wert eines universalen habe: vielmehr hätten beide nur den Wert von particulären Urteilen. Die frühere Stelle des Hermeneiacommentars, auf die mit 'supra monstrauimus' verwiesen wird, beginnt p. 169, 9 und geht bis p. 172, 19). In dieser Partie wird Syrianus nicht genannt, der Name steht erst wenige Zeilen vor obiger Stelle p. 172, 13, er

<sup>9)</sup> Der Beweis, von p. 169, 9 an, schließt sich an die im aristotelischen Text 169, 1 vorkommenden indefiniten Urteile 'est homo albus' und 'non est homo albus' an, obgleich hier bei Aristoteles die entsprechende griechische Bezeichnung dieser Quantität des Urteils nicht vorkommt. Er schließt p. 172, 1: cum autem dicimus 'non est homo albus', non omnino significat 'nullus homo albus est', indefinita enim non intra se continet universalem. superius namque monstrauimus quod indefinitae uim particularium obtinerent.

ist also nur ein Zusatz, nicht ein Bestandteil des Citats. Demnach wäre die Forderung nicht richtig, es müsse an der von Boethius gemeinten Stelle der Categ. syllog. der Name Syrianus vorkommen. Dies ist auch thatsächlich nicht der Fall. Die Stelle, an die Boethius denkt, steht im ersten Buche der Categ. syllog. p. 802 C 10). Da der Hinweis auf die Categ. syllog. nun vollständig seine Richtigkeit hat, so ist unbestreitbar, daß Boethius in dem Hermeneiacommentar die Categ. syllog. und in den Categ. syllog. den Hermeneiacommentar citiert. Wie soll man nun dieses gegenseitige Hinübergreifen der Citate erklären? An gleichzeitige Ausarbeitung und gleichzeitige Veröffentlichung beider Werke wird man nicht denken, eine solche Erklärung wäre zu wenig natürlich und will auch nicht zu den Worten von Boethius selbst stimmen, er habe ungefähr zwei Jahre bisher ununterbrochen (continuo commentandi sudore) an dem Hermeneiacommentar geschrieben (p. 421, 5). Auch die Annahme nachträglichen Einfügens des Citats aus den Categ. syllog. in den Hermeneiacommentar durch Boethius selbst wäre ein zu dürftiger Notbehelf, für den man sich nicht darauf berufen dürfte, daß nach noch vorhandenen Subscriptionen von Handschriften der Arithmetik sowie des Commentars zu Ciceros Topik Boethius selbst Exemplare dieser Bücher revidiert hat (Usener, An. Hold. S. 2. 40). Noch viel weniger ist an einen Zusatz durch spätere Hand zu denken, etwa wie bei Aristoteles eine derartig sich kreuzende Citierung erklärt wird. Wenn wir nicht ratlos vor dieser Thatsache stehen bleiben wollen, so ist die einzige Lösung die, daß Boethius bei den Citaten in den Categ. syllog. aus dem Hermeneiacommentar dessen erste bereits veröffentlichte Ausgabe im Auge hat und daß die Categ. syllog. zwischen dieser und der zweiten Ausgabe verfaßt sind. Da Boethius an jenen Stellen einfach auf den Commentar zu dem Buche π. έρμην. verweist, konnte ein Leser ebenso gut damals die betreffenden Stellen in der ersten Ausgabe nachlesen, wie später in

<sup>10)</sup> p. 802 C: indefinitae etenim propositiones aequam uim retinent particularibus propositionibus. dictum est enim eqs.; der Schluß 802 D: unde constat quod omnes indefinitae particularibus propositionibus aequam uim continent.

der zweiten 11). Auch erfüllt die erste Ausgabe völlig die Anforderungen, die man nach jenen Hinweisen an sie stellen darf 12). Daß wir berechtigt sind, eine zeitlich getrennte Veröffentlichung der beiden Ausgaben anzunehmen, ist S. 240 gezeigt worden. Ueber den Zwischenraum zwischen beiden deutet Boethius ebenso wenig etwas an, wie über den zwischen den beiden Porphyriuscommentaren. Es liegt keine Nötigung vor zu glauben, er habe das in der ersten Ausgabe den Lesern gegebene Versprechen unmittelbar darnach gelöst. Die Zwischenzeit muß aber so weit sein, daß Boethius außer den Categ. syllog. auch die ihnen vorangehenden Analytica pr. beendigen konnte. Es wäre sogar denkbar, daß auch noch die Introductio - auch sie citiert den Hermeneiacommentar p. 764 A an der dem Hinweis in den Categ. syllog. entsprechenden Stelle und fast mit denselben Worten 13) auch noch in diese Zwischenzeit gefallen ist, doch kann sie auch später, nach dem zweiten Hermeneiacommentar verfaßt sein. Jedenfalls aber erforderte die Ausarbeitung der Categ. syllog. und der Introd. keine besondere Mühe. Boethius beherrschte den Stoff, den die Hermeneiacommentare enthalten, so vollständig, daß er die Lehre von Nomen, Verbum, Satz

13) p. 764 A sed de his in commentario libri περὶ ἐρμηνείας Aristotelis satis dictum est et maior eius rei tractatus est, quam ut nunc totus ualeat expediri: vgl. Anm. 12 die Stelle Categ. syll. p. 795 B.

<sup>11)</sup> Abgesehen von den Categ. syllog. und der Introductio wird der Hermeneiacommentar in späteren Schriften noch zweimal genannt, einmal mit Bezeichnung der zweiten Ausgabe De hypoth. syllog. p. 841 C in secundae editionis expositione περὶ ἑρμηνείας, und De differ. top. p. 1176 A in his commentariis, quos in περὶ ἑρμηνείας Aristotelis libro conscripsimus. An dieser Stelle sind jedoch unter 'commentarii' nicht mit Notwendigkeit die beiden Ausgaben zu verstehen, da Boethius in der zweiten Ausgabe p. 479, 6 'in primae editionis secundo commentario' mit 'commentarius' das einzelne Buch bezeichnet.

<sup>12)</sup> Die erste Stelle der Categ. syllog. p. 795 B sed de hoc in commentario libri περὶ ἑρμηνείας Aristotelis dictum est et maior eius rei tractatus est, quam ut nunc queat expediri, bezieht sich auf die vorher in zwölf Zeilen erledigte Commentierung des Satzes 'cuius nulla pars extra designatiua est' mit Behandlung des einfachen und des zusammengesetzten Wortes (vgl. oben S. 248), in der ersten Ausg. des Herm.-Comm. p. 47, 16-50, 8. Die zweite Stelle p. 797 B 'quomodo autem (sc. pars orationis) ut adfirmatio simplex non significet, in commentario περὶ ἑρμηνείας explicui'— es handelt sich darum, daß das einzelne Wort nicht schon eine Bejahung bildet— enthält eine Frage, die Herm.-Comm. I p. 66, 29-68, 27 ausführlich genug erörtert wird. Der dritte Hinweis ist ganz allgemeiner Art.

und Urteil, den Inhalt von π. έρμην., wozu für das zweite Buch der Categ. syllog. die Lehre vom Schlusse hauptsächlich nach Aristoteles' Analytica hinzukam, in diesen kleinen Schriften leicht in Kürze darstellen konnte. Neben oder nach der Arbeit der Hermeneiacommentierung waren die Categ. syllog. und die Introd. nur Parerga, das Werk gewiß nur einiger Wochen, wie auch Boethius selbst Buch I der Categ. syllog. nur als ein Büchlein bezeichnet (p. 794 D hoc libello), während er sonst von seinen Schriften gerne als von den Früchten angestrengter Bemühung redet. Längere Zeit verlangte natürlich die Uebersetzung und Commentierung der beiden Bücher Analytica pr., doch wissen wir nicht, wie ausführlich die Erläuterung war, wie weit Boethius andere Commentare benutzte, wie weit er schon durch früheres Studium seine Arbeit vorbereitet hatte. Auch der Schluß ex silentio dürfte nicht gegen unsere Erklärung geltend gemacht werden, daß im zweiten Hermeneiacommentar Boethius seine Analytica nicht nennt, während er doch das aristotelische Werk anführt (vgl. Meisers Index). Aber Boethius nennt durchaus nicht alle seine früheren Arbeiten in jedem neuen Buche, sondern solche nur dann, wenn ein gewisser Grund vorliegt. Die Analytica pr., welche die Lehre vom Schluß behandeln, kamen jedoch für den Hermeneiacommentar, dessen zweite Ausgabe die Analytica pr. von Aristoteles selbst nur fünfmal nennt, nicht eigentlich in Betracht. So führt Boethius auch im ersten Buche der Categ. syllog. bei der Behandlung des Urteils niemals die Analytica an, mehrfach jedoch im zweiten Buche, in dem die Lehre vom Schlusse dargestellt wird.

Auf künftige Arbeiten deutet Boethius in den Hermeneiacommentaren, abgesehen von der allgemein gehaltenen Stelle II 79, 16 ss. (vgl. oben S. 240), nur einmal hin, II 251, 8: huius enim libri post has geminas commentationes quoddam breuiarium facimus 14), ita ut in quibusdam et fere in omnibus Aristotelis ipsius uerbis utamur, tantum quod ille breuitate

<sup>14)</sup> Die Aenderung der Ed. Basil. faciemus hat Meiser mit Recht verschmäht, da Boethius das Präsens auch in der Bedeutung des Futurums anwendet: vgl. Engelbrecht, Sitz.-Ber. d. Wiener Akad., phil.hist. Cl. Bd. 144, Abh. 3, S. 33.

dixit obscure, nos aliquibus additis dilucidiorem seriem adiectione faciamus, ut quasi inter textus breuitatem commentationisque diffusionem medius ingrediatur stilus diffuse dicta colligens et angustissime scripta diffundens. Dieses so wortreich angekundigte 'breuiarium', ein dritter Commentar zu π. έρμην., ist aller Wahrscheinlichkeit nicht über den Plan hinaus gediehen. Usener hat (Rezension von Meisers Ausg.) die Vermutung geäußert, diese dritte Bearbeitung scheine in der Introd. ad categ. syllog. erhalten. Wenn nun diese auch eine gewisse Aehnlichkeit mit dem von Boethius entworfenen Plane zeigt, so behandelt sie doch keineswegs das ganze Buch π. έρμην., es fehlen darin die letzten Capitel (vgl. oben S. 249). Doch wichtiger ist das Verhältniß der Introd. zu den Categ. syllog. Da letztere Schrift schon vor dem zweiten Hermeneiacommentar vollendet und veröffentlicht war, konnte Boethius nicht die ihr so sehr ähnliche Introd. als eine eigenartige neue Bearbeitung der Hermeneia in Aussicht stellen.

Die beiden Bücher De hypotheticis syllogism is werden wir schon aus inneren Gründen später als die Categ. syllog. ansetzen und auch dringend vermuten, daß sie erst nach dem zweiten Hermeneiacommentar geschrieben sind. Beides wird durch Anführungen der beiden Schriften in den Hypoth. syllog. in erwunschter Weise bestätigt. Später als die zweite Ausgabe des Hermeneiacommentars sind die Hypoth. categ. verfaßt nach dem Citat in Buch I p. 841 C: in simplicibus et categoricis propositionibus ..., de quarum natura diligentius persecuti sumus in his uoluminibus, quae in secundae editionis expositione περί έρμηνείας inscripsimus, und später als die Categ. syllog. nach den Worten der Widmungsanrede p. 831 C: nam cum categoricorum syllogismorum amplissime notitiam percepisses, de hypotheticis syllogismis saepe quaerebas. Auf den zwischen beiden Werken notwendig zu statuierenden Zwischenraum, da ja die Categ. syllogismi schon vor dem zweiten Hermeneiacommentar beendet waren, deutet vielleicht das Wort 'saepe'. Eine zweite Anführung findet sich p. 841 B: sicut in categoricorum syllogismorum institutione monstratum est. Nach unten hin ersehen wir ihre Entstehung vor der Gruppe der zur Topik gehörenden Werke aus

dem Anfang des Commentars zu Ciceros Topik p. 1129 C: De omnibus quidem hypotheticis syllogismis . . . plene abundanterque digessimus his libris, quos de eorum principaliter institutione conscripsimus, und p. 1135 D: ... his diligentissime explicuimus libris, quos de hypotheticis conscripsimus syllogismis. Außerdem aus De differ. top. p. 1176 B: in his uoluminibus ... quae de hypotheticis composuimus syllogismis.

Es hält uns nun aber ein besonderer Umstand noch bei den Hypoth. syllog. zurück. Es finden sich nämlich in der Schrift drei ganz eigenartige Citate, das erste p. 833 B: ac de simplicibus quidem id est de praedicatiuis syllogismis, duobus libellis exposuimus, quos de eorum constitutione confecimus; dann p. 834 B: huiusmodi propositiones . . . nihil his different, quas simplices categoricae institutionis primi libri tractatus ostendit; zuletzt p. 835 A: simplices autem propositiones sunt quas praedicativas primo institutionis categoricae libro diximus. Diese Citate hat man bisher, und wie es scheint auch Prantl, entweder übersehen oder auf die Categ. syllogismi bezogen. Letzteres ist jedoch ganz unmöglich, weil in diesen von den 'praedicatiui syllogismi' nicht mit einem Worte die Rede ist, ja überhaupt das Adjektiv 'praedicatiuus' gar nicht vorkommt. Es kann keinem Zweifel unterliegen, daß diese drei Stellen uns um die Kenntniß einer neuen, jedoch verloren gegangenen Schrift des Boethius bereichern. Sie trug den Titel Categorica institutio (eher wohl so mit der zweiten als umgekehrt mit der dritten Stelle) und bestand aus zwei Büchern geringeren Umfanges (duobus libellis). Zeitlich stand sie unzweifelhaft zwischen den Categ. syll. (nebst der Introd.) und den Hypoth. syllog., da sie mit ihrer Lehre 'de praedicatiuis syllogismis' eine Art Fortsetzung der Categ. syllogismi bildete, welche die einfachsten Grundzüge der Lehre von den kategorischen Schlüssen enthalten, und prädikative Schlüsse sind ja nichts anderes als kategorische (vgl. auch Hypoth. syll. p. 832 A). An diese Schrift wird also Boethius schon gedacht haben, wenn er die Categ. syllogismi nur als eine Einleitung (vgl. S. 242) bezeichnete. Da das erste Buch der Categorica institutio nach der zweiten und dritten Stelle von den 'propositiones praedicativae' handelte, so möchte ich

annehmen, dass die Schrift analog den Categ. syllog. im ersten Bande die prädikativen Urteile, im zweiten die prädikativen Schlüsse darstellte.

Mit dem Complexe der irgendwie mit dem Hermeneiawerk zusammenhängenden Schriften zu Ende gekommen, geben wir nun auf Grund der erreichten Resultate folgende Reihe derselben: nach dem Categoriencommentar die erste Ausgabe des Hermeneiacommentars; die Analytica pr.; die Categ. syllogismi, vor oder nach ihnen, vielleicht erst nach dem zweiten Hermeneiacommentar die Introductio; die zweite Ausgabe des Hermeneiacommentars; jetzt wohl, nicht schon früher, die Categorica institutio; die Hypoth. syllogismi. Diese Gruppe umfaßt die Schriften, die vom Urteil und vom Schluß handeln, dafür bilden die Hermeneia und die Analytica pr. die Grundlage. So ist Boethius regelmäßig in der Bearbeitung des Organons fortgeschritten. An die übersetzende und commentierende Thätigkeit schloß sich die eigene systematische Darstellung an.

Wir nehmen als sicher an, daß Boethius weiter dem Inhalte des Organons folgend, jetzt die zweiten Analyt i c a des Aristoteles übersetzt und commentiert hat. Diese Annahme kann nicht durch eine Bemerkung von Boethius über den Gang des logischen Studiums im ersten Porphyriuscommentar p. 13 D ss. und kürzer im Categoriencommentar p. 162 C erschüttert werden, nach der die ersten Analytica, die allgemeine Lehre vom Schluß, vor der Topik, der Lehre vom dialektischen Schlusse, die zweiten Analytica aber, die Lehre vom apodiktischen Schlusse, nach der Topik studiert werden sollten. Es war dies nur eine auch von Alexander Aphrodisiensis berichtete Schulmeinung (Prantl S. 647), der gewiß Boethius auf seine Praxis keinen Einfluß gestattet hat. Die zweiten Analytica finden wir später im Commentar zu Ciceros Topik einmal genannt, p. 1051 B: quod qui priores posterioresque nostros Analyticos, quos ab Aristotele transtulimus, legit, minime dubitat.

Mit den zweiten Analytica, der Darstellung des apodiktischen Beweises und der Definition, war die eigentliche Logik abgeschlossen, es folgt jetzt die letzte Gruppe der technischen Schriften von Boethius, die dialektisch-rhetorischen oder die topischen, hauptsächlich die Uebersetzung und Erläuterung der Topik von Aristoteles, die Erläuterung von Ciceros Topik. das Werk De differentiis topicis. Was die Topik des Aristoteles betrifft, so ist schon darauf hingewiesen worden (S. 250), daß Boethius, wenn er auch bisweilen nur von der Uebersetzung redet, doch ausdrücklich auch den Commentar bezeugt. Beides zusammen bildete acht Bücher, entsprechend der Buchzahl von Aristoteles' Werk. Diese Arbeit von Boethius liegt vor dem Commentar zu Ciceros Topik, in dem sie genannt wird, wie auch in dem nächstfolgenden Werke De differentiis topicis. Die betreffenden Stellen, deren erste auch acht als die Zahl der Bücher enthält, sind: De diff. top. p. 1173 C singula . . . his octo uoluminibus expedita sunt, quibus Aristotelis Topica in Latinam uertimus orationem; p. 1191 A locorum . . . quos in expositione Topicorum Aristotelis diligentius persecuti sumus; p. 1216 D in his commentariis, quos in Aristotelis Topica a nobis translata conscripsimus; auch p. 1193 D si . . . Topica Aristotelis diligentis animum lectoris instruxerint. Die Stelle im Comm. zu Ciceros Topik ist p. 1051 C in Verbindung mit 1052 B: maximas igitur id est universales ac notissimas propositiones . . . in Topicis ab Aristotele conscriptis locos appellatos esse perspeximus, und: quisquis igitur uel Aristotelis Graeca uel nostra ab Aristotele translata perspexerit, has illic propositiones locos inueniet nuncupari.

An die Bearbeitung der aristotelischen Topik muß selbstverständlich die der Σοφιστικοί έλεγχοι angereiht werden, die zwei Bücher der Sophisticie elenchi, wie Boethius das aristotelische Werk im zweiten Hermeneiacommentar p. 132, 9 und 134, 4 nennt. Im Organon bildet bekanntlich dieses Werk in wichtigen Handschriften als Buch IX die Fortsetzung der acht Bücher der Topik, und wie es selbst beginnt Περί δὲ τῶν σοφιστικῶν ἐλέγχων, so hat auch Boethius mit getreuer Uebersetzung <sup>15</sup>) von δέ geschrieben 'De sophisticis autem

<sup>15)</sup> Griechische Dichterstellen, die Aristoteles als Beispiele benutzt, übersetzt Boethius metrisch p. 1011 A = Arist. c. 4 (p. 166 a. 36 B.), er ersetzt sie in dem darauf folgenden Abschnitt durch lateinische Citate (Vergil-Homer), an die er die Aristoteles entsprechenden metrischen und grammatischen Bemerkungen anknüpft. Den Versanfang bei Arist. c. 24 (p. 180 a. 21) Mõve äetes, des giebt er p. 1034 A wie-

redargutionibus'. In der Uebersetzung ist (wenigstens nach der Baseler Ausgabe, da die Ed. princeps die Uebersetzung der Soph. el. ebenso wenig wie die der beiden Analytica und der Topik enthält) das Werk in zwei Bücher geteilt, Buch I c. 1-14 entspricht Aristot. c. 1 bis in die Anfangsworte von c. 16 (εἴρηται), Buch II c. 1-9 befaßt die bleibende zweite Hälfte des Originals. Außer der Uebersetzung ist nichts erhalten, auch fehlt es an jeder Hindeutung auf diese wie auf den zugehörigen Commentar in späteren und in früheren Werken von Boethius. Daß aber ein Commentar vorhanden gewesen ist, wird man nicht bezweifeln; er hatte dasselbe Schicksal wie der zu den Analytica und der Topik. Einen Hinweis auf seine einstige Existenz darf man vielleicht darin erkennen, daß die Uebersetzung in zwei Bücher geteilt ist, während bei Aristoteles nur ein Buch vorliegt. Allerdings hat nach Waitz (Aristot. Organ. II p. 240) der Laurentianus 89 sup. 77 das Werk in zwei Bücher zerlegt, aber es ist doch nur eine einzige und dazu (nach Bandini III p. 414, Waitz I p. 7 spricht nicht von deren Alter) eine Papierhandschrift aus dem 16. Jahrh., der keine Autorität zukommt. Und vor Allem: Boethius hat selbst das Werk in einem einzigen Buche gekannt, da er im ersten Hermeneiacommentar p. 81,27 schreibt 'Aristoteles in libro quem σοφιστιχῶν ἐλέγχων inscripsit'. So hat er ja auch zu der kleinen Schrift π. έρμην, den einen Commentar in zwei, den anderen in sechs Büchern geschrieben.

Von dem Commentar zur aristotelischen Topik war es

der: Iram pande, dea. Die Ilias Latina hat 'Iram pande mihi'. Bei Arist. c. 14 (p. 178 h. 19), wo vom Soloecismus die Rede ist, heißt es καθάπερ ὁ Πρωταγόρας ἔλεγεν ,εἰ ὁ μῆνις καὶ ὁ πήληξ ἄρρεν ἐστίν" κτλ., bei Boethius p. 1023 B steht dafür: quemadmodum Levinus dixit 'εἰ Venus masculinum est'. nam qui dicit 'almam', soloecismum quidem facit secundum illum, non apparet autem aliis, qui autem 'almum', apparet quidem (so zu lesen für autem der Ausgg., bei Arist. μέν), sed non facit soloecismum'. Die Stelle (zu Protagoras vgl. Frei, Quaest. Protag. p. 131) enthält ein Citat aus Macrobius Sat. III 8, 3: Laevinus etiam sic ait: Venerem igitur almum adorans, siue femina siue mas est, ita uti alma Noctiluca est. Auch im I Porphyriuscomm. p. 22 B wird Macrobius angeführt: si Macrobii Theodosii doctissimi uiri primum librum, quem de Somnio Scipionis composuit, in manibus sumpseris. Der Zusammenhang zwischen der Familie der Symmachi und Macrobii brachte die Werke des Macrobius Theodosius auch Boethius besonders nahe (vgl. Usener, An. Hold. S. 28).

ein weiterer Schritt, daß Boethius zur Ausarbeitung eines Commentars zu Ciceros Topica überging, die, himmelweit entfernt von Inhalt und Geist des aristotelischen Werkes, hauptsächlich rhetorischen Zwecken dienen. Dieses Unternehmen war Boethius durch seinen Freund, den uns schon bekannten Rhetor Patricius (S. 234 Anm. 1), ans Herz gelegt worden (vgl. das Procemium von Buch I. II), ihm ist das Werk denn auch gewidmet. Es bestand ursprünglich aus sieben Büchern, nach Differ. top. p. 1173 B his septem (uoluminibus), quibus M. Tullii Topicis lucem plenae expositionis insudauimus (!) - sudor und seine Sippe sind besondere Lieblinge von Boethius -, von denen jedoch nur fünf und ein Teil des sechsten erhalten ist. Boethius blickt in dem Werke zurück auf den zweiten Porphyriuscommentar, p. 1114 B si quis eos commentarios, quos de genere, specie, differentia, proprio atque accidenti composuimus libris quinque digestos inspexerit, und nach schon angeführten Stellen auf die beiden Analytica (S. 250), auf die Hypoth. syllogismi (S. 258 f.) und auf die Bearbeitung der aristotelischen Topik, wie wir soeben gesehen haben. Während er aber noch mit dieser Arbeit beschäftigt ist, hat er zugleich schon eine andere aus demselben Gebiete in Angriff genommen, die vier Bücher De differentiis topicis, d. i. über die Unterschiede, die einzelnen Arten der loci, sowohl der dialektischen wie der rhetorischen, eine Schrift ebenfalls hauptsächlich rhetorischen Charakters - Buch IV ist fast nur ein Abriss der Rhetorik -, die in Cassiodors Dialektik übergegangen, durch deren Vermittelung nicht geringen Einfluß auf die Logik des Mittelalters ausübte (Prantl S. 724). Schon in Buch I des Commentars zu Ciceros Topik lesen wir p. 1048 D: quot autem modis quaestio dividatur . ., in iis libris dicemus, quos de topicis differentiis formare molimur, und p. 1050 D: argumentatio . . quae dicitur enthymema uel syllogismus, cuius definitionem in topicis differentiis apertius explanabimus 16).

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>) Vermutlich ist nach diesen beiden Stellen der Titel des Buches mit Umordnung der Worte De topicis differentiis zu schreiben, zu denen eine Stelle aus dem Buche selbst hinzutritt, p. 1205 C: si quis operis titulum diligens examinator inspiciat, cum de topicis differentiis conscribamus. Für die Wortstellung der Ausgaben spricht nur die Stelle aus Buch II p. 1181 D: nam cum (quidam) de differentiis topicis librorum titulum legerint.

Diese Arbeit ist die zeitlich letzte der uns bekannten Schriften von Boethius aus dem dialektischen Gebiete, dem sie freilich ja nur zum Teil angehört. Außer den Commentaren zur aristotelischen und eiceronischen Topik finden wir in den Differ. top. p. 1176 A den Hermeneiacommentar (vgl. S. 256 Anm. 11), die ersten Analytica (S. 250), die Categ. syllogismi (S. 238 Anm. 4) und die Hypoth. syllogismi (S. 259). Aber wir erfahren auch schon wieder von einem neuen litterarischen Plane, einer Analytik, schon sogleich aus dem Anfang des ersten Buches (p. 1173 B). Nach einer dem Anfang von Ciceros Topik entnommenen Einteilung der Logik in die Topik und die Analytik, von denen jener das 'inuenire', dieser das 'iudicare' zukomme, und der weiteren Bemerkung 'et ea quidem pars, quae iudicium purgat atque instruit, ab illis analytice uocata a nobis potest resolutoria nuncupari', fährt er nach einem weiteren Zwischengedanken fort: ac de illa quidem parte, quae iudicandi magistra est, alias disputabitur. Da in den Differ. top. nichts dergleichen vorkommt, so muß man diesen Worten die Absicht des Boethius entnehmen, eine Analytik zu schreiben. Welcher Art die Schrift sein sollte, ob sie zu Stande gekommen ist, ist völlig unbekannt.

Eines der logischen Bücher von Boethius haben wir bisher noch nicht genannt, das kleine Buch De diuisione. Glücklicherweise wird auch für dieses eine chronologische Bestimmung durch das Werk De differ. top. ermöglicht, in dessen Buch II es heißt p. 1192 D: quorum omnium rationes in eo libro diligentius explicui, quem de diuisione composui. Darnach liegt die Schrift jedenfalls vor den Differ. top., aber wir können sie noch etwas sicherer chronologisch bestimmen. Sie ist jünger als die Gruppe Hermeneia-Analytica pr., weil Boethius in dem Procemium p. 877 A sagt, er wolle die Untersuchung über die Einteilung 'sicut pleraque omnia Romanis auribus tradens' kurz und deutlich behandeln: demnach hat er schon viele Lehrgegenstände aus griechischen Schriften in das Lateinische übertragen. Sehr wahrscheinlich ist diese Schrift, deren Quelle wohl nach den Anfangsworten durch Vermittelung von Porphyrius das Buch von Andronicus über die Einteilung war, ein Ausläufer seiner Beschäftigung mit

den zweiten Analytica gewesen: wie in diesen II c. 5. 13, so wird in De diuisione, allerdings nur in äußerst losem Zusammenhange mit Aristoteles, p. 880 A ss. 885 D ss., die Bedeutung der Einteilung für die Definition besprochen (vgl. auch Prantl S. 559 und 687). Beziehungen auf frühere Schriften von Boethius fehlen, es wird zwar p. 876 D der Anfang von Porphyrius' Isagoge citiert, p. 883 C Aristoteles' Categorien und p. 885 D die zweiten Analytica, doch ohne Erwähnung der Commentare. Aber eine andere Andeutung weckt unser besonderes Interesse, die Stelle p. 882 D: qui uero huius operis, id est dialectici, ordo sit, cum de ordine Peripateticae disciplinae mihi dicendum esset, diligenter exposui. Boethius kommt hier den etwaigen Vorwürfen solcher zuvor, die ihm, nachdem er ein leichtes Verständniß versprochen, nun die Schwierigkeit des behandelten Gegenstandes vorhalten könnten. Das Buch, erklärt er, sei für schon Vorgerückte bestimmt. Dann fügt er hinzu, welches die Stufenfolge im dialektischen Lehrgange sei, habe er genau dargestellt u. s. w. Ohne Frage meint Boethius hier ein besonderes Werk De ordine Peripateticae disciplinae oder ähnlichen Titels, und so hat bereits Prantl (S. 680 Anm. 73) die Stelle verstanden. Es folgt dies aus der Form der Citierung und aus der Thatsache, daß man nirgends bei Boethius einen Abschnitt findet, in dem der hier angedeutete Gegenstand ausführliche Behandlung (vgl. diligenter exposui) erfahren hätte. Wohl aber begegnen uns zwei Stellen, an denen derselbe offenbar gestreift wird, es sind die früher (S. 260) schon benutzten Aeußerungen von Boethius im ersten Buche des Categoriencommentars p. 161 B-162 C und im ersten Porphyriuscommentar p. 13 C -14 A, sie führen uns auf den richtigen Weg, wenn wir uns von dem Buche eine Vorstellung bilden wollen. An der ersten Stelle nennt Boethius die Categorien als das erste Buch, das für das Studium der Logik durchzuarbeiten sei, und weiter (p. 162 C) stellt er dann für den Anfänger das Buch π. έρμην. vor die ersten Analytica und diese vor die Topik. Noch ausführlicher und bestimmter verlangt er an der anderen Stelle diese Reihenfolge des Studiums: die Analytica pr., die Lehre von den Schlüssen, gehöre vor die Topik, deren Inhalt die

Dialektik sei, und vor die Analytica post., welche die Apodiktik enthalte, vor allen diesen Werken müsse aber das Buch π. έρμην., da es die Urteile behandle, und noch früher die Categorien, die Lehre von den begrifflichen Grundformen der Wörter, studiert werden. Nun wissen wir (S. 260), daß derartige methodologische Fragen mit Beziehung auf das Verhältniß zwischen den zweiten Analytica und der Topik discutiert wurden, wir erfahren aber außerdem, daß die späteren Peripatetiker wie Andronicus, Boethus, Alexander von Aphrodisias darüber verhandelt haben, mit welchem Teile der Philosophie das Studium derselben zu beginnen sei, ob mit der Logik (und den Categorien) oder der Physik, wogegen Andere sich für die Ethik oder die Mathematik erklärten (Prantl S. 534. 535 Anm. 8. 540). Ich glaube daher, daß der Inhalt dieser verlorenen Schrift in der Gegend solcher Erörterungen lag. liegt auch die Vermutung sehr nahe, daß darin über das Verhältniß der Logik zur Philosophie in derselben Weise gehandelt worden ist, wie im zweiten Porphyriuscommentar p. 73 C -75 A (vgl. oben S. 151). So hatte die Schrift ohne Zweifel einen methodologisch-didaktischen Zweck, vielleicht in Verbindung mit der Frage nach der zeitlichen Folge der aristotelischen Schriften, die ebenfalls in der späteren peripatetischen Schule untersucht worden war. Ueber ihre Chronologie ist nur zu sagen, daß sie vor De diuisione und De differ. top. verfaßt worden ist.

Es bleiben von den Werken des Boethius jetzt nur noch die Consolatio und die vier theologischen Schen Schriften übrig, De trinitate, Utrum pater et filius et spiritus sanctus de diuinitate substantialiter praedicentur, Quomodo substantiae in eo quod sint, bonae sint, cum non sint substantialia bona, Contra Eutychen et Nestorium; denn die Schrift De fide catholica ist mit Usener, Rand u. A. nicht als eine Arbeit von Boethius anzusehen. Hier können wir uns sehr kurz fassen. Denn die Consolatio, im Gefängniß 523/4 geschrieben, bedarf keiner chronologischen Untersuchungen, die theologischen Traktate aber sind in dieser Hinsicht geradezu unnahbar, wenn man auf äußere Anhaltspunkte sein Augenmerk richtet. Usener weist sie dem "jungen Schulphi-

losophen" zu, Hildebrand hat für Contra Eutychen et Nestorium die Jahre 512—519, spezieller die Zeit gegen 519 vermutet, Rand verlegt sie (S. 437) wegen quidem — uero und einer gewissen Verwendung der Ausdrücke sempiternus und aeternus sämtlich in die letzte Periode von Boethius. Aber das doch nur gelegentliche Vorkommen letzterer in logischen Schriften (Rand S. 438 Anm. 1.2) beweist nichts für deren dogmatischen Sinn.

Ueberblicken wir nun zum Schluß Boethius' schriftstellerische Arbeit philosophischen Charakters, so erkennen wir ein wohl überlegtes und stets festgehaltenes systematisches Fortschreiten durch die Reihe der propädeutischen Disciplinen und die Gebiete der formalen Philosophie, der Logik. Ganz von selbst ordnen sich seine Werke in vier Gruppen, wobei die Uebersetzung und Commentierung der aristotelischen Werke für ihn Anregung wird zu eigener systematischer Bearbeitung einzelner Partien aus dem Bereiche dieser Werke. Bahn war ihm gewiesen durch die Reihenfolge der Schriften, die das aristotelische Organon ausmachen, und seine wissenschaftliche Arbeit stellt sich dar als eine Uebersetzung und Commentierung des gesammten Organons mit einer Anzahl von begleitenden eigenen Schriften. Jene vier Gruppen sind folgende: I. Die Wissenschaften des Quadriviums, Arithmetik, Musik, Geometrie, (Astronomie), als Grundlage des philosophischen Studiums. Wohl auch die metaphysische Schrift, die Physik, lag hier. II. Das Elementarwerk des Organons, die Categorien, nebst Porphyrius' Isagoge zu diesen. Auf diese Lehre von den Grundbegriffen folgt: III. Die Lehre vom Urteil, vom Schlusse, vom apodiktischen Beweise, nach dem Buche π. έρμην., den ersten und den zweiten Analytica. Der dialektische Beweis und seine Anwendung auf die Rhetorik, Ausgangspunkt ist die aristotelische Topik. Der Zeitfolge nach gestaltet sich die Reihe der einzelnen Schriften in dieser Weise: Vor 510, vielleicht von 500 an: Arithmetik (2 Bücher), Musik (5 B.), Geometrie (?) (2 B.), (Astronomie?), vielleicht auch die Physik (gewiß mehrere Bücher); der erste (2 B.) und der zweite (5 B.) Porphyriuscommentar. Im Jahre 510 und wohl schon 509 und noch 511: der Categoriencommentar. Nach 510 (511): die erste Ausgabe des Hermeneiacommentars (2 B.); Uebersetzung und Commentar der Analytica pr. (2 B.); De categoricis syllogismis (2 B.), vorher oder nachher die Introductio ad categoricos syllogismos (1 B.); die zweite Ausgabe des Hermeneiacommentars (6 B.); die Categorica institutio (2 B.); De hypotheticis syllogismis (2 B.); Uebersetzung und Commentar der Analytica post. (2 B.); hier wahrscheinlich De diuisione (1 B.), vorher De ordine Peripateticae disciplinae (1? B.); dann Uebersetzung und Commentar der aristotelischen Topik (8 B.) nebst den Sophistici elenchi (2 B.); der Commentar zu Ciceros Topik (7 B.); De differentiis topicis (4 B.). Die vier Opuscula sacra liegen vielleicht auch in diesem Zeitraum. Von 523 auf 524: Consolatio. Mit den Opuscula sacra und der Consolatio sind es sechsundzwanzig Werke, ohne diese, aber die Geometrie mitgerechnet, einundzwanzig Werke in mindestens dreiundsechzig Büchern. Von diesen sind verloren die Physik, die Categorica institutio und De ordine Peripateticae disciplinae. Geplante Werke, über deren Ausführung nichts bekannt ist, waren ein größerer Commentar zu den Categorien (doch vgl. S. 275), eine kurze Erläuterung des Buches π. έρμην. (breuiarium), eine Analytik. Was die chronologische Feststellung der Schriften betrifft, so ist es unmöglich, über die sicheren Jahreszahlen 510 und 523 -524 hinaus zu genauen Daten zu kommen. Für die mathematisch-musikalische Gruppe, die Jugendarbeiten, nahmen wir die Jahre von etwa 500 an in Anspruch, 506 konnte Boethius schon mit dem ersten Porphyriuscommentar beschäftigt sein. Die weit überwiegende Masse von Werken liegt nach 510, vierzehn in zweiundvierzig Büchern, darunter neben kleineren, leichteren Arbeiten, doch auch die Ergebnisse ernsten Studiums und bedeutenden Zeitaufwandes, wie jedenfalls die beiden Hermeneiacommentare, auch wohl die Commentare zu den beiden Analytiken und der Topik. Das letzte Jahr, in dem Boethius ruhig seinen Studien leben konnte, war 522, da ohne Zweifel 523 die Intriguen begonnen haben, die zu seinem Prozeß, seiner Haft und seinem Tode führten. Bis 510 oder vielmehr 511 zurück ergiebt sich ein Zeitraum von rund zwölf Jahren. Zwei Jahre hatte Boethius allein an den ersten fünf Büchern

des zweiten Hermeneiacommentars geschrieben, vorher hatte er den ersten und die Analytica pr. beendigt, um von den Categ. syllogismi nicht besonders zu reden. Man wird demnach den Abschluß des zweiten Hermeneiacommentars etwa in 515 Für die weiteren etwa sieben Jahre bis 522 setzen können. verbleibt noch eine so stattliche Anzahl größerer und kleinerer Werke, daß sie für diesen Zeitraum seine Thätigkeit immer werden rege erhalten haben. Es liegt uns natürlich ferne, die Berechnung im Einzelnen durchführen zu wollen, aber, rein äußerlich gemessen, zweiundvierzig Bücher auf zwölf Jahre, d. h. im Durchschnitt Jahr für Jahr drei bis vier Bücher, das ist bei aller Compilation aus Vorgängern, bei vielfacher Verwandtschaft und Wiederkehr des Inhalts in den einzelnen Büchern, für Arbeiten oft recht spinöser Art doch eine ehrenwerte Leistung.

So hatte Boethius sein wissenschaftliches Ziel, die Uebertragung der aristotelischen Logik in das Lateinische, erreicht. Es war dabei auch ein nationales Interesse in ihm wirksam gewesen, wie er im Hinblick auf sein Amt als Consul im Categoriencommentar p. 201 B erklärt: nec male de ciuibus meis merear, si, cum prisca hominum uirtus urbium ceterarum ad hanc unam rempublicam dominationem imperiumque transtulerit, ego id saltem, quod reliquum est, Graecae sapientiae artibus mores nostrae ciuitatis instruxero. Daß er dies sein Lebenswerk, das opus dialecticum, durchgeführt hat, war, bei günstigen äußeren Umständen, der Erfolg eines ungemeinen Fleißes, einer zähen Beharrlichkeit und eines staunenswerten Eifers für diesen so wenig lebendigen und anmutigen Stoff, auf den sich sein hervorragender Scharfsinn geworfen hatte. Seine Tadler, an denen es ihm nach den häufigen Klagen über Mißgunst und Herabsetzung seines Strebens, besonders in seinen Proömien, schon bei seinen Lebzeiten nicht gefehlt hat, sind mit ihrer oft herben Kritik stark hervortretender Schwächen und Mängel nicht im Unrecht, aber sie werden auch anerkennen müssen, daß ein außerordentlicher und ehrlicher Trieb ihn erfüllt hat, die Wissenschaft, die ihm und wie sie ihm in Fleisch und Blut übergegangen war, schon aufgehellte Köpfe, und selbst blöde Anfänger die Kenntniß und den Gebrauch

des logischen Handwerksgerätes zu lehren. Nur darf man darum nicht meinen, es sei die formale Philosophie ausschließlich sein Lebensplan gewesen. Nach der Stelle des zweiten Hermeneiacommentars (s. oben S. 240), an der er seine wissenschaftlichen Arbeitsziele mitteilt, hatte er beabsichtigt, die Logik, die Ethik, die Naturphilosophie des Aristoteles in lateinische Sprache zu übertragen und zu erklären, und sein Blick war noch weiter hinaus zu Plato und selbst zu dem in dieser Fassung unmöglichen Unternehmen einer Gedankenharmonie zwischen Plato und Aristoteles geschweift. Es ging keineswegs sein philosophisches Interesse in der Logik auf. Nach einer von unverkennbarer Wärme erfüllten Stelle in seiner ersten philosophischen Schrift, dem ersten Porphyriuscommentar (p. 10 D), an der er das Gebäude der Philosophie, schon unter neuplatonischem Einfluß, entwirft, war ihm die Philosophie auf ihrer Höhe die edelste Lebensweisheit, eine Vertiefung in die Gottheit und eine Freundschaft mit ihr. Seine Tage gingen vor der Zeit zu Ende, und zur Ausführung jener weiteren Pläne gelangte er nicht. Da griff er im Gefängniß zur Feder und gab in anderer Form den Abschluß seines philosophischen Arbeitens. In der Consolatio schrieb er nieder, was die Philosophie ihm persönlich gewesen war und mehr als jemals ihm jetzt war, im Angesicht des Todes.

Wir könnten hier schließen, wenn nicht eine Frage bliebe, die wir ins Reine zu bringen versuchen müssen. Rand hat den ersten Porphyriuscommentar an den Anfang der Schriften von Boethius gestellt, weil die Verbindung quidem — uero darin fehle, wie auch Victorinus in der Uebersetzung sie noch nicht kennt; "quidem kommt nur viermal vor und immer im ciceronischen Sinne von 'freilich' (S. 431)". Wir haben gezeigt, daß dieser Commentar unmöglich die erste der erhaltenen Schriften von Boethius und älter als die Arithmetik und Musik sein kann, wie Rand will, um so mehr aber liegt uns ob, die merkwürdige Erscheinung zu erklären, daß Boethius, nachdem er diese stilistische Eigentümlichkeit in der Arithmetik und Musik schon im Gebrauch gehabt hat, sie in seiner ersten philosophischen Schrift so sehr zurücktreten läßt, um in den

folgenden sie wieder in weitem Umfange zur Anwendung zu bringen. Zunächst ist nun zu constatieren, daß der Gebrauch von quidem - uero und seinen Variationen Boethius nie, auch nicht im ersten Porphyriuscommentar, so völlig fremd gewesen ist, wie Rand angiebt17). Immerhin aber ist zweimaliges quidem — uero und einmaliges quidem — autem in dieser Schrift ein sehr geringes Contingent im Vergleich zu den sonstigen Werken des Autors. Wir müssen jedoch sogleich hinzufügen, daß in diesen nach den von Rand (S. 432) gegebenen Zahlen die Verhältnisse bisweilen sehr schwanken. Man erwäge folgende Zusammenstellung:

|                | Teubner-<br>Seiten | quidem — uero | quidem — autem |
|----------------|--------------------|---------------|----------------|
| De Arithmetica | 130                | 24            | 6              |
| De Musica      | 155                | 90            | 22             |
| Consolatio     | 106                | 28            | 4              |

Die Verhältnisse schwanken nicht nur, sondern scheinen auch nicht rational, wenn man z. B. die Musik mit der Arithmetik vergleicht. Ohne Frage ist der Inhalt und nicht minder die Benutzung gewisser Quellen und Vorlagen von großem Einflusse gewesen. Angesichts solcher Differenzen wie die eben vorgeführten, schwächt sich die Verwunderung über die sehr kleinen Zahlen in dem ersten Porphyriuscommentar schon et-

<sup>17)</sup> Quidem — vero steht p. 52 B (p. 33 Bas.) actu quidem ipso - at uero potestate; p. 20 D (p. 9) nam si incorporalibus quidem accidit — corporalibus uero quae accidunt, aber hier ist nach der Mehrzahl der guten Codd. zu lesen: nam si incorporalibus quid accidit, incorporale esse manifestum est eqs.; dafür aber tritt ein p. 38 A (p. 22), wo nach den Codd. zu lesen ist: nam prima quidem definitio — secunda uero (uero fehlt in den Ausgg.) talis est. Quidem — autem steht p. 12 A (p. 3) quam quidem artem quidam partem philosophiae ... iudicarunt, qua autem eqs., das in der Baseler Ausg. und bei Migne fehlende quidem haben die Hdschrr. (zum Teil in quidam verderbt, trotz des sogleich folgenden quidam) und die Ed. princeps fol. 1<sup>b</sup> col. 1. Quidem—sed: p. 15 B (p. 5) praediximus quidem—, sed vel his..., und p. 55 B (p. 35) illa uero alia... propria quidem sunt, sed converti non possunt. Quidem—tamen: p. 20 A (p. 8) incorporalia esse, quae ipsa quidem nullis sensibus ..., animi tamen, so ist die Stelle nach den Codd. zu lesen, jedoch hat wiederum bereits die Ed. pr. fol. 3ª col. 1 das in der Bas. Ausg. und bei Migne ausgelassene quidem. Quidem — non tamen findet sich p. 63 A (p. 40). Quidem allein steht in der Uebersetzung von Victorinus p. 15 B (p. 5), im Commentar p. 19 B (p. 8); auch p. 70 C (p. 45) ist in der Bas. Ausg. und bei Migne gedruckt 'si quidem unquam me egueris', aber auch hier giebt die Ed. pr. fol. 12<sup>a</sup> col. 1 richtig mit den Codd. 'si quid'.

was ab, wie ich meine. Ich hoffe, sie wird sich so abschwächen, daß man um der Statistik von quidem - uero willen der Schrift die Stelle nicht streitig machen wird, die ihr diese Untersuchung angewiesen hat. Boethius hat ihr allerdings Victorinus' Uebersetzung der Isagoge zu Grunde gelegt, aber in ganz anderer Weise als im zweiten Commentar seine eigene. Denn während er in letzterem die vollständige Uebersetzung in kleine Teile zerlegt und diese der Reihe nach erläutert, stellt er in seinem ersten Commentar nur kleine Stücke, wie den Anfang eines Capitels oder gewisse wichtige Sätze, nach Victorinus' Uebersetzung voran, ja im letzten Viertel, von p. 54 an, schrumpfen diese direkten Anführungen zu sehr kärglich eingestreuten Fragmenten von anderthalb bis drei Zeilen zusammen, um von p. 62 an so gut wie ganz zu verschwinden. Boethius geht in dieser Excerpierung so weit, daß der große Abschnitt De specie, in seiner eigenen Uebersetzung im zweiten Commentar, bei Busse 18) p. 28-33 in Großoktav mit 123 Zeilen, im ersten Commentar in Victorinus' Uebersetzung, bei Migne p. 37-47, mit nicht mehr als 22 kurzen Spaltzeilen vertreten ist. Das vorhergehende Capitel De genere hat sich noch ziemlich ausgiebiger Berücksichtigung zu erfreuen gehabt, aber nach De specie nimmt die Verkürzung immer mehr zu. Anstatt der 20 Zeilen des Capitels De propriis generis et differentiae (p. 41 B) im zweiten Commentar stehen im ersten (p. 58 M) nicht volle zwei, von den 12 des Capitels De propriis generis et proprii (p. 43 B) dort, hier (p. 62 M) keine. Die fehlenden Stücke der Uebersetzung sind jedoch keineswegs spurlos verschwunden, sondern Boethius hat sie in seinen Commentar verflochten und zwar, wie der Vergleich mit dem Text der Isagoge zeigt, unter beständiger Benutzung des Wortlauts von Victorinus' Uebersetzung, die oft mit nur kleineren Aenderungen verschiedener Art, sei es in indirekter, sei es in direkter Rede, sich wie ein Teil von

<sup>18)</sup> Am einfachsten wäre es, Boethius' eigene Uebersetzung, wie die von Victorinus, nach Migne anzuführen, aber sie ist hier vielfach so durch Zusätze entstellt, daß sie für unsere Berechnung unbrauchbar wird. Die Uebersetzung von Victorinus hat viel weniger von solcher Willkür zu leiden gehabt, als die so viel gelesene und benutzte des Boethius.

uero in der Schrift sein, wenn man annehmen dürfte, daß Boethius nicht nur eine Uebersetzung, sondern auch einen Commentar zur Isagoge von Victorinus benutzt hat. Victorinus selbst äußert sich über seine Arbeit an der Isagoge in der alsbald oben zu nennenden Abhandlung De definitione p. 896 D (bei Stangl, Tulliana et Mario-Victoriniana, 1888, p. 25, 9) folgendermaßen: Verum et Aristoteles in libris, quos Topica appellauit, docuit, quid genus sit, quid species, quid differentia, quid proprium, quid accidens, et plurimi praeterea philosophi libris suis complexi harum uim rerum et potentiam declararunt. nos quia iam uno libro et de his quinque rebus plenissime disputauimus, ... lectorem ad librum qui iam scriptus est, ... ire volumus. Nach dem Wortlaut dieser Stelle, zumal da Porphyrius überhaupt nicht genannt wird, möchte man an etwas mehr als an eine

also etwas den Gebrauch von quidem - vero, das er doch auch schon in der Arithmetik verhältnißmäßig nur spärlich angewandt hatte. In seiner eigenen Uebersetzung dagegen machte er sich wörtliche Wiedergabe des griechischen Textes zur Pflicht, p. 71 A: uereor, ne subierim fidi interpretis culpam, cum uerbum uerbo expressum comparatumque reddiderim (vgl. Horaz A. p. 133). . . . Quocirca multum profecisse videbor, si philosophiae libris Latina oratione compositis per integerrimae translationis sinceritatem nihil in Graecorum litteris amplius desideretur. Hier führte ihn die Beachtung von μέν — δέ wieder zu dem Aequivalent quidem — uero zurück, und da seine folgenden Arbeiten sich ebenfalls an griechische Texte anschlossen, so war in ihnen die Verwendung dieses Ausdrucks von selbst gegeben, und es war dann ganz natürlich, daß Boethius ihn auch in seinen selbständigen Schriften benutzte. Dies scheint mir die Geschichte von quidem uero bei Boethius zu sein. Man könnte ja nun die Frage stellen, ob denn wirklich Victorinus in seiner Uebersetzung dem Gebrauche von quidem — uero (und quidem — autem) so consequent aus dem Wege geht, indem man geltend machte, von dieser Uebersetzung seien durch den ersten Commentar von Boethius doch nur so kleine Bruchstücke wörtlich genau erhalten, daß sich darauf ein sicheres Urteil nicht bauen ließe. Aber es giebt einen Beweis dafür, daß Victorinus in der That kein Freund dieser Verbindungen war. Wir verdanken die Ermittelung der betreffenden Thatsache Rand, wenn er sie

zunehmen, daß die starke inhaltliche Aenderung einer Stelle der Isagoge durch Victorinus, die Boethius p. 23 B. C und 24 B bespricht, eine Erklärung in einem Commentar verlangte. Auf der entgegengesetzten Seite steht anscheinend die Aeußerung des hier doch wohl competenten Zeitgenossen Cassiodor, welcher in der Subscription seiner Dialektik in der Bamberger Handschr., die zuerst Usener, An. Hold. S. 66 mitgeteilt hat, schreibt: Isagogen transtulit Victorinus orator, commentum eius quinque libris vir magnificus Boethius edidit. Wenn 'transtulit' eine bloße Uebersetzung, ohne jede erklärende Zugabe bedeutet, so kannte Cassiodor nur Victorinus' Uebersetzung und nur Boethius' Commentar. Boethius selbst drückt sich p. 9 B (nach den Codd.) nicht völlig klar folgendermaßen aus: rogo (Worte des Fabius) ut mihi explices id, quod Victorinus orator sui temporis ferme doctissimus per Porphyrii Eloxγωγήν, id est per introductionem in Aristotelis Categorias dicitur transtulisse. Man wird demnach die angeregte Frage wohl offen lassen müssen.

auch nicht in Beziehung zu Victorinus' Uebersetzung der Isagoge gebracht hat. Es findet sich nämlich in der früher als Werk des Boethius geltenden Schrift De definitione, deren sichere Zuweisung an Victorinus eines der schönsten Ergebnisse von Useners Bearbeitung des Anecd. Hold. ist, nach Rand (S. 433) nirgends weder quidem — uero noch quidem autem. Sonstige Schriften von Victorinus brauchen wir bei diesem Sachverhalte nicht heranzuziehen. Es darf demnach die Frage, wie die ausnehmende Seltenheit der Correlation quidem - vero (quidem - autem) im ersten Porphyriuscommentar zu erklären ist, als gentigend beantwortet gelten.

Nachtrag zu S. 149 (u. 268). Als ich hier schrieb, Boethius hatte nach der Stelle des Categoriencommentars p. 160 A noch einen zweiten Commentar zu den Categorien beabsichtigt, hatte ich leider übersehen, daß nach einer Notiz von Schepss, Blätter f. d. bayr. Gymnasialschulw. XXXIII (1897) S. 252, die betr. Worte, im Folgenden eingeklammert, in den ihm bekannten ältesten Hdschrr. sowie in der Ed. princ. und in einer Ausgabe Venet. 1499 fehlen, so daß sie als späterer Zusatz gelten müssen: est uero in mente de sintentione, utilitäte et andired Aribas elimenten die eine Ausgabe Venet. litate et ordine] tribus olim quaestionibus disputare, [uidelicet in alio commentario, quem componere proposui de eisdem categoriis ad doctiores.] quarum una est, quid praedicamentorum uelit intentio, ibique numeratis diuersorum sententiis docebimus, cui nostrum quoque accedat arbitrium. Der Zusatz steht in der Baseler Ausg. und bei Migne, die jedoch 'olim' (nach tribus) auslassen. Schepss schließt mit Recht, daß Boethius nicht einen eigentlichen zweiten Commentar, sondern ein anderes Werk über die Categorien, eine Abhandlung 'de tribus quaestionibus' beabsichtigt, deren erste sich auf die 'intentio', Zweck und Inhalt des Buches, bezieht. Gegenstand der zweiten quaestio sollte nach Boethius gewiß 'utilitas', der dritten 'ordo libri' sein, d. h. die Stellung, die das Buch seinem Inhalte nach im Lehrgang der Philosophie einnimmt. Diese drei Fragen behandelt Boethius kurz p. 160 A - 161 D, jenem Werke war eine ausführlichere Behandlung vorbehalten. Auf letzteres weist wohl auch die oben S. 149 angeführte Bemerkung p. 162 A hin 'sed de his alias', und jedenfalls, nach Schepss, die Stelle p. 160 B. wo es heißt, daß 'utriusque operis lector' erkennen werde, 'quod illic (d. h. in dem geplanten Werke) ad scientiam Pythagoricam perfectamque doctrinam, hic (d. h. in dem vorliegenden Commentar) ad simplices introducendorum motus expositionis sit accommodata sententia'. Eine Spur dieser Abhandlung scheint nirgends vorhanden, sie ist wohl nie geschrieben worden.

Auf S. 143 hätte noch angeführt werden können, daß Hildebrand S. 51 auch mit der Bemerkung. Boethius spreche in dem Werke De differentiis topicis von seiner Erläuterung der Topik des Aristoteles als von einer vollendeten Schrift, die chronologische Frage berührt.

Heidelberg.

Samuel Brandt.

## XV.

## Bemerkungen zu Plutarchs Moralia.

Die Teubnersche Textausgabe der Moralia des Plutarch, besorgt von Bernadakis, hat wenigstens das Gute gehabt, daß sie diesen überwiegend anziehenden Schriften, die eine Art Niederschlag der gesammten griechischen Geistesarbeit bilden, wieder einige Leser zugeführt und auch kleineren Privatbibliotheken die Anschaffung derselben ermöglicht hat. Der treffliche, klare Druck auf gutem Papier bei verhältnißmäßig geringem Preis, die Handlichkeit der gut abgeteilten Bände, der Anschein einer gewissen handschriftlichen Gewähr - alles dies machte diese bis dahin nicht leicht zugänglichen und doch so lesenswerten Essays — wie man sie nennen möchte — wieder einigermaßen salonfähig. Allein es zeigte sich bald, daß die Ausgabe ernsteren Anforderungen nicht genügt. Man kommt nicht in die Lage, eine klare Uebersicht über die Handschriften zu gewinnen, die Angaben über handschriftliche Lesarten sowohl wie über die Bemühungen der Herausgeber und Kritiker sind lückenhaft, und was der Herausgeber durch eigenes Nachdenken für den Text geleistet, läßt durchweg ein tieferes Eingehen auf die Sache vermissen. Selten, daß er einen Schaden an der Wurzel faßt; in der Regel behilft er sich mit billigen Pflästerchen. Es ist somit begreiflich, daß diese Ausgabe, da sie uns den Plutarch wieder schätzen lehrte, nun erst recht das Verlangen nach einer neuen gediegenern Ausgabe geweckt hat. Man wird darum einigen bescheidenen Beiträgen für eine künftige - hoffentlich baldige - Ausgabe nicht alle Beachtung versagen. Sie bilden die Fortsetzung von Bemerkungen, die ich in meinen "Kritischen Miscellen" (Progr. Eisenach 1901) veröffentlicht habe.

De fort. c. 3. p. 98 F έν πᾶσι τούτοις ἀτυχέστεροι τῶν θηρίων ἐσμέν · ἐμπειρία δὲ καὶ μνήμη καὶ σοφία καὶ τέχνη κατ' Αναξαγόραν σφων τ' αὐτων χρώμεθα καὶ βλίττομεν καὶ ἀμέλγομεν καὶ φέρομεν καὶ ἄγομεν συλλαμβάνοντες κ. τ. λ. Es wird der Gedanke ausgeführt, daß, trotz der körperlichen Vollkommenheiten und Vorzüge der Tiere, der Mensch vermöge der Ueberlegenheit seines Geistes die Herrschaft über sie errungen und sie sich dienstbar gemacht habe. Den Worten nach ist alles klar bis auf das offenbar verdorbene σφῶν. Dieses aber ist nicht mit Sauppe in ἔργφ, noch viel weniger mit Bernadakis in ἐρίω umzuwandeln, sondern in das paläographisch ganz nahe liegende und sachlich hier viel bezeichnendere und ausdrucksvollere λόφφ: "Wir bedienen uns des Nackens der Tiere". Bekanntlich ist λόφος vor allem der Nacken der Zugtiere, insofern er beim Anspannen unter das Joch kommt. Die Arbeit des Ackerstieres und Pferdes ist doch das Erste, woran die Stelle, wie man erwartet, erinnern muß. Das geschieht aber so auf passende Weise. Die Wendung εὐλόφως φέρειν sc. ζυγόν z. B. Soph. Ant. 292 zeigt, wie gebräuchlich λόφος gerade in dieser Beziehung war.

De superst. c. 9. p. 169 D γελῶντα μὲν μανικόν καὶ Σαρδόνιον γέλωτα. Hier entspricht μανικόν der Situation gar nicht. Sehe ich recht, so ist es verschrieben für νε ανικόν, das, in durchaus passender Zusammenstellung mit Σαρδόνιον, zum Ausdruck des Ueberlegenen und Uebermütigen dient.

De Alex. Magn. fort. c. 9. p. 340 Ε αξματι κεκραμένους ποταμοὺς ἔπιε καὶ νεκροῖς γεγεφυρωμένους διέβη, καὶ πόαν ἔφαγε διὰ λιμὸν ἢν πρῶτον είδε κ. τ. λ. Wenn Abresch hier für das unrichtige πρῶτον einsetzte πρώτην, so ist damit wenig geholfen. Jeder empfindet bald das Gezwungene, was, der Situation nach, in dieser Wendung liegt. Das Nächste, was man erwartet, ist doch wohl, daß der König Gras aß, das er am Wege fand. Und ich meine, das hat Plutarch auch gesagt. Denn er schrieb wahrscheinlich παρ' ὁ δ όν. Wie leicht daraus πρῶτον werden konnte, sieht jeder.

De E apud Delph. c. 7. p. 387 F ταῦτα πρὸς ήμᾶς ἔλεγεν οῦ παίζων ὁ Εὔστροφος, ἀλλ' ἐπεὶ τηνικαῦτα προσεκείμην τοὶς μαθήμασιν ἐμπαθῶς, τάχα δ' ἔμελλον εἰς πάντα τιμήσειν τὸ

"μηδὲν ἄγαν" ἐν 'Ακαδημεία γενόμενος. Jeder weiß, daß das μηδὲν ἄγαν kein besonderes Kennzeichen der Akademie ist. Was soll es vollends hier, wo unmittelbar vorher Wert und Bedeutung der Mathematik hervorgehoben worden ist, wie denn unser Satz sich ja auch auf die Mathematik bezieht. Es scheint mir nicht zweifelhaft, daß hier nicht μηδὲν ἄγαν gestanden hat, sondern "μηδείς ἀγεωμέτρητος", das, als allbekanntes Wort, in der Vorlage nur abgekürzt geschrieben war μηδ. ἀγ., so daß daraus sehr leicht unser μηδὲν ἄγαν werden konnte.

De Pyth. or. c. 24. p. 406 D οὐκοῦν οὐδὲ μαντικῆ κόσμου καὶ χάριτος ἐφθόνει ὁ θεὸς οὐδ᾽ ἀπήλαυνεν ἐνθένδε τιμωμένην μοῦσαν τοῦ τρίποδος, ἀλλ᾽ ἐπήγετο μαλλον ἐγείρων τὰς ποιητικὰς ἀσπαζόμενος φύσεις. Hier hat Hutten durch gewaltsame Umstellung und Einschub eines καί zu helfen gesucht, worin ihm Bernadakis gefolgt ist. Der Fehler liegt einzig und allein in ἐγείρων, das aus ἐτέρων verdorben ist. Es ist dann alles aufs Beste in Ordnung: "Der Gott zog mehr als andere die poetischen Naturen an sich heran, sie freundlich willkommen heißend". Die beiden Worte ἔτερον und ἐγείρειν haben auch sonst als graphisch nahe verwandt, gerade in diesen plutarchischen Schriften einander mitgespielt. So hat Wyttenbach de def. orac. c. 40. p. 432 E für ἔτερα richtig eingesetzt ἐγείρει und wir werden bei Besprechung von 493 D eines ähnlichen Falles zu gedenken haben.

Ibd. c. 29. p. 409 C αλλ' οὐχ ἔστιν ἄλλως ὅτι τηλιχαύτην καὶ τοσαύτην μεταβολην ἐν ὁλίγω χρόνω γενέσθαι δι' ἀνθρωπίνης ἐπιμελείας. Die verdorbenen Worte ἄλλως ὅτι will Bernadakis durch ἀληθώς εἰπεῖν ersetzen; allein viel näher liegt den überlieferten Zügen das zugleich dem Sinne mehr entsprechende ὅλως οἰόν τε "es ist überhaupt unmöglich, daß eine so weit greifende und bedeutende Veränderung in kurzer Zeit zu Stande gekommen wäre durch menschliche Fürsorge ohne Eingreifen des Gottes".

De def. or. c. 8. p. 413 F der mehrfach verdorbene Satz dürfte so zu schreiben sein: του δὲ μεγίστου καὶ ἐκανοῦ καὶ μηδαμοῦ περιττοῦ πανταχῆ δ' αὐτάρκους μάλιστα τοῖς θείοις (mit Bernadakis für θεοῖς) πρέποντος ἔργοις (so cod. F für

ἔργον), εἰ αἰτιολογῶν (für ταύτην λαβὼν) φαίη τις, ὅτι τῆς χοινής ολιγανδρίας ..... την έρημίαν, αχρον πως (für ἀχριβῶς) ὰν αὐτῷ παράσχοιμι τῆς εύρεσιλογίας. "Da für die göttlichen Werke das Größte und Passende und in keiner Hinsicht Unzweckmäßige, sondern in jeder Beziehung seinem Zwecke Entsprechende sich schickt, so würde ich, wenn einer . den Grund (der Abnahme der Orakel) untersuchend behauptete, dieser läge in der großen Entvölkerung Griechenlands, diesem in gewissem Sinne die Krone des Scharfsinns zusprechen." Cf. Plat. Prot. 340 D όταν τις α ο τ ή ς είς ἄκρον ἵκηται. Tim. 20 Α φιλοσοφίας ἐπ' ἄκρον ἀπάσης ἐλήλυθε. Phaedr. 274 Β. Man sieht, daß bei dieser Verwendung von axpov der Artikel fehlt. Statt αἰτιολογῶν könnte man auch daran denken, τὸ αἴτιον λαβών einzusetzen, um graphisch dem ταύτην λαβών noch etwas näher zu kommen, doch steht dem vielleicht der Umstand im Wege, daß wenigstens αἰτίαν λαβεῖν die feste Bedeutung "reum fieri" hat. Hinter αὐτάρχους ein Komma zu setzen, wie es Bernadakis thut, ist ganz irreführend. Ob für μεγίστου mit Emperius einzusetzen sei μετρίου, lasse ich dahingestellt.

De def. or. c. 8. p. 414 A περὶ τὸ Πτῷον, ὅπου μέρος ἡμέρας ἐντυχεῖν ἔστιν ἀνθρώπῳ νέμοντι. Des Turnebus με θ΄ ἡμέρας, womit sich auch Bernadakis behilft, macht den Fehler der Ueberlieferung nicht besser. Es muß offenbar heißen ὅπου μόγις (oder μόλις) ἡμέρας κ. τ. λ. "wo man kaum des Tages einen Hirten treffen kann".

Ibd. c. 10. p. 415 B ώς τεχμαιρόμεθα ταῖς ἑχατέρωθι τελεταῖς ἀναμεμιγμένα πολλὰ θνητὰ καὶ πένθιμα τῶν ὀργιαζομένων καὶ δρωμένων ἱερῶν ὁρῶντες. Das unerklärbare θνητά, das Bähr mit "Leichen" übersetzt, dürfte zu ersetzen sein durch θεήλατα mit Hinblick auf p. 418 Ε άμαρτίας καὶ ἄτας καὶ πλάνας θεηλάτους ἐπιφέρειν, wo auch noch von den Dämonen die Rede ist.

Ibd. c. 15. p. 418 A olş (sc. θείοις) ἄρτι τοὺς ἔξω Πυλῶν πάντας ελληνας ἡ πόλις (sc. Δελφοί) κατοργιάζουσα μέχρι Τεμπῶν ἐλἡλακεν. Das letzte Wort ist unverständlich. Irre ich nicht, so hat dafür einzutreten ἡλάλαξεν, "mit denen (d. i. den Götterfesten) eben die Stadt alle Griechen außerhalb der Thermopylen bis Tempe in die Weihen einführend, von Jubel

widerhallte". Die Worte μέχρι Τεμπῶν gehören zu πάντας Ελληνας.

Ibd. c. 24. p. 423 Ε ἐπεὶ καὶ τὴν φύσιν ὁρῶμεν τὰ καθ' ἔκαστα γένεσιν καὶ εἶδεσιν οἶον ἀγγείοις ἢ περικαρπίοις σπέρματος περιέχουσαν. Hier ist jede weiter gehende Aenderung, wie sie z. B. Wyttenbach vornimmt, überflüssig, sobald man für σπέρματος einsetzt σπερματικοίς. Der Ausdruck ἀγγείον σπερματικόν "Saamengefäß" findet sich öfter in den Schriften der Mediciner. Cf. Lexic. s. ν. σπερματικός.

De def. orac. c. 41. p. 433 B περὶ δὲ τοῦ Κύδνου καὶ τῆς ἱερᾶς τοῦ ᾿Απόλλωνος ἐν Ταρσῷ μαχαίρας, ὡ φίλε Δημήτριε, σοῦ λέγοντος ἠκούομεν, ὡς ὁ Κύδνος οὐκ ἄλλον (so für μᾶλλον der Hss.) ἐκκαθαίρει σίδηρον ⟨ῆ⟩ ἐκεῖνον οὐδ᾽ (für οὐθ᾽) ὕδωρ ἄλλο τὴν μάχαιραν ἢ ἐκεῖνο. So dürften diese in den Hss. etwas in Verwirrung geratenen Worte zu geben sein. "Einerseits reinigt der Kydnos kein anderes Eisen als dieses, anderseits reinigt kein anderes Wasser das Schwert als dieses." Gerade auf die ausschließende Eigentümlichkeit und die Hervorhebung des dadurch bedingten Gegensatzes kommt es hier nach dem Vorhergehenden an. Und dies leistet der obige Vorschlag. Vielleicht läßt Plutarch auch μὴ für οὐκ νοτ ἄλλον zu.

Ibd. c. 46. p. 435 AB αξ γὰρ εἰρημέναι κράσεις καὶ θερμότητες αὐται καὶ στομώσεις, ὅσφ μᾶλλον ἀπάγουσι τὴν δόξαν ἀπὸ τῶν θεῶν κ. τ. λ. Es muß mit Streichung des Kommas hinter στομώσεις (denn es handelt sich um den Hauptsatz, während ὄσφ die Structur vernichtet) heißen: ὅλως μᾶλλον, "all diese Dinge führen überhaupt mehr von den Göttern ab (sc. als sie zu ihnen hinführen)". Cf. 425 D μᾶλλον δ' ὅλως διαπορεῖν. 429 A μᾶλλον δ' ὅλως ἀριθμὸς οὐκ ἐστι τὸ πλῆθος.

De virt. mor. c. 3. p. 442 A ετερον δὲ τὸ παθητικὸν καὶ ἄλογον καὶ πολυπλανὲς καὶ ἄτακτον ἐξ ἑ αυτοῦ δεόμενον. Dafür muß es wohl heißen ἐξηγητοῦ, welches Wort auch die allgemeine Bedeutung auctor, princeps, viae monstrator hat. Cf. Herod. V, 31. Demosth. p. 928, 20.

Ibd. c. 3. p. 442 B ἀποδείκνυσι δὲ -τὴν διαφορὰν μάλιστα τῆ τοῦ λογιζομένου καὶ φρονοῦντος ἀντιβάσει πρὸς τὸ ἐπιθυμοῦν καὶ θυμούμενον, ὡς τὸ ἔτερον είναι πολλάκις ἀπειθοῦντα καὶ δυσμαχοῦντα πρὸς τὸ βέλτιστον. So die Hss., denen zu folgen

ist bis auf das τὸ, das in τῷ zu verwandeln ist. "Das ἐπιθυμοῦν und θυμούμενον befinden sich in Folge ihrer von dem
λογιζόμενον so abweichenden Beschaffenheit in Ungehorsam
und Kampf gegen dieses." Bernadakis ändert dagegen die
Participia in den Singular und läßt τὸ stehen, ohne damit eine
klare Construction zu erzielen.

De frat. am. c. 9. p. 482 F ώς μαλλον πρός άλλα χρησιμωτέραν (sc. φύσιν) καὶ σε μνοτέραν οὐσαν. Das verdächtige σεμνοτέραν dürfte vielleicht besser als durch ἀνυσιμωτέραν (Bernadakis) ersetzt werden durch συνετωτέραν.

De am. prol. c. 1. p. 493 D καὶ γὰρ τὰ φυτὰ τῶν ζώων (sc. μάλλον ἔπεται τῆ φύσει), οἰς οὕτε φαντασίαν οὐθ' ὁρμὴν ἔδωκεν ἐτέρων ὁρεξιν τοῦ κατὰ φύσιν ἀποσαλεύουσαν. Aus dem ἑτέρων, das der eine so, der andere so zu bessern gesucht hat, lockt man einen durchaus verständlichen und angemessenen Sinn heraus, wenn man dafür einsetzt das Particip ἐγείροντα). "Phantasie und Trieb wecken ein von dem Naturgemäßen abweichendes Streben." Das sagt alles, was man hier zu erwarten berechtigt ist. Ueber die handschriftlichen Beziehungen von ἔτερον und ἐγείρειν war oben zu 406 D die Rede. Der Plural des Neutrums muß hier nach Krüger § 58, 3, 4 stehen, da sich das Participium auf beide vorangehenden sachlichen Substantiva bezieht.

De garrul. c. 6. p. 504 D μόνος "Ομηρος τῆς τῶν ἀνθρώπων άψικορίας περιγέγονεν, ἀεὶ καινὸς ῶν καὶ πρὸς χάριν ἀκμάζων ἀλλ' ὅ μως εἰπὼν καὶ ἀναφωνήσας ἐκείνο περὶ αὐτοῦ, ἐχθρὸν δέ μοι ἐστιν αὐτις ἀριζήλως εἰρημένα μυθολογεύειν", φεύγει καὶ φοβείται τὸν ἐφεδρεύοντα παντὶ λόγω κόρον. Diese schönen Worte über Homer sind leider etwas schadhaft an der durch den Druck hervorgehobenen Stelle. Wenn Stegmann zu helfen sucht durch Tilgung der Worte εἰπὼν καὶ, so hat er, ganz abgesehen von dem unerklärten Ursprung der Interpolation, erstens nicht bedacht, daß das verbleibende ὅμως damit nicht bestehen kann, und zweitens nicht in Anschlag gebracht, daß Plutarch überhaupt unrichtig sprechen würde, wenn er ohne Weiteres sagte, Homer hätte diese Worte περὶ αύτοῦ ti ber sich selbst ausgerufen. Es ist ja Odysseus, der sie Od. XII, 452 von sich sagt. Diesem Umstande

muß bei jeder Emendation der allerdings offenbar verdorbenen Stelle vor allem Rechnung getragen werden. Und dies geschieht, wenn man mit einer den überlieferten Zügen ganz nahe bleibenden Aenderung für δμως εἰπὼν schreibt άμωσγέπως, in gewisser Weise (irgendwie cf. 482 F) ruft Homer die folgenden (von Odysseus gesprochenen) Worte auch (καὶ ... περὶ αὐτοῦ) über sich selbst aus" m. a. W. was Homer den Odysseus sagen läßt, gilt gewissermaßen zugleich von Homer selbst.

De curios. c. 9. p. 519 C ή τε πολυπραγμοσύνη παράλυσις ἐστι καὶ φθορὰ καὶ ἀπογύμνωσις τῶν ἀπορρήτων. Es bedarf keines Beweises, daß φθορὰ hier lediglich Schreibfehler ist für ἐκφορὰ "das Ausplaudern", wie es ganz unserer Stelle entsprechend bei Diog. Laert. heißt ἐκφορὰ λόγων ἀπορρήτων.

De vitios. pud. c. 3. p. 530 A öθεν ὅσπερ χωρίον ὅπτιον καὶ μαλακὸν ἡ δυσωπία (= vitiosus pudor) μηδεμίαν ἔντευξιν ἐξῶσαι μηδ' ἀποστρέψαι δυναμένη τοῖς αἰσχίστοις βάσιμός ἐστι πάθεσι καὶ πράγμασι. Die Gegend oder Ortschafte wohl sein χόριον "eine feine Haut", auf welches Wort sowohl ὅπτιον in der Bedeutung "schlaff" (cf. Lex. s. v. ὅπτιος) wie μαλακόν vortrefflich paßt, wie denn so das ganze Bild der Sache durchaus angemessen ist: "wie eine schlaffe und weiche Haut keine Berührung (nichts was auf sie stößt), von sich abstossen und abprallen lassen kann" (sondern von allem einen Eindruck empfängt), so ist die falsche Scham allen übeln Einflüssen zugänglich.

De vitios. pud. c. 3. p. 530 B ωστ' ή δυσωπία προσδιαφθείρουσα τὸ ἀκόλαστον ἀνώχυρα πάντα καὶ ἄκλειστα καὶ κατάντη προδίδωσι τοῖς ἐπιτιθεμένοις. Der Sinn fordert gebieterisch, daß das ἀκόλαστον hier Platz mache dem κολαστικόν "der Züchtigung", "der Strenge", ein Wort, das gerade Plutarch öfters braucht. "Es geht alle Strenge, alle abweisende Schärfe gegenüber erniedrigenden Anträgen verloren, wenn die δυσωπία zur Herrschaft gelangt."

Ibd. c. 7. p. 531 F ήμιν δὲ πρῶτον ἐμμελετητέον ἐστὶ τοῖς φαύλοις καὶ γυμναστέον περὶ τὰ μικρά, πρὸς τὸ ἀρνεῖσθαι τοῖς αἰτοῦσιν οὺ προσηκόντως ληψομένοις. Die hervorge-

hobenen ungehörigen und mehrfach behandelten Worte kommen vielleicht in folgender Form zu ihrem Recht: où  $\pi\rho$ o- $\sigma\dot{\eta}$  x o v  $\tau\alpha$   $\dot{\omega}$   $\xi$   $\lambda\eta\psi$ o  $\mu\dot{\epsilon}$ voi $\xi$  "man muß zunächst in kleinen Dingen lernen diejenigen abschlägig zu bescheiden, die, als ob sie sie erhalten müßten (als ob sie ihrer ganz sicher wären), um Dinge bitten, die ihnen nicht zukommen".

De invid. et ed. c. 5. p. 537 CD μισούνται δὲ πολλοί δικαίως, ὡς οθς ἀξιομισήτους καλούμεν, ⟨καὶ ἄλλοις ἐγκαλούμεν⟩, ἄν μὴ φεύγωσι τοὺς τοιούτους. Durch die Annahme dieses durch Homöoteleuton veranlaßten Ausfalles kommt die Stelle ohne weitere Aenderung auf die einfachste Weise in Ordnung.

De invid. et od. c. 6. p. 537 E 'Ανάγκη τοίνον τὰ πάθη ταῦτα τοῖς αὐτοῖς ὥσπερ τὰ φυτὰ καὶ τρέφεσθαι καὶ αῦξεσθαι καὶ ἐπιγίγνεσθαι πέφυκεν ἀλλήλοις. Es ist im Vorhergehenden gerade die Verschieden heit der beiden πάθη und dessen, was sie anregt und steigert, dargelegt worden; damit stimmen die vorliegenden, in sich auch constructionslosen und vollends durch das φυτὰ völlig unverständlich gemachten Worte ebensowenig wie mit dem, was folgt. Dagegen wird der beiderseitige gute Anschluß ebenso wie die vermißte Construction hergestellt durch folgende Fassung: 'Ανάγεται τοίνον τὰ πάθη ταῦτα τοῖς αὐτοῖς οἶσπερ τὰ φύοντα καὶ τρέφεσθαι κ. τ. λ. "Es werden also diese πάθη großgezogen durch die nämlichen Vorgänge, durch die dasjenige, was sie erzeugt, seiner Natur nach genährt zu werden pflegt."

De se ips. laud. c. 20. p. 547 A οὐ γὰρ ἀνωφελές, ἀλλὰ μέγα ζῆλον ἐμποιοῦν ἄμα καὶ φιλοτιμίαν τινὰ τοῖς οὕτω κολαζομένοις. Damit ist nichts anzufangen. Dagegen wird alles klar, sobald man für ἐμποιοῦν schreibt ἐμποιεῖν, das von μέγα und ἀνωφελές abhängt: "Denn es ist nichts Unnützes, sondern etwas Großes, Eifer und Ehrgeiz in den so Gezüchtigten zu erwecken". Zu μέγα mit Infin. cf. de frat. am. p. 479 E οὐ σεμνὸν οὐδὲ μέγα ποιοῦμαι τὸ ἐκ τῶν αὐτῶν μορίων γεγονέναι. Ebenso p. 106 D. Zur Deutlichkeit setze man noch ein Komma hinter μέγα. Bernadakis gibt ganz Unbrauchbares.

De ser. num. vind. c. 6. p. 552 C ώσπερ οὐν ὁ γεωργίας ἄπειρος οὐν ἂν ἀσπάσαιτο χώραν ἰδὼν λόχμης ἔμπλεων δασείας . . . . πολὺν ἔχουσαν πηλόν, ἀλλὰ τῷ μεμαθηκότι διαισθάνεσθαι

καὶ κρίνειν αὐτὰ ταῦτα τὴν ἰσχὺν καὶ πάνθ' ὅσ' ὑποδείκνυσι. Es ist klar, daß τῷ μεμαθηκότι von ὑποδείκνυσι abhängt, zu dem αὐτὰ ταῦτα das Subject ist. Also ist πάνθ' ὅσ' verdorben. An seine Stelle gehört ein dem ἰσχύν coordinirtes Object. Dies gewinnen wir vielleicht durch Einsetzung von τὰντός (= τὰ ἐντός) "das, was im Boden drin steckt (seine fruchtbaren Eigenschaften)", was recht wohl passen würde. Zur Verderbniß vgl. Plat. Tim. 79 CD πᾶν ζῷον ἑαυτοῦ τὰντὸς θερμότατα ἔχει, wo die allermeisten Handschriften, darunter die besten, für τἀντός bieten πάντως oder παντός.

Ibd. c. 9. p. 553 F τὰ λοιπὰ δ' Ἡσιόδου χρὴ νομίζειν ἀχροᾶσθαι, λέγοντος οὐχ ἢ Πλάτων . . . . ἀλλ' κ. τ. λ. Daraus wird etwas Vernünftiges, wenn man schreibt, χρὴ ⟨ἢ⟩ νομίζει ἀχροᾶσθαι "man muß auf Hesiod hören, wie er's meint".

De ser. num. vind. c. 22. p. 568 A αὐτὸν δ' ὅσπερ ὑπὸ σ ὑριγγος ἐξαίφνης σπασθέντα πνεύματι νεανικῷ σφόδρα καὶ βιαίφ τῷ σώματι προσπεσείν. Die Erzählung ist der platonischen im 10. Buch der Republik nachgebildet. Dort berichtet 614 BC der Erzähler Ἡρ von Erdspalten, durch die er in die himmlischen Regionen eintritt γῆς δύ είναι χάσματα κ. τ. λ. Darum scheint es mir recht wohl möglich, daß in dem unverständlichen σύριγγος sich ein ursprüngliches σἡραγγος verstecke. Aus einer Kluft (σῆραγξ) heraus kommt die Seele des Soleus wieder in die alte Umgebung.

De fato c. 3. p. 569 B ἔστω δὲ πρὸς τὸ σαφὲς τῶν περὶ ἡμᾶς νῦν ὄντων, ὅτι οῦ συμβαίνει ἀπὸ τῶν οῦρανίων, ὡς πάντων αἰτιῶν ὄντων, καὶ τὸ ἐμὲ γράφειν νυνὶ τάδε κ. τ. λ. Der Zusammenhang mit dem Vorausgehenden ebenso wie das unmittelbar Folgende deuten darauf hin, daß gerade in gewissem Sinne die Abhängigkeit aller irdischen Erscheinungen von den himmlischen Bewegungen behauptet werden soll, worauf auch p. 569 F dann zurückweist. Wir müssen also wohl schreiben: ὄντων ὁ τιοῦν συμβαίνειν κ. τ. λ. "es mag zum Zwecke der Deutlichkeit (d. h. um allen Unklarheiten vorzubeugen) der Satz als ausgemacht gelten, daß jeder der gegenwärtig uns betreffenden Umstände abzuleiten ist (herkommt) von den himmlischen Bewegungen". Es hängt dann der Genet.

τῶν . . . ὄντων von ὁτιοῦν ab und der acc. c. inf. von ἔστω. Das Komma hinter ὄντων ist natürlich zu streichen.

Ibd. c. 4. p. 570 A ὅτι δὲ τοιοῦτον καὶ ἡ εἰμαρμένη, ο ἰέσθω. Doch wohl ὡρίσθω. Cf. 570 B διωρίσθω.

De fato c. 6. p. 571 D κατά μὲν γὰρ τὸ μᾶλλον δυνατόν τε καὶ ἐνδεχόμενον, κατὰ δὲ τὸ παρὸν ἐφ' ἡμίν τε καὶ καθ' ὁρμήν. Dies μᾶλλον ist bei Bernadakis wohl nur verdruckt für μέλλον. Unter den Druckfehlern ist es allerdings nicht angegeben.

Ibd. c. 7. p. 572 D τὸ δ' αὐτόματον ἐπὶ πλεῖον τῆς τύχης, εἴ γε (für γὰρ) καὶ αὐτὴν περιλαβὸν ἔχει. So ist zu interpungiren und zu schreiben.

Ibd. c. 7. p. 572 DE οἶον δοκεῖ τὸ ὑπὸ κύνα ψῦχος. ποτὲ γὰρ ψῦχος ο ὑ μάτην, οὐδὲ κ. τ. λ. Das muß dem Zusammenhang nach wohl heißen ψῦχος δ μάτην. "Denn zuweilen gibt es auch in den Hundstagen Kälte, die aber da eigentlich nicht hingehört."

Ibd. c. 10. p. 574 AB Έγὼ μὲν οὖν τὰ πρὸς τοῦ Πλάτωνος ταύτη τῆ παροιμία λαμβάνω. Ich wüßte für dies unsinnige παροιμία höchstens παραμυθία vorzuschlagen, das bei Plutarch häufig "explicatio" bedeutet. Cf. 395 F. 428 E. 929 F. 1012 B. 1123 E.

Ibd. c. 10. p. 574 B 'οἰς γὰρ ᾶν συλλάβηται τῆς συνουσίας ἡ τοῦ δαιμονίου δύναμις' ὡς φησὶ Σωκράτης μονονουχὶ θεσμόν τινα καὶ τοιοῦτον 'Αδραστείας διεξιών πρὸς τὸν Θεάγην (Theag. p. 129 E) 'οὐτοί εἰσι ὧν καὶ σὺ ἤσθησαι'. Der wahre θεσμός 'Αδραστείας, so genannt nach Phaedr. 248 C, ist im 1. Kapitel p. 568 C angegeben worden. Hier handelt es sich nur um eine Art θεσμός (θεσμόν τινα) und offenbar nicht um das Gesetz der Adrasteia, das auch zur Sache hier durchaus nicht paßt. Daraus folgt von selbst, was in den verdorbenen und constructionslosen Worten steht, nämlich: μονονουχὶ θεσμόν τινα, καίτοι ο ὁ τὸν 'Αδραστείας "eine Art θεσμός, wenngleich nicht den der Adrasteia". Es handelt sich also nur um richtige Verbindung und Trennung der überlieferten Buchstaben.

De fato c. 11. p. 574 D πάντα δὲ θατέρφ (sc. λόγφ) συνάδει τὰ δὲ τῷ ἐτέρφ συνφδὰ δηλον ὅτι καὶ θάτερον. Die

Sache steht doch wohl so: mit meiner (Plutarchs) Erklärung (d. i. θατέρφ) stimmt alles zusammen. Und was mit der andern (der stoischen) Erklärung zusammenstimmt, das stimmt auch mit meiner zusammen (nicht aber alles, was mit meiner zusammenstimmt, auch mit der stoischen). Es muß also heißen θατέρφ.

De gen. Socr. c. 16. p. 586 A εὐρεῖαι μὲν γὰρ ἀτραποὶ βίων, ὀλίγαι δ' ᾶς δαίμονες ἀνθρώπους ἄγουσιν. Das gibt keinen Gegensatz und überhaupt keinen Sinn. Es wird wohl heißen müssen: εὐθεῖαι μὲν γὰρ ἀτραποὶ ἰῶν (oder βελῶν), σκολιαὶ δ' ᾶς δαίμονες ... ἄγουσιν. "Der Pfeil geht gerades Wegs auf sein Ziel los, die Wege aber, welche die Dämonen den Menschen anweisen, sind krumm und gewunden."

Ibd. c. 20. p. 589 A ἄμα τῷ τὴν ψυχὴν ἐν νηστεία βαλέσθαι τι καὶ πρὸς αὐτὸ κινῆσαι τῆν ὁρμήν. Das Folgende (p. 589 B) ψυχὴ νοήσασα und νοήσεις macht es ganz evident, daß für ἐν νηστεία zu schreiben ist ἐν νοἡσει. Was Bernadakis bringt, ist haltlos.

De exil. c. 11. p. 603 E ist wohl εδδιον βίον zu schreiben für ἴδιον βίον.

Praec. ger. reip. c. 31. p. 822 F ἀλλ' ἀπ' ἀρετῆς καὶ φρονήματος ἀεὶ μετὰ λόγου πειρωμένοις ἄγειν τὴν πόλιν. Das gibt keine Construction, denn ἄγειν hängt offenbar von δεὶ im Vorhergehenden ab. Es soll hier, wie das Vorhergehende unzweideutig zeigt, die Ruhe und Stetigkeit der Regierungsweise hervorgehoben werden. Darum scheint mir das Richtige zu sein παραμόνως für πειρωμένοις. Plutarch hat auch das Adjectiv παράμονος.

Arist. et Men. compar. c. 4. p. 854 C αί Μενάνδρου κωμφδίαι ἀφθόνων άλῶν καὶ ἱερῶν μετέχουσιν, ὥσπερ ἐξ ἐκείνης γεγονότων της θαλάττης, ἐξ ὧν ᾿Αφροδίτη γέγονεν. Hier dürfte vielleicht mit ὑγρῶν für ἱερῶν zu helfen sein. Damit bleiben wir im Bilde. Denn ὑγρός "flüssig" geht bekanntlich auch in die Bedeutungen "weich", "geschmeidig", "biegsam", "glatt" über und wird so auch von Sprache und Darstellung gebraucht. Den passenden Gegensatz dazu bildet dann οἱ δ΄ ᾿Αριστοφάνους ἄλες πικροὶ καὶ τραχεῖς. So schließt sich auch ἐξ ὧν leicht

an, zu beziehen auf ἀφθόνων άλῶν καὶ ὑγρῶν, während ὥσπερ . . . θαλάττης nur erläuternd dazwischen tritt.

Plat. quaest. III c. 2. p. 1002 D καὶ μὴν ἀμερές γε λέγεται καὶ ἀμέριστον τὸ μὲν σῶμα μικρότητι, τὸ δ' ἀσώματον καὶ νοητὸν ῶς ἀπλοῦν καὶ εἰλικρινὲς καὶ καθαρὸν ἀπάσης στερεότητος καὶ διαφορᾶς. Die Bezeichnung στερεότητος ist hier verkehrt. Denn, selbst wenn man eine räumliche Bestimmung (die an sich schon auffällig wäre) hier duldete, müßte es πλάτος oder μέγεθος sein, nicht στερεότης. Indeß wäre es unrichtig, mit Xylander dafür στερήσεως einzusetzen, was nur neue Unklarheiten schaffen würde. Es ist vielmehr zweifellos einzusetzen έτερότητος, das sich auch paläographisch als das weit näher liegende erweist. Genau derselbe Fehler in genau derselben Verbindung mit διαφορᾶς liegt vor de virt. mor. p. 446 F, wo Wyttenbach das Richtige hergestellt hat, τοιαύτης έτεροττήτος (στερρότητος Hss.) αἴσθησις καὶ διαφορᾶς.

Ibd. XII. c. 8. p. 1005 F ὅταν δ' ὁλίγον ή καὶ κοίλον, ἔεται (so die codd.) τὸ ὑγρὸν ὑπ' ἀσθενείας κ. τ. λ. Das muß wohl in ἔσταται (= es kommt zum Stillstehen) corrigirt werden und nicht, wie bei Bernadakis, in ἔεται.

Ibd. VIII. c. 4. p. 1007 C ἐπικλύσασα δ' ἐν χρόα καὶ καταβαλοῦσα τὴν μὲν ὅλην σχήμασι τὴν δὲ κίνησιν περιόδοις, τὴν μὲν κόσμον ἄμα τὴν δὲ χρόνον ἐποίησεν. Hier fehlt vor allem das Subject. Es muß in dem δ' ἐν χρόα stecken. Und zwar fordert der Sinn als Subject ein Wort, das eine das Regellose bezwingende Macht bezeichnet. Das aber gewinnen wir mit δ' ἡ χορεία. Gerade χορεία steht gern von der regelmäßigen Sternbewegung, z. B. p. 1029 C. Vgl. p. 422 B. Epinom. p. 982 E. Also "indem die regelmäßige Sternbewegung überhand nahm, machte sie u. s. w."

De Stoic. rep. c. 10. p. 1036 F εἰς ὄνειδος αὐτῶν ὁ λόγος περιτέτραπται ὡς τῶν μὲν παχύτερον, τῶν δ' ἐκφανῶς σοφιζομένων. So die Hss., die durchaus im Rechte sind gegenüber den entstellenden Aenderungen, die Wyttenbach und mit ihm Bernadakis vorgenommen haben.

Ibd. c. 10. p. 1037 Α αὐτὸς δὲ τοσαῦτα βιβλία γράφων κατὰ τῆς Συνηθείας, οἶς, εἶ τι ἀνεῦρες, προσέθηκας, ὑπερβαλέσθαι φιλοτιμούμενος τὸν ᾿Αρκεσίλαον, οὐδένα τῶν ἐντυγ-

χανόντων ἐπιταράξειν προσεδόκησας; die hervorgehobenen Worte beruhen auf Conjectur und passen nicht zum Sinn, der vielmehr verlangt, "du fügtest gegenteilige, widerlegende Meinungen bei". Denn darauf kommt hier nach dem Zusammenhang alles an. Die Hss. haben das εὶ überhaupt nicht, sondern nur τινὰ νεῦρα oder τι ἀνεῦρες. Danach wird das Richtige sein οἶς τιν' ἀναιροῦντα (oder auch τὰ ἀναιροῦντα) προσέθηκας, "denen du manche widerlegende Ausführungen hinzufügtest".

De Stoicorum rep. c. 16. p. 1041 C οὐ (so Wyttenbach für oἱ der codd.) γὰρ κατ' ἰδίαν ἄδικοι συνεστήκασιν ἐκ πλειόνων δὲ τοιούτων τἀναντία λεγόντων κ. τ. λ. Ungerechtigkeit kann nicht gegen die eigene Person stattfinden. Als Grund dafür kann Chrysippos sehr wohl angeführt haben, daß doch Processe immer nur zwischen verschiedenen Personen geführt werden. Also dürfte zu schreiben sein οὐ γὰρ κατ' ἰδίαν α ἱ δίκαι συνεστήκασιν. Das überlieferte ἄδικοι verträgt sich nicht mit συνεστήκασιν.

Ibd. c. 21. p. 1044 D τῷ δ' ἄρρενι γινομένῳ οὕτως ἡ θήλεια γο δ ν ἡκολούθησεν. Das Weibchen hat nicht die Schönheit des Männchens. Das ist doch der Sinn. Also γ' ο δ κ.

De comm. not. c. 29. p. 1073 D ώς δη μόνοι την φύσιν . . . ορθούντες ή χρή καὶ καθιστάντες τον λόγον, άλλὰ ἀποστρέφει και ἐπάγει ταις ἐφέσεσι και διώξεσι και δρμαίς πρός τὸ οίχειον εχαστον. Hier bedarf es durchaus nicht der weitgehenden Aenderungen Wyttenbachs oder Madvigs, die noch dazu den Sinn nicht recht treffen. Es muß heißen ώς . . . καθιστάντες τὸν λόγον ἄλλα ἀποστρέφειν καὶ ἐπάγειν κ. τ. λ. "als ob sie den Verstand in die Lage brächten, anderes zu verscheuchen und ein jedes nach seinen Bestrebungen, Trieben und Neigungen zur eigenen Natur zu führen". Das ist genau, was der Sinn fordert. Das Komma hinter λόγον ist natürlich zu streichen. Zu καθιστάναι mit Infinitiv in dieser Bedeutung vgl. Thuc. II, 84, 3 κατέστησαν ές άλκην μεν μηδένα τρέπεσθα: αὐτῶν, φεύγειν δ' èς Πάτρας "sie brachten sie in die Lage, daß sich keiner von ihnen zur Wehr setzte, sondern daß sie nach Paträ entflohen\*. Ebenso Thuc. VI, 16, 6 Λακεδαιμονίους κατέστησα έν Μαντινεία περί τῶν ἀπάντων ἀγωνίσασθαι.

De comm. not. c. 37. p. 1077 F και τοὐλάχιστον αίσθητὸν ἐπιφάσκοντες ἐ πιλ ἡ ψειν ἐπιόντι τῷ μεγίστῳ. Dies bezieht sich auf die bekannte Ansicht der Stoiker von der Mischung, der gemäß das Kleinste im Stande sei, dem Größten
an Ausdehnung in der Vereinigung gleich zu kommen. Das
einzige Verbum, das bei graphischer Nähe an ἐπιλήψειν diesen
Sinn ergibt, dürfte ἐπιστέψειν sein, denn ἐπαλείψειν, an das
man auch denken könnte, scheint zu gesucht. Man sagte
ἐπιστέφειν τί τινι in dem Sinne, etwas so über etwas ergießen,
daß dies ganz davon bedeckt oder erfüllt wird. Vgl. Soph.
El. 441 χοάς ἐπιστέφειν τινι. Dies würde den Anforderungen
des Sinnes an unserer Stelle gerecht werden: "sie prahlen damit (dies ist ἐπιφάσκοντες, das hier durchaus am Platze ist)
mit dem kleinsten Wahrnehmbaren das Größte, wenn es herantritt, zu erfüllen".

Adv. Colot. c. 2. p. 1108 C ὧν οὐδὲν ἀπολείπουσιν οἱ περὶ γαστέρα τὰγαθὸν εἰναι βοῶντες, οὐχ ὰν δὲ τὰς ἀρετὰς ὁμοῦ πάσας τετρημένου χαλκοῦ πριάμενοι δίχα τῆς ἡδονῆς πάσης πανταχόθεν ἐξελαθείσης · ἐνδεὶν δ' αὐτοὶς τὸν περὶ θεῶν καὶ ψυχῆς λόγον, ὡς ἡ μὲν ἀπόλλυται διαλυθείσα, τοὶς δ' σὐδενὸς μέλει τῶν καθ' ἡμᾶς. Das verkehrte ἐνδεῖν δ' αὐτοῖς, das zu weitgehenden Aenderungen Anlaß gegeben, erhält die vom Sinn geforderte Fassung sehr einfach, wenn man schreibt ἀνθεῖν δ' αὐτοῖς (von βοῶντες abhängig): "sie rufen laut, bei ihnen stehe in Geltung der Satz über die Götter u. s. w." Das Verbum ἀνθεῖν liebt Plutarch sehr.

Ibd. c. 13. p. 1114 C συνθείς γραφὴν ἰδίαν, οὐκ ἀλλοτρίαν διαφοράν. So die Hss. Daraus hat man gemacht οὐκ ἀλλοτρίας διοφθοράν. Sehr mit Unrecht. Das Richtige ist offenbar οὐκ ἀλλοτρίαν διαφορῶν (von διαφορέω = plündern cf. 1126 B). "Er plünderte keine fremde Schrift, sondern verfaßte selbständig ein Werk".

Ibd. c. 14. p. 1115 C φιλονεικότερον ἐνίοις ἔδοξεν (sc. 'Αριστοτέλης) ἢ φιλοσοφώτερον ἐκ τῶν δογμάτων τούτων, ὡς προθέμενος τὴν Πλάτωνος ὑπεριδεῖν φιλοσοφίαν οὕτω μακρὰν ἢν τοῦ ἀκολουθεῖν. Ich lasse dahingestellt, wie die Worte ἐκ τῶν κ. τ. λ. herzustellen sind. Aber wenn Reiske das unverständliche ὑπεριδεῖν ersetzen wollte durch das an sich nicht unpassende

ύπερείπειν, so scheint er mir das unmittelbar Folgende nicht genügend beachtet zu haben. Denn das ἀχολουθεῖν scheint hinzuweisen auf ein vorhergehendes ὑπερθεῖν, das mir auch graphisch dem ὑπεριδεῖν näher zu stehen scheint. "Aristoteles, weit entfernt, dem Platon nachzufolgen, wollte ihn vielmehr überholen."

Adv. Colot. c. 15. p. 1116 B ὁ δὲ ταῦθ' ὑπονοῶν οὐ παρορᾶ (sc. Πλάτων) τὸ αἰσθητὸν ἀλλὰ παρορᾶ τὸ νοητόν. Was steckt in diesem zweiten παρορᾶ? Nichts anderes als πέρα ὁ ρᾶ. "Platon übersieht nicht die Sinnenwelt, aber er sieht darüber hinaus (jenseits derselben) noch die geistige Welt." Das ist genau, was der Sinn fordert und was zugleich den Buchstabenzügen der Ueberlieferung so nahe liegt, daß jeder sieht, wie unter dem Einfluß des vorausgehenden παρορᾶ unser παρορᾶ so zu sagen entstehen mußte.

Ibd. c. 23. p. 1120 Β εῖπερ οὖν ἐν τούτοις ἐξαιμάξει πιχρῶς ὁ Στίλπων. Das wird wohl heißen müssen ἐματαίαζε, über welches Verbum namentlich Sextus Empiricus zu vergleichen ist.

De lib. et aegr. c. 1 (vol. VII p. 2 Bernad.) την δὲ κακίαν καὶ ἀκοσμίαν την ἐν ημὶν τέσσαρα πάθη τὰ πρῶτα κινεὶ ... φόβος, ισπερ ἐξ ὀργάνων ἀ μ έ τ ρ ω ν μετασχηματιζομένην. Was sind hier ὄργανα ἄμετρα? Man überlege sich dies, um die Unhaltbarkeit des Ausdrucks an dieser Stelle, namentlich auch nach dem ισπερ zu erkennen. Was man erwartet, ist: "wie von unsichtbaren (schwer zu erkennenden) Werkzeugen umgeformt". Und das erhält man durch die Aenderung ἐξ ὀργάνων ἀμυδρῶν. Die Vermutung erhält ihre Beglaubigung durch Platon Phaedr. 250 B δι' ἀμυδρῶν ὀργάνων.

De parte an fac. anim. c. 6 (vol. VII. p. 16 Bernad.) ἔνεργεί τε ἄμα ὁ λόγος καὶ πάσχει τὸ ζφον, καὶ ταὐτῷ καὶ λογιζόμεθα ἄμα καὶ πάσχομεν · ἐν γὰρ ἢ ὁ η ἔχει. So die Hss., während Bernadakis mit Dübner schreibt εἰδος ἔχει, womit nichts anzufangen ist. Wahrscheinlicher wäre mir ἐν γάρ, ἢ διέχει "denn es ist eines, insofern es hindurchreicht (sich über das Ganze erstreckt)".

De anim. c. 6 (vol. VII. p. 22, 15 Bern.) καὶ τὴν τελευτὴν ἀπόλυσιν καλοῦσιν, ὰν δὲ ἔρημαι σώματος. Ο ἡ διαιρεῖ ἡμᾶς σώματος?

Frgm. XX (vol. VII. p. 122, 7 Bern.) Τί δ' οὐ πάντων δρώντων ἀρρηστεύεις, ἀλλὰ κ. τ. λ. Das Richtige liegt hier so nahe, daß man sich wundert, es nicht schon im Texte gedruckt zu sehen, nämlich ἀχρηστεύεις "warum treibst du denn unsittliche Dinge nicht vor aller Augen, sondern suchst sie möglichst geheim zu halten?"

Ibd. (vol. VII. p. 122, 15 Bern.) μεθύουσιν εἰς ἀναισθησίαν, λαγνεύουσι εἰς αἰῶνα, καθεύδουσι εἰς ἔργα. Sollte das nicht heißen müssen λαγνεύουσι εἰς αἰώραν (Schaukel), καθεύδουσι εἰς ἔρια? Auf das erstere verstanden sich bekanntlich die Alten, und was das andere anlangt, so bezeichnet das wenigstens im Sinne der Alten eine starke Verzärtelung. Das εἰς bezeichnet in beiden Fällen, analog dem vorhergehenden εἰς ἀναισθησίαν, das äußerste Ziel der Wollust und Verweichlichung, so daß καθεύδουσι εἰς ἔρια etwa heißt: "sie suchen ihren Schlaf auf weicher Wolle".

Eisenach.

Otto Apelt.

## XVI.

## Der codex Pontani in Leyden.

Schon vor einem Jahrzehnt habe ich (in den Blättern für das Gymnasialschulwesen, herausg. vom bayr. Gymnasiallehrerverein Bd. 28 S. 169 f.) die Behauptung aufgestellt, daß Pontanus, der im März 1460 den cod. Leidensis XVIII Perizonianus c. 21 (= b) niederschrieb 1), nicht den von Henoch von Ascoli im J. 1455 nach Rom gebrachten 2) Archetypus der Germania des Tacitus, sondern nur eine Abschrift desselben, den cod. Vaticanus 1862 (= B) 3), zur Vorlage gehabt So schwerwiegend aber auch die Gründe waren, die ich für diese Meinung beibrachte, so hat doch meine Hypothese den Beifall des Referenten in den Bursianischen Jahresberichten Bd. 89 S. 32 f. nicht gefunden, vielmehr geht Prof. Helmreich mit einer kurzen Bemerkung darüber hinweg 1). Es sei mir daher gestattet, hier nochmals auf diese Frage zurückzukommen, zumal sie für die Textkritik nicht ohne Belang ist.

Enoche von Ascoli und die Germania des Tacitus.

<sup>3</sup>) Vermutlich stammt diese Handschrift aus dem Nachlaß des Enea Silvio Piccolomini, der schon am 1. Februar 1458 im Besitz einer Abschrift des Archetypus war, s. Hermes a. a. O S. 501 f.

<sup>1)</sup> Daß der cod. Leidensis wirklich von der Hand des Pontanus herrührt, hat Massmann gezeigt, vgl. die Facsimile n. 5, 7-9 auf Tafel I.
2) S. bierüber Hermes, XXXIII (Berlin 1898) S. 499 f.: M. Lehnerdt,

<sup>4) &</sup>quot;Von dem Leid, wird mit Unrecht behauptet, er sei direkt aus dem Vatic. 1862 abgeschrieben." Ebenso apodiktisch lauten seine Urteile über meine Verbesserungsvorschläge zu Germ. II, 14—22, XXVI, 3, ohne daß auch nur der Versuch einer Begründung gemacht wäre. Ich kann daher ruhig auf meine Argumentation verweisen.

Vergleichen wir die genannten beiden Handschriften sowohl unter sich als mit cod. Vaticanus 1518 (= C) und cod. Neapolitanus (vormals Farnesianus) Bibl. Reg. IV C 21 (= c), so machen wir die Beobachtung, daß zwischen B und b viel engere Beziehungen als zwischen C und c, die unleugbar mit einander verwandt sind, stattfinden. Während nämlich c keine einzige von den zahlreichen Auslassungen, welche der Schreiber von C aus Flüchtigkeit begangen hat 5), aufweist, hat b neben vielen auffallenden Lesarten auch alle Eliminationen, Zusätze und Umstellungen mit B gemein und obendrein manche Glossen und Conjekturen, die in B teils über der Zeile, teils am Rande stehen, in den Text aufgenommen 6). Dies tritt am deutlichsten in der Germania zutage, aber auch der taciteische Dialogus de oratoribus und das suetonianische Fragment de grammaticis et rhetoribus, welche beide im liber Henochianus mit der Germania verbunden waren 7), bieten dafür Belege dar, wie nun im Einzelnen nachgewiesen werden soll. Zur Orientierung sei bemerkt, daß die Lesarten (von erster Hand) zu den beiden Schriften des Tacitus nach der Ausgabe von K. Halm (Leipzig 1886), die zu Sueton nach der Ausgabe von A. Reifferscheid (Leipzig 1860) citiert sind. Außerdem wurden noch verglichen: L. Tross, C. C. Taciti Germania. Accessere eiusdem de oratoribus dialogus et Suetonius de viris illustribus. Hamm i. W. 1841; H. Ferd. Massmann, Germania des C. Cornelius Tacitus. Quedlinburg und Leipzig 1847; Fr. Osann, C. Suetonii Tranquilli de grammaticis et rhetoribus libelli. Giessen 1854; K. Müllenhoff,

<sup>6</sup>) Wohl Pontanus selbst hat die ursprünglichen Lesarten von B teils über der Zeile, teils am Rande nachgetragen, denn ein Unterschied in den Schriftzügen ist kaum wahrzunehmen, s. Massmann a. a. O. S. 9 und die Facsimile auf Tafel II.

b) Germ. II, 12 e V, 4 ferax VI, 16—18 centeni—numerus VII, 15 und XV, 10 et XXI, 1 seu patris seu propinqui XXV, 12 sunt XXXI, 8 id genti XXXIV, 3 excipiunt XXXIV, 11 in XXXV, 5 terrarum XXXV, 7 suam XXXVII, 21—22 C. Caesaris — discordiae XXXVIII, 12 ve XXXIX, 8 est XL, 1 paucitas XLIV, 2 dum XLV, 4 emergentis XLVI, 4—10 ut Germani agunt — sunt in plaustro u. a. m.

<sup>7)</sup> Die Reihenfolge der Bücher war im Archetypus wohl dieselbe wie in cod. C (1. Suet. de gr. et rhet. 2. Dial. de orat. 3. Germania), denn im Inventar der von Henoch gefundenen Handschriften wird nur Suetonio de viris illustribus genannt, stand also obenan s. Hermes a. a. O. S. 501.

Germania antiqua. Berlin 1873; K. L. Roth, C. Suetoni Tranquilli quae supersunt omnia. Leipzig 1875; Fr. Ritschl, Parergon Plautinorum Terentianorumque vol. I Leipzig 1845 S. 609 f. und eine Collation der beiden vatikanischen Handschriften n. 1518 und 1862, welche Dr. Girolamo Zattoni für mich besorgte.

Wo die Angaben über die Lesarten von erster Hand nicht übereinstimmten, habe ich mich für das Wahrscheinlichere entschieden.

a) P. Cornelii Taciti de origine et situ Germanorum liber.

| Cap                    | ). | Ce                  | $\mathbf{B}\mathbf{b}$            |
|------------------------|----|---------------------|-----------------------------------|
| I,                     | 9  | plures              | pluris'                           |
|                        |    | Tuistonem, Bistonem | Tristonem, tristonem              |
| •                      | 11 |                     | ei                                |
|                        | 12 | tres                | tris                              |
|                        | 14 | plures              | pluris                            |
| III,                   |    | ĥodie               | ĥodieque                          |
|                        |    | populis             | populos                           |
| ,                      |    | tanquam             | quamquam                          |
|                        |    | caerulei, cerulei   | ceruli                            |
|                        |    | assueuerunt         | assuerunt                         |
| $\mathbf{v}$           |    | foeda               | feda                              |
| •                      |    | foecunda            | fecunda                           |
|                        | 6  | eantque, eatque     | Eeque, eaeque                     |
|                        |    | propitii            | propitiine                        |
|                        |    | proinde             | perinde                           |
|                        |    | commertiorum        | commerciorum                      |
|                        | 18 | secuntur            | sequuntur                         |
|                        |    | affectione          | affectatione                      |
| VI,                    | 7  | in                  | fehlt                             |
|                        |    | existimanti         | estimanti, aestimanti             |
| VII,                   | 2  | ac                  | aut                               |
|                        |    | et                  | etiam                             |
| 10 u                   | 14 | et                  | aut                               |
| VIII.                  | 2  | praeco              | precum                            |
|                        |    | herculem ac martem  | martem et herculem (nach placant) |
|                        | 8  | consacrant          | consecrant                        |
| $\mathbf{X}_{\bullet}$ | 15 | himnitus, hinnitus  | hinnitusque                       |
| ,                      |    | illos               | istos                             |
|                        | 19 | explorant           | exploratur                        |
| XI,                    |    | praetractentur      | pertractentur                     |
| ,                      |    | cum, tum.           | tamen                             |

| Cap.     |     | Cc                | Вь                         |
|----------|-----|-------------------|----------------------------|
|          |     | cohercendi        | coercendi                  |
| XII,     | 1   | consilium         | concilium                  |
|          | 9   | uindicatur        | uindicauit                 |
| XШ,      | 3   | tum               | Cum                        |
|          | 4   | propinquus        | propinqui                  |
|          |     | dignationem       | dignitatem                 |
| XIV,     |     | equare, aequare   | adequare, adaequare        |
|          | 7   | otio              | ocio                       |
|          | 10  | clarescant        | clarescunt                 |
|          | 11  | tueare            | tuentur                    |
| XV,      | 2   | otium             | ocium                      |
| XVI,     | 4   | locant            | longant                    |
|          | 10  | subteraneos, sub- | supterraneos               |
|          |     | terraneos         |                            |
|          |     | honerant          | onerant                    |
| XVII,    | 5   | gerunt            | ferunt                     |
|          | 6   | commertia         | commercia                  |
| XVIII,   | 3   | delitias          | delicias                   |
|          | 6   | id, a             | aliquid                    |
|          |     | hec, haec         | hoc                        |
| XIX,     |     | inuenit           | inuenerit                  |
| XX,      |     | ac                | aut                        |
|          |     | delitiis          | deliciis                   |
| XXI,     | 6   | alia              | aliqua                     |
| XXII,    | 1   |                   | enim                       |
|          |     | sed               | sed et                     |
|          |     | ad huc, adhuc     | ad hec, adhec              |
| ,        |     | excitatio         | exercitatio                |
| XXV,     |     | ministeriis       | ministris                  |
|          |     | et                | ut                         |
|          | 5   | offitia           | officia                    |
|          |     | exequantur        | exequuntur                 |
|          |     | cohercere         | coercere                   |
| 8—       | -12 | liberti — argu-   | nach ignorantur in cap. 26 |
| *******  |     | mentum            |                            |
| XXVI,    |     | uices, vices      | in uices, inuicem          |
| ******** |     | separent          | seperent                   |
|          |     | observatur        | observant                  |
| XXVIII   | -   | auctorum          | auctor, autor              |
|          |     | hercinam          | Hircyniam, hircyniam       |
|          |     | commigrauerunt    | commigrauerint             |
|          |     | quia              | qui                        |
| ***      |     | separentur        | seperentur                 |
| XXIX     | , 3 | populis           | populus                    |

| Cap. Cc                 | Вь                        |
|-------------------------|---------------------------|
| XXX, 1 Ultra hos        | Ulerahos                  |
| hercinio                | Hircynio, hircynio        |
| 2 inchoant, inc         |                           |
| 5 atque                 | ac                        |
| arcus                   | artus                     |
| 16 propiora             | propior                   |
| XXXI, 6 praetia         | precia                    |
| 13 cultu                | uultu                     |
| 14 cura                 | rura                      |
| XXXIII, 9 in urgentibus | urgentibus iam            |
| nil                     | nihil                     |
| XXXIV, 1 occasuarii, c  | hasu- Thasuarii, tasuarii |
| 11 santiusque           | sanctiusque               |
| XXXV, 4 obtendere       | obtenditur, optenditur    |
| 5 sinatur               | sinuetur                  |
| tam                     | Nam                       |
| 7 malit                 | maluit                    |
| 11 assequantur          | assequuntur               |
| XXXVI, 7 fosi           | fusi                      |
| XXXVII, 7 ac Papirio    | et Sapirio, et Sapyrio    |
| 16 mi quoque,           |                           |
| 18 tresque              | trisque                   |
| XXXVIII, 3 obtinet, obt |                           |
| 4 quamquam              | quam '                    |
| 9 canitiem              | caniciem                  |
| 10 ligant               | religatur                 |
| XXXIX, 4 omnis          | omnes                     |
| XL, 3 et                | ac                        |
| Reudigi, Rev            |                           |
| 6 nerthum               | neithum                   |
| 7 propriis              | populis                   |
| XLI, 6 et               | fehlt                     |
| XLII, 3 parta           | parata                    |
| 6 manserunt             | mansere                   |
| XLIII, 1 Burii          | Buri                      |
| marchoman               |                           |
| 2 quodorumqu            |                           |
| 6 Cotini                | gotini                    |
| 13 nacharualos          |                           |
| regionis                | religionis                |
| 15 memorant             | memorat                   |
| XLIV, 6 ipso            | ipse, ipsae               |
| occeano                 | oceanum                   |

| Cap.  |            | Cc                | Bb            |
|-------|------------|-------------------|---------------|
|       | 8          | fronte            | frontem       |
|       | 12         | nec               | non           |
| XLV,  | 2          | claudique         | cludique      |
|       |            | ortus             | ortum         |
|       | 4          | formas            | formasque     |
|       | 7          | littore           | litore        |
|       |            | adluuntur, allu-  | abluuntur     |
|       |            | untur             |               |
|       | 11         | hostes            | hostis, ostis |
|       | 16         | gignit            | gignat        |
|       | 19         | pretiumque        | preciumque    |
|       | 22         | foecondiora, foe- | fecundiora    |
|       |            | cundiora          |               |
|       | 23         | sudantur          | sudant        |
|       | <b>2</b> 6 | exudant, exsudant | exundant      |
|       | 29         | rasinamue         | resinamue     |
|       |            | gentes            | gens          |
|       |            | differuntur       | different     |
| XLVI, |            | foedantur         | fedantur      |
|       |            | difficillimam     | difficilem    |
|       | 23         | et                | fehlt         |

Wie aus den angeführten Beispielen ersehen werden kann, scheiden sich die Handschriftenklassen selbst in Bezug auf die Orthographie. Von größerer Bedeutung für unsere Frage ist, daß manche Lesarten ausschließlich in Bb begegnen, so z. B. XIII, 7 dignitatem, XIV, 11 tuentur, XVII, 5 ferunt, XXVIII, 1 auctor, XXX, 1 Ulerahos, die Umstellungen in IX u. XXV u. a. m.; XIV, 5 las B fälschlich est (abgekürzt ē) für eius (ebenso Dial. de orat. IX, 11), tilgte es aber hinterher durch einen untergesetzten Punkt, b ließ es ganz weg (sic!). Ein ähnliches Misverständnis einer Abkürzung findet sich Dial. de orat. VII, 15, wo B und b non (no) für nomina (Cc) haben.

Noch deutlicher tritt die Abhängigkeit des cod. Leidensis vom Vatic. 1862 hervor, wenn wir die von b in den Text aufgenommenen Glossen von B betrachten. (Die Interlinearglossen sind im Folgenden durch eckige, die Marginalglossen durch runde Klammer angedeutet.)

Cap. B b
I, 9 Arnobae (Ar- arbonae bonae)

| Cap.     | В                                | Ъ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|----------|----------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| VI,      | 12 coniuncto (cuncto)            | cuncto [coniuncto]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| XVI,     |                                  | longant corr. in locant                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| XXVI,    | _#                               | prebent                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|          | 6 labore (vel la-<br>borare)     | laborare [vel labore]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| XXXI,    |                                  | raro                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| •        | 1 Dulgibini [vel dulgitubini]    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| XXXVIII, | 10 in solo uertice [vel ipso]    | in ipso uertice [solo]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|          | 13 armantur [vel ornantur]       | ornantur [arm]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| XXXIX,   | 1 Sermones [vel<br>Señones]      | senones [m]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|          | 11 Semonum [vel sennonum]        | senonum [m]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| XLIII.   | 12 Heluetonas [c]                | helueconas                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ,        | 13 Nahanarualos [vel naharualos] |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| An an    | dern Stellen hat b               | die Glossen bezw. Correkturen                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|          | geschrieben:                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| VIII,    | 10 auriniam (Alb-<br>riniam)     | Auriniam [vel Albriniam]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| XXII.    | 13 ioci [vel 1]                  | ioci [vel loci]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|          | 14 rura corr. in cura            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| XXXVI,   |                                  | to the state of th |
| XXXIX,   | 12 corpore [vel tempore]         | corpore [temp]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| XLV,     | 8 Saeuici [vel sueuici]          | seuici [Sueuici]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| XLVI,    |                                  | Peucinorum [curo]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|          |                                  | oxionas [vel etionas]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| Berticl  | -                                | die im Vorstehenden verzeich-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |

Berücksichtigen wir, daß die im Vorstehenden verzeichneten Varianten und Glossen nur der Schwierigkeit der Entzifferung der verwischten Schriftzüge des Originals ihre Ent-

stehung verdanken <sup>8</sup>) und nicht etwa im Archetypus ihr Vorbild hatten <sup>9</sup>), so läßt die genaue Uebereinstimmung zwischen B und b gar keine andere Erklärung zu, als die, daß b direkt aus B abgeschrieben ist. Zu demselben Resultate gelangen wir, wenn wir die handschriftliche Ueberlieferung der beiden anderen Schriften betrachten.

b) P. Cornelii Taciti dialogus de oratoribus.

| Cap. Cc<br>I, 18 redderet | redderent      |
|---------------------------|----------------|
| 777 40 133                | into.          |
| IV, 10 illam              | istam          |
| V, 2 modesti              | moderati       |
| 3 iis                     | his            |
| 15 necessitudine          | s necessitates |
| VI, 2 iucunditas          | iocunditatis   |
| 7 neque officii           | non officii    |
| 18 quemcumque             | quandocumque   |
| induerit                  | indueret       |
| 27 alia fehlt             | alia           |
| VII, 15 nomina            | non            |
| VIII, 23 iis              | his            |
| IX, 5 deinde              | deinceps       |
| 11 eius                   | est            |
| 20 illa                   | ista           |
| 21 praecepta              | percepta       |
| X, 3 sequitur             | insequitur     |
| 16 elegorum               | elegiorum      |
| 35 hoc, haec              | hii            |
| XI, 9 in Nerone           | in Neronem     |
| XII, 8 in illa            | et ista        |
| 15 ullis                  | ullus          |
| 17 illos                  | istos          |
| 18 et                     | ac             |
| 20 illud                  | istud          |
| XIII, 1 illud             | istud          |
| 3 illos                   | istos          |

<sup>\*)</sup> Daher die Einführung der Glossen mit vel, was ein Schwanken betreffs der Lesung erkennen läßt; nur ein einzigesmal setzt B al. (= aliter oder alias) s. Germ. IV, 4 al. tanquam, welche Lesart in der Tat Cc und Rudolf von Fulda in seiner Translatio s. Alexandri (M. G. Scr. II, 675) bieten.

<sup>9)</sup> C hat gar keine Glossen, die des Farnesianus sind von fremder Hand aus andern Codices beigeschrieben, vgl. die Randbemerkung von c zu Dial. de orat. XXXV "multum deficit in exemplaribus quae reperiuntur".

| Cap.      | Cc                          | Bb                       |
|-----------|-----------------------------|--------------------------|
|           | conuentus, consulatus       | centus, coetus           |
| 20        | illa sacra illosque         | ista sacra istosque      |
| XIV, 24   | a                           | ab                       |
|           | maligni in hiis (iis)       | malignis iis             |
|           | contentus                   | concentus                |
|           | ab                          | fehlt                    |
| XVI, 5    |                             | istud                    |
| 19        |                             | ac                       |
| XVII, 6   |                             | ipso                     |
|           | ipsum                       | istum                    |
|           | uocitetis                   | uocetis                  |
| XVIII, 8  |                             | istud                    |
| 22        | uidetur                     | uideretur                |
| 28        | interrogas                  | interroges               |
| XIX, 4    |                             | ista                     |
|           | ille                        | iste                     |
| 25        | expectandum                 | expectantem              |
| XX, 4     |                             | ista                     |
| 6         | dicentem                    | dicentes                 |
| 14        | non                         | nec                      |
| XXI, 30   | quia illos                  | qui istos                |
| 38        | non                         | nec                      |
| XXII, 4   | eiusdem aetatis<br>oratores | oratores aetatis eiusdem |
| 8         | iam senior                  | senior iam               |
|           | supellectili                | supellectile             |
|           | ut                          | et                       |
| XXIII, 1  | uerrinum                    | Vetrinum                 |
|           | illam                       | istam                    |
| 14        | infirmitatem                | infirmitatem que         |
| XXIV, 9   | modo                        | fehlt                    |
| 10        | uestris                     | nostris                  |
| 12        | illos                       | istos                    |
| 13        | in                          | fehlt                    |
| 14        | recesserimus                | recessimus               |
| 15        | colligitur                  | collegerit               |
|           | illos                       | istos                    |
| 8         | illorum                     | istorum                  |
| ,         | actores                     | auctores, autores        |
| _         | deuectus                    | deiectus                 |
|           | plerisque                   | plurisque                |
| XXVIII, 1 |                             | Qui                      |
| 28        | rem                         | fehlt                    |



| Cap. Cc                       | Bb                       |
|-------------------------------|--------------------------|
| XXIX, 13 relinquitur          | relinguit                |
| inuenies                      | inuenires                |
| XXX, 5 uocant                 | uocatis                  |
| 22 ingenuae artis             | artis ingenuae           |
| 23 ille-ille-ille             | iste-iste-iste           |
| 26 illa                       | ista                     |
| XXXI, 4 iis                   | his                      |
| 6 est enim                    | enim est                 |
| 9 ipsa                        | fehlt                    |
| 13 illa                       | ista                     |
| 21 omnem fehlt                | omnem                    |
| 37 quoque                     | fehlt                    |
| XXXII, 15 non                 | nec                      |
| 23 ergo                       | ego                      |
| arbitror                      | arbitratur, arbitratus   |
| XXXIII, 9 ingressi            | ingressuri               |
| 10 scientia                   | inscientia               |
| 22 perceperis                 | percipis                 |
| 23 id, illud                  | istud                    |
| XXXIV, 37 hodieque            | hodiequoque              |
| XXXV, 17 per fidem            | perfidie, perfidiae      |
| XXXVI, 1 cogitare             | cogitant                 |
| nihil                         | uel                      |
| XXXVII, 16 causarum           | curarum                  |
| 19 de                         | fehlt                    |
| 20 est fehlt                  | est                      |
| 37 eo                         | et                       |
| XXXVIII, 7 haec<br>12 aliorum | hic                      |
| 12 anorum<br>19 maximi        | aliquorum<br>maxima      |
| 20 alia                       | fehlt                    |
| pacauerat                     | deparauerat, deparauerat |
| XXXIX, 2 rideatur             | ridear                   |
| XL, 14 accepimus              | accipimus                |
| XLI, 3 quod nemo fehlt        | quod nemo                |
| 10 tamen                      | inde                     |
| Glos                          |                          |
| В                             | b                        |
| XII, 5 sedit [vel secedit]    | secedit                  |
| XV, 13 conquiro [vel in]      | conquiro [in]            |
| XX, 11 cenam [vel sce]        | scenam                   |
| 18 exercitur [vel e]          | exercetur                |
| XXIX, 7 improbitati [vel nec] |                          |
| XXX, 5 uocatis [vel uocant]   | uocatis [vel uocant]     |

Cap. B b

11 quando [vel quam] quando [vel quam]

XL,26 bone [vel bene] bene [bonae]

XLI, 3 quidem [vel quid quid enim enim]

Wie man sieht, hat B die Marotte, überall iste für ille zu setzen (vgl. auch Germ. cap. X, 17), und — wie merkwürdig! — Pontanus hat dieselbe Marotte!

c) C. Suetonii Tranquilli de grammaticis et rhetoribus.

| -                          | e grammaticis et rhetoribus. |
|----------------------------|------------------------------|
| Cc                         | Bb                           |
| S. 100, 6 utramque linguam | utraque lingua               |
| 7 annotatum                | ad notum, at notum           |
| 8 praelegebant             | prealegabant, praeallegabant |
| 101, 3 etiam               | et                           |
| 12 Seruius                 | Ser.                         |
| 16 tamen                   | tantum                       |
| optimatum                  | optimatium                   |
| $102, 9 xx^{u}$            | uiginti                      |
| 12 DCC                     | septingentis                 |
| 13 Catulo                  | Catullo                      |
| 103, 7 uulgo quidem        | quidem uulgo                 |
| 8 aliquid diligenter       | diligenter aliquid           |
| 17 absolutum               | absolute                     |
| 25 in tam                  | iam                          |
| 104, 1 ipsius, ipsi        | ipsos                        |
| 3 alias                    | alia                         |
| 14, 18, 19 Seruius         | Saeuius, Seuius              |
| 21 obiisse                 | obisse                       |
| 105, 8 duorum, duarum      | diuarum                      |
| 12 grapho, Grapho          | Gnipho, Gnifo                |
| 14 scythobrachionis,       | Scythabachionis,             |
| Scytobarchionis            | scythabachionis              |
| 15 quae quidem             | quod equidem                 |
| 106, 1 praetura            | pretura                      |
| $2~\mathrm{L}$             | quinquagesimum               |
| 8 grammatica               | Grammaticae                  |
| 14 XVI                     | sesdecim, sedecim            |
| 108, 8 natus, notus        | nominatus                    |
| 20 decetos                 | octingentos                  |
| 109, 5 Bursini             | Burseni                      |
| 8 Silani                   | Syllani                      |
| 13 Siren                   | syren                        |
| 110, 1 assyllas            | asillas                      |
| 5 et libra                 | selibra                      |

|                | Cc                           | Bb                       |
|----------------|------------------------------|--------------------------|
| S. 100, 16     | Silae                        | Sylle, Syllae            |
| *              | Sila                         | Sylla                    |
|                | Straberius nametra,          | Staberius hero suo metre |
|                | Straberius Eros na-<br>metra | Stabellas nele suo metre |
| 111, 1         | litterarum                   | fehlt                    |
| 3              | Silanis                      | Syllanis                 |
| 13             | craticus, Craticus           | criticus                 |
|                | mollitiem                    | molliciam                |
| 112, 1         | non possit possum            | possem                   |
| 8              | oris improbi                 | oris probi               |
| 9              | lacerauit                    | lacerauerit              |
| 13             | subrectus                    | subreptus, surreptus     |
| 14             | domino                       | feblt                    |
| 113, 5         | offitium                     | officium                 |
| 18             | sestertia centena            | centena sestertia        |
| 20             | superiore                    | inferiore                |
| 114, 3         | ordine                       | ordinis                  |
| 14             | atque                        | fehlt                    |
| 115, 3         | Higinius, Hyginius           | Hyginus, Higinus         |
|                | quidem                       | quidam                   |
| 19             |                              | condicionem              |
| 116, 7         | togatorum                    | togatarum                |
| 13             | sed sibi                     | sibi sed                 |
| 22             | rhemius, Rhemmius            | Rheminius                |
| 117, 7         |                              | ni                       |
| 9              | Marcum                       | <b>M</b> .               |
|                | buccolicis                   | bucolicis                |
|                | dictoque                     | dicto quoque             |
| 119, 3         |                              | uel                      |
| 10             | paullo, paulo                | paululo                  |
|                | nec                          | ne cui                   |
|                | Marcus                       | <b>M</b> .               |
| <b>120</b> , 3 |                              | GN.                      |
|                | latine s., latine            | Latine scilicet          |
|                | proffluxit, profluxit        | profluit                 |
|                | consueuerant                 | consuerant               |
| 122, 17        |                              | affuit                   |
|                | recogniti sunt,              | rescogniti sunt          |
|                | rescognita est               |                          |
| 123, 7         |                              | cepisse                  |
|                | Caelius                      | Celius, Coelius          |
| 14             | hordeam, horde-<br>arium     | hordinarium, ordinarium  |

| Co        |                                         | Bb                            |
|-----------|-----------------------------------------|-------------------------------|
| S. 124, 3 | ac                                      | et                            |
|           | CN.                                     | Gn.                           |
| 13        | Epidii                                  | Epidici                       |
|           | soci, sotij                             | ioci                          |
| 126, 4    | adoranter                               | adornate                      |
| 5         | tantum modo                             | tantum non, tamen non         |
| 13        | sua                                     | sui                           |
| 15        | procos., porcos.                        | personalem                    |
| 127, 1    | excanduisset ut, ex-<br>canduisse ut et | excanduisse et ut             |
| 3         | conspectu                               | yspeū, ipseū                  |
| 4         | paene                                   | pene                          |
|           | Glos                                    | sen                           |
|           | · B                                     | b                             |
| 109, 14   | Inscripsit [vel is]                     | Is scripsit                   |
| 110, 21   | hero suo metre [vel<br>eros nametra]    | hero suo metre (herosnametra) |
| 114, 9    | hoc [vel hanc]                          | hanc                          |
| 115, 3    | Hyginus [phryginus]                     | Higinus [Fri]                 |

Die Varianten personalem (126, 15) und yspeū (127, 3) sind offenbar nur durch falsche Auflösung der Compendien für proconsulem und conspectu entstanden. Im letzteren Falle las B für 9 (Abkürzung für: con) y, ließ aber im Uebrigen die Skriptur unverändert. Pontanus dagegen vertauschte die in B vorgefundene unverständliche Wortbildung mit einer andern ebenso widersinnigen, die aber wenigstens in der Schreibung an ein lateinisches Wort erinnerte, s. Reifferscheid a. a. O. S. 414. Wenn Reifferscheid an eben dieser Stelle gegen eine Benützung von B durch b einwendet, daß b p. 100, 15 mit Cc: ac, B dagegen: et schreibt, so ist dem entgegenzuhalten, daß Pontanus mit den copulativen Conjunktionen auch sonst willkürlich verfährt 10), vergl. Germ. XXXV, 12 wo b et,

10) Andere Beweise seiner Willkür sind folgende:

a) Dem Titel der Germania fügte er ohne weiteres die Worte "moribus et populis" bei, da er an der Verbindung situ Germanorum mit Recht Anstoß nahm, s. Reifferscheid Addenda p. XV zu S. 414, 9.

b) Im Titel des suetonianischen Fragments setzte er für de grammaticis et rhetoribus die Worte de viris illustribus ein und teilte das Werk in zwei Abteilungen, die er mit besondern Titelaufschriften versah, s. Reifferscheid S. 414.

c) Während B zur bek. Lücke im Dial. de orat. XXXV, 23 einfach bemerkt: "Hic desunt sex pagellae" sagt Pontanus: "deerant in exemplari sex pagellae vetustate consumptae." Schon K. L. Roth hat aber

alle übrigen Codices ac haben. Auch Dial. XI, 5 schrieb Pontonus zuerst et, tilgte es aber hinterher und setzte atque (wie Cc B haben) darüber.

Hiemit glaube ich meine These bewiesen zu haben, da andre Kriterien zur Entscheidung dieser Frage nicht vorhanden sind. Jedenfalls wird derjenige, welcher in Zukunft das Gegenteil behauptet, sich nicht mehr mit einem bloßen Nego begnügen dürfen.

Regensburg.

Bernhard Sepp.

gezeigt (a. a. O. p. LXV sq.), daß der Archetypus, nach der Orthographie und der Häufigkeit der Compendien zu urteilen, nicht vor dem 13. Jahrh. entstanden sein kann. Zwei Jahrhunderte genügten wohl kaum, um Pergamentblätter von Alter verzehrt werden zu lassen. Das Ganze ist mithin nur eine Combination des Pontanus, der den Archetypus nicht, wie B, wirklich vor sich hatte. In Wahrheit ist vielmehr im Dialogus, wie am Schlusse des suetonianischen Fragments, ein Quaternio ausgefallen. Daß in letzterem Schriftchen elf Rhetoren fehlen (s. b. in fine: "Amplius repertum non est adhuc desunt rhetores XI" vgl. B "Non repperi ultra in exemplari"), konnte Pontanus aus dem index rhetorum entnehmen, der sechzehn Rhetoren aufführt, von welchen nur fünf behandelt sind.

d) Auch was Pontanus von dem Paduaner Sicconius Polentonus berichtet, er habe Suetons Bücher de oratoribus et poetis besessen und aus Scheelsucht vernichtet, ist nicht im mindesten glaubwürdig, sondern bloßer Klatsch, s. Reifferscheid S. 364.

#### XVII.

# Die Chronologie des Hannibalzuges.

(Zum 3. Buch des Polybius.)

Ueber den Weg, auf dem Hannibal 218 v. Chr. von der Mündung der Isère in die Rhone an den Fuß der Alpen und über diese hinüber nach Turin zog, bieten Polybius und Livius unzulängliche und sich widersprechende Angaben. und 1896 hat Josef Fuchs die Thäler und Pässe, die für diesen Alpenübergang in Frage kommen, bereist und die Raumverhältnisse daselbst mit den Angaben bei Polybius und Livius verglichen. Er fasste seine Forschungen zusammen in seinem Buche Hannibals Alpenübergang " (Wien, Carl Konegen, 1897) und kam zu dem Ergebnis, daß Hannibal von der Isère an die Durance gezogen sei, wie Livius angiebt, und den Mont Genèvre überschritten habe. Bei der Zollstation Clavières am Felsen des Chaberton glaubte er die Stelle zu erkennen, wo der Abstieg durch einen Erdrutsch gehindert war und Hannibal einen Serpentinenweg in den Felsen hauen mußte. Italienische Grenzwächter hinderten ihn, den Ort, der den Namen Lacets d'Annibal trägt, genau zu erforschen.

1899 machte Wilhelm Osiander Wanderungen über den Grossen und Kleinen S. Bernhard, die beiden Cenis, den Mont Genèvre und den Col du Lautaret. In seinem Werk "Der Hannibalweg (Berlin, Weidmann'sche Buchhandlung, 1900) suchte er darzuthun, daß Hannibal über den Mont Cenis gegangen sei. In dankenswerter Weise hat er die Lacets d'Annibal untersucht, und eine Abbildung auf S. 84 seines Buches zeigt deutlich die Zickzackwege, anfractus modici, die Hannibal nach Livius 21, 37, 3 herstellen ließ und dann wohl

der König Cottius beim Baue seiner Straße erweiterte. Infolge dessen liegt für mich kein Grund mehr vor, die Angaben des Livius über den Weg Hannibals anzuzweifeln 1).

Osianders Buch veranlaßte mich, im Philologus 60, 307 bis 314, darzulegen, wie die 15 Tage des Alpenübergangs zu zählen sind, und daß der Uebergang im Oktober geschah. Osiander hat im Philologus 61, 473—476 Einwendungen erhoben, die ich hier als irrtümlich erweisen möchte.

Polybius erzählt 3, 19, 12, daß zu Ende des Sommers 219 (ληγούσης ἤδη τῆς θερείας) Aemilius Paulus vom illyrischen Kriege heimgekehrt sei. Dann fährt er 3, 20, 1 fort: Da schon die Einnahme von Sagunt gemeldet worden war, so wählten die Römer sogleich (παραχρῆμα) Gesandte und schickten sie eilig (κατὰ σπουδὴν) nach Karthago, um die Auslieferung Hannibals und seines Kriegsrates zu verlangen. Da diese verweigert wurde, erklärten die Gesandten den Krieg. Polybius meint also wohl, die Kriegserklärung sei um die Wintersonnenwende erfolgt.

Livius dagegen erzählt 21, 18, 1, daß diese Gesandtschaft erst einige Zeit nach dem am 15. März 218 erfolgten Amtsantritt der Konsuln Scipio und Sempronius gewählt wurde. Sie bestand aus fünf Senatoren; darunter werden auch die Konsuln von 219 genannt, Marcus Livius und Lucius Aemilius. Da man die Konsuln niemals als Gesandte außer Landes schickte, so ist gewiß, daß die Kriegserklärung, wie Livius angiebt, erst unter dem Konsulat des Scipio und Sempronius erfolgte, im römischen April, frühestens am Frühlingsäquinoktium 218, da der damalige Kalender wenigstens im Jahre 217 dem wirklichen Jahre etwas vorauslief.

Polybius erzählt weiter (3, 33, 5), Hannibal habe während der Winterquartiere in Neukarthago zur Sicherstellung Afrikas Truppen aus Spanien dorthin gesandt und dafür Ersatz aus Afrika kommen lassen; darauf habe er die Berichte keltischer Boten über den Weg nach Italien entgegengenommen und im Frühling die Truppen gemustert, nachdem soeben

<sup>1)</sup> in meiner Schulausgabe des 21. Buches des Livius, Gotha, F. A. Perthes, 7. Auflage, 1902.

(προσφάτως) die Kunde von der erfolgten Kriegserklärung angelangt war. Diese Nachricht kann erst gegen Mitte April unseres Jahres nach Neukarthago gekommen sein.

Bei Livius dagegen (21, 21, 8 f.) gehen erst nach der Truppenschau im Frühling die Truppenbewegungen nach Afrika und umgekehrt vor sich. Dazu macht Hannibal noch eine Wallfahrt nach Gades, um den Beistand des Melkart für den großen Krieg zu erflehen. Damit verstreichen mehrere Wochen, die Plejaden gehen auf (Mitte Mai) und nach der Anschauung der Alten beginnt der Sommer. Bei Pol. 5, 1, 3 liest man: άρχομένης της θερείας 'Αννίβας μεν εκφανώς ήδη τον προς 'Ρωμαίους πόλεμον ανειληφώς, όρμήσας έχ Καινής πόλεως χαί διαβάς τὸν Ἰβηρα ποταμὸν ἐνήρχετο τῆς ἐπιβολῆς καὶ πορείας τῆς είς Ίταλίαν. Der Anfang des Sommers scheint mir eine so ausgedehnte Zeit zu sein, dass alle hier genannten Handlungen in ihm Platz haben, und der fünfmonatliche Marsch nach Italien begann auch nach Pol. 3, 56, 3 in Cartagena. Deshalb beziehe ich in den Worten "Im Anfang des Sommers unternahm Hannibal, nachdem er von Neukarthago aufgebrochen war und den Ebro überschritten hatte, den Zug nach Italien die voranstehende Zeitbestimmung auf den ganzen Satz. Osiander glaubt, daß man bei den Participien ergänzen müsse: "vor Anfang Sommer", und daß Polybius eigentlich meine: Zu Anfang Sommer unternahm Hannibal, nachdem er einen Monat vor Anfang Sommer von Neukarthago aufgebrochen war und den Ebro überschritten hatte, den Zug nach Italien. Aber wenn Polybius dies sagen wollte, dann mußte er die Zeitbestimmung άρχομένης της θερείας hinter ποταμόν zum Hauptverb setzen. Osiander fügt seiner Interpretation dieser Stelle noch eine unstatthafte Begründung bei. Deutschen waren doch gewiß 1870 nach der Kriegserklärung berechtigt, den Gegner in seinem eigenen Lande anzugreifen, und ebenso waren mit der römischen Kriegserklärung die Friedensverträge zwischen Rom und Karthago dahingefallen. Osiander jedoch sagt: In der That beginnt auch die Offensive erst mit dem Moment, da Hannibal nach dem Ebroübergang ein Land betritt, das er laut abgeschlossener Verträge nicht betreten durfte.

Ferner erzählt Polybius 3, 40, 1: Um die Zeit, da Hannibal den Marsch durch die Pyrenäen unternahm, erhielt der römische Senat den Bericht der Gesandtschaft, die in Karthago den Krieg erklärt hatte, und da schon die Meldung gekommen war, daß Hannibal mit seinem Heere den Ebro überschritten habe, so beschlossen sie, Scipio nach Spanien, Sempronius nach Afrika mit Truppen zu schicken. Nach Livius waren den Konsuln diese Provinzen schon vor der Kriegserklärung zugeteilt worden; Polybius begeht hier einen offenbaren Irrtum. Wo waren aber die Gesandten so lange? Nach Livius 21, 19, 5 f. hatten sie eine Reise durch das nördliche Spanien, über Narbo und Massilia gemacht; sie hatten den Galliern zugemutet, sie sollten sich dem Durchzug Hannibals nach Italien widersetzen, waren aber abgewiesen worden. Livius sagt 21, 20, 9: legati Romam redeunt haud ita multo post, quam consules in provincias profecti erant. Er erzählt dann selber 21, 26, 3, daß Scipio erst später von Rom abfuhr. Also kann hier nur gemeint sein, daß Sempronius bereits nach Sicilien aufgebrochen war, das gegen einen karthagischen Angriff geschützt werden mußte.

Polybius erzählt 3, 40, 3 weiter: Während nun die Konsuln mit den Rüstungen beschäftigt waren, arbeitete man an der Befestigung der Kolonien Placentia und Kremona. Der Senat befahl, daß die 12,000 Ansiedler in 30 Tagen in den Kolonien sein sollten. Nun wissen wir aus Asconius, daß die Kolonisten bis zum 31. Mai sich einstellen mußten. Also wurde dieser Senatsbeschluß am 1. Mai gefaßt, und damals soll Hannibal nach Polybius schon an den Pyrenäen gestanden haben.

Als die Kolonien besiedelt waren, standen die Boier auf. Scipio mußte seine Truppen, nach Livius nur die Hälfte, an den Po senden und neue Mannschaft ausheben. Auch dies deutet darauf, daß er später von Rom abfahren konnte als Sempronius. Polybius aber sagt 3, 41, 2: Nachdem die Konsuln die Rüstungen vollendet hatten, fuhren sie ab ὑπὸ τὴν ὑραίαν, Scipio nach Spanien, Sempronius nach Afrika. Er läßt den Scipio früher als Sempronius oder gleichzeitig mit ihm fortgehen, was ich für unrichtig halte. Osiander meint, ὑπὸ

την ώραίαν bedeute "gegen Beginn des Hochsommers", etwa Anfang August. Nun sagt Polybius 3, 16, 7, im Jahre 219 sei Aemilius Paulus ὁπὸ τὴν ὡραίαν nach Illyrien ausgezogen und Hannibal von Neukarthago gegen Sagunt aufgebrochen. Acht Monate belagerte er Sagunt, und als Paulus im Herbst aus Illyrien heimkehrte, kam bald auch die Nachricht nach Rom, daß Sagunt eingenommen sei. ὡραία bezeichnet also einfach die für Feldzüge günstige Jahreszeit, Mai bis September. Auf diesen vagen Ausdruck gestützt, behauptet Osiander vorschnell: "Demgemäß muß Hannibals Rhoneübergang etwa Mitte August erfolgt sein".

Als Hannibal an die Druentia kam, war sie von Regengüssen angeschwollen (Liv. 21, 31, 12). In den höheren Regionen hatte es unterdessen geschneit; denn beim weiteren Vorrücken waren nives prope caelo immixtae sichtbar. Damit übereinstimmend sagt Polybius, die Punier seien auf der Paßhöhe voll Unmut gewesen, της χιόνος ήδη περί τους ἄκρους άθροιζομένης διά τὸ συνάπτειν την της Πλειάδος δύσιν. Was heißt άθροιζομένης? Es sagt, daß der Schnee in Haufen lag. Livius folgt hier einer andern Quelle; er meldet einen Schneefall, von dem im Polybius keine Silbe steht: Fessis taedio tot malorum nivis etiam casus occidente iam sidere Vergiliarum ingentem terrorem adiecit. Beide Autoren erklären diese Schneefälle als der Jahreszeit entsprechend, weil der Untergang des Siebengestirns (7. Nov.) nahe bevorstand. Nach Osiander waren sie verfrüht, unerwartet. Von den Zeitbestimmungen, die Polybius für den Zug Hannibals nach Italien bietet, sind die genauesten, daß Hannibal erst nach dem Aufgang der Plejaden von Cartagena aufbrach und kurz vor ihrem Untergang auf der Höhe der Alpen stand. Osiander giebt beide preis.

Zu den irrtümlichen Angaben des Polybius gehört nun ohne Zweifel auch die, daß der Senat erst auf die Nachricht, Hannibal belagere einige Städte in Italien, den Sempronius zurückgerufen habe. Schon 219 hatten manche Senatoren für den Beginn des Krieges nichts von einem Angriff auf Afrika wissen und alle Streitkräfte gegen Spanien und Hannibal wenden wollen (Liv. 21, 6, 6). Nach dem Wunsche dieser Männer hatte Sempronius seine Instruktionen erhalten. Livius

sagt darüber 21, 17, 6: cum his copiis Ti. Sempronius missus in Siciliam, ita in Africam transmissurus, si ad arcendum Italia Poenum consul alter satis esset. Sempronius hatte also den Auftrag, Sicilien zu schützen und Vorbereitungen zur Ueberfahrt nach Afrika zu treffen, jedoch nicht hinüberzugehen, bis er vom Senat die Mitteilung bekomme, dass Scipio den Hannibal in Spanien festgehalten habe. Sobald also die Nachricht kam, Hannibal ziehe gegen Italien heran, mußte Sempronius in Kenntnis gesetzt werden, daß er die Ueberfahrt nach Afrika unterlassen und seine Truppen nach Oberitalien bringen solle. In Afrika hatten die Römer nichts zu verlieren und, so lange die Karthager Hülfe aus Spanien erhalten konnten, wenig Aussicht auf einen besseren Erfolg als im ersten punischen Kriege unter Regulus. Anders standen die Sachen in Spanien. Dort hatten die Römer 226 den Hasdrubal zu dem Vertrage genötigt, ut finis utriusque imperii esset amnis Hiberus Saguntinisque libertas servaretur. Sie waren bei einem Parteikampf in Sagunt als Richter eingeschritten. Sie hatten Freunde an den Bewohnern von Emporiä und den Bargusiern. Nach dem Untergang Sagunts verlangte nun die Ehre des römischen Namens, daß endlich die Römer dort mit Truppen erschienen, die alten Freunde schützten, der Befestigung der punischen Herrschaft, der Absendung von Hülfstruppen nach Italien und Afrika entgegentraten. Als daher Scipio dem Hannibal an der Rhone begegnete, war er, wie er bei Livius 21, 40,3 erklärt, mit seinem Kriegsrate sich klar darüber, daß seine Truppen nach Spanien gehörten und Sempronius zum Schutze Italiens heimkehren müsse. Die Ansichten, die Osiander S. 474 hierüber äußert, sind nicht zutreffend. Scipio konnte doch nicht seine Truppen von Massilia an den Po führen und dann nach der Ankunft des Sempronius mit ihnen nach Spanien gehen. - Unverständlich ist mir vollends die Kurzsichtigkeit, die bei den römischen Senatoren vorausgesetzt wird. Sie hatten schon bei der Absendung des Sempronius befürchtet, daß Hannibal nach Italien komme. Sie hatten, wie Livius 21, 19, 6 ausdrücklich sagt, die Gesandten nach Spanien und Gallien geschickt, um dem Durchzug Hannibals Schwierigkeiten zu bereiten. Sie hatten

nicht vergessen, daß einst gallische Scharen über die Alpen gekommen waren und Rom niedergebrannt hatten. Und da nun die Meldung kam, Hannibal nahe sich den Alpen, hielten sie es für unmöglich, daß er (nach Osiander im September) hinübergelange. Nein! Sie riefen sogleich den Sempronius zurück. Zuzugeben ist, daß Scipio und der Senat meinten, der Alpenübergang werde eine bedeutend längere Zeit in Anspruch nehmen.

Daß Hannibal nach der Ankunft in Italien seinem Heere nur wenige Tage Rast gönnte, zeigt die Angabe des Livius, daß Scipio bei seiner Ankunft in Placentia schon die Einnahme Turins vernahm. Nach Pol. 3, 61, 1 konnte Hannibal fast nicht glauben, daß Scipio so schnell herbeigeeilt sei: ἐθαύμαζε καὶ κατεπέπληκτο. Kam Hannibal Ende Oktober nach Italien, so fällt die Einnahme Turins etwa Mitte November. Sofort eilt Scipio an den Tessin, wird geschlagen und zieht sich hinter die Trebia zurück, gegen Ende November. Hier wartet er bis zur Ankunft des Sempronius, nach Mitte Dezember, 3-4 Wochen. Zur Zeit der Schlacht, περί χειμερινάς τροπάς, ist er durch seine Wunde an der Teilnahme gehindert. Kam Hannibal "genau am 20. September" in Italien an, so daß die Schlacht am Tessin etwa um den 20. Oktober war, so durfte Scipio nach zwei Monaten wohl wieder in die Schlacht gehen, und die lange Untätigkeit Hannibals ist kaum verständlich.

Was nun die Tage von Hannibals Aufstieg anbetrifft, so muß ich die bemühende Tatsache konstatieren, daß Osiander in seiner Rechnung den entscheidenden Posten, von dem die ganze übrige Rechnung abhängt, wegläßt und mich, da ich ihn klar eingefügt habe, der Einschaltung zweier imaginärer Marschtage beschuldigt. Osiander rechnet bis zur Eroberung des Kastells drei Tage; dann folgt ein Rasttag, nach Osiander der 4. Tag, nach mir der Rest des 2. Tages. Einig sind wir darüber, daß Hannibal nun 4 Tage weiterzieht; nur rechnen wir die 4 Tage anders. Die folgende Nacht steht Hannibal mit dem Fußvolk περί τι λευχόπετρον ὸχυρόν, um seine Reiter und Zugtiere beim Durchmarsch durch eine Schlucht zu schützen. Nach Osiander ist dies die Nacht vom 8. auf den 9. Tag des Aufstiegs. Dies erkläre ich für einen Irrtum, weil

Polybius und Livius zunächst vom folgenden Tag reden und dann erst zum 9. Tag übergehen. Da Osiander diesen Posten ignoriert, so führe ich ihn in extenso vor.

Nach dem Bericht über die Nacht am Weißenstein fährt die Erzählung bei Polybius 3, 53, 6 weiter: Am folgenden Tage (τη ἐπαύριον, Liv. postero die) verband er sich, da die Feinde sich entfernt hatten, wieder mit den Reitern und dem Trosse und zog vorwärts gegen die Paßhöhe der Alpen, indem er auf keine gesammte Vereinigung der Barbaren mehr stieß, aber in Abteilungen und je nach dem Orte von ihnen belästigt wurde. Die einen von ihnen rissen einzelne Lasttiere vom Ende, die andern von der Spitze des Zuges weg, indem sie bei Gelegenheit angriffen. Den größten Nutzen brachten ihm die Elephanten. Denn die Feinde wagten nicht gegen den Teil des Zuges, wo diese waren, heranzukommen, erschreckt durch ihr ungewohntes Aussehen. Livius macht noch den Zusatz: elephanti per artas praecipitesque vias magna mora agebantur. Dann erzählt Polybius weiter: ἐναταῖος δὲ διανύσας είς τὰς ὑπερβολὰς αὐτοῦ κατεστρατοπέδευσε, und Livius sagt: Nono die in iugum Alpium perventum est, um Mittag, da der neunte Tag auch als Ruhetag auf der Höhe gezählt wird. Da weder Polybius noch Livius irgendwie andeutet, daß ή ἐπαύριον schon der neunte Tag sei, so kann nicht angenommen werden, daß die Nacht am Gypsstock dem 9. Tag unmittelbar voranging. Wenn ich aber "notgedrungen" für diese Partie zwei Tage ansetze, so ist der Grund der, daß die richtige Auffassung des Wortes τεταρταίος darauf führt und in obiger Schilderung nichts dagegen spricht.

Die vier Tagemärsche vom Kastell zum weißen Fels werden von Polybius und Livius mit vollster Klarheit unterschieden in zwei sichere, ungefährliche und zwei unsichere, gefährliche. Der Umschlag von der Sicherheit zur Unsicherheit erfolgte nach Livius am 2. Tage (triduo) nach der Einnahme des Kastells, nach Polybius am 4. Tag des Aufstieges. Er sagt 3, 52, 1: An den folgenden Tagen führte er das Heer ein Stück weit in Sicherheit, ἀσφαλως, aber schon am 4. Tag kam er wieder in große Gefahren, ἤδη δὲ τεταρταῖος ὢν αὐθις εἰς κινδύνους παρεγένετο μεγάλους. Dann schildert er diese drohenden Ge-

fahren: Die Anwohner des Weges verbanden sich heimtückisch; da sie die Einnahme des Kastells vernommen hatten, kamen sie mit Friedenszweigen zu Hannibal. Dieser ηὐλαβεῖτο καὶ διηπίστει. Um die Barbaren zu beschwichtigen, stellt er sich, ihre List nicht zu merken, nimmt Proviant und Führer, läßt aber den Troß und die Reiter vorangehen und deckt sie vor den nachfolgenden Barbaren durch das Fußvolk. Primum agmen elephanti et equites erant; ipse post cum robore peditum circumspectans sollicitusque ad omnia incedebat. So zieht Hannibal zwei Tage (ἐπὶ δύ ἡμέραις) dahin; dann kommt die engste Stelle und der Kampf vor dem λευκόπετρον.

Diesen klaren Bericht verwandelt Osiander infolge seiner irrtümlichen Auffassung des Wortes τεταρταίος in folgende verwirrte Erzählung: Hannibal zog vier Tage in Sicherheit dahin, aber am 4. Tag kam er wieder in Gefahr. Denn die Barbaren waren mit erheuchelter Freundschaft zu ihm gekommen; er hatte ihnen mißtraut, hatte die Marschordnung verändert und war zwei Tage voll unheimlicher Angst dahingezogen, bis gegen Abend des 4. Tages die Gefahr hereinbrach und die Barbaren losschlugen. Von dieser unlogischen Zusammenzählung der zwei sicheren und der zwei unsicheren Tage zu vier sicheren Tagen sind Polybius und Livius durchaus frei.

Da also der 2. Tag nach der Einnahme des Kastells der vierte des Aufstieges ist, so fällt jene auf den zweiten Tag. Den ersten schildert Polybius 3, 50, 1-8; dann folgt die Nacht § 9. Am Beginn des zweiten Tages schlägt Hannibal die Montani und besetzt ihr Kastell; dann bleibt er μέαν ήμέραν hier, nämlich diesen zweiten Tag. Osiander wendet ein: "Nun aber ist leicht nachzuweisen, daß allein der Zug von ca. 12,000 Tieren reichlich einen Tag in Anspruch nahm\*. Er denkt sich den Tag wirklich kurz, offenbar schon spät im Jahr. Diese Tiere hatten am vorigen Nachmittag und während der Nacht Ruhe gehabt, und am folgenden Morgen mußten sie sich auch zuletzt auf die Beine machen. Polybius sagt ja nicht, die Tiere hätten gewartet, sondern Hannibal und die Truppen, die gestern und während der Nacht kaum ein wenig rasten konnten. Es wäre unbesonnen gewesen, auch den folgenden Tag hier zu versäumen.

Proviant für den Alpenübergang war spärlich vorhanden. Deshalb wurde hier alles Genießbare zusammengerafft, und man durfte die Vorräte nicht in gemächlicher Ruhe genießen. Auch zwei Tage nachher ließ sich Hannibal von den hinterlistigen Barbaren zunächst reichlichen Proviant liefern (θρέμμασι χορηγούντων ἀφθόνως).

So glaube ich denn die Richtigkeit meiner Annahme erwiesen und die Einwendungen und Bedenken Osianders aufgeklärt zu haben, so daß für die Uebertragung der einzelnen Begebenheiten auf die Oertlichkeiten in den Alpen gesichertere Anhaltspunkte geboten sind.

## Anhang. Sagunt und Rom.

Ich bespreche hier noch das Verhältnis Sagunts zu Rom. Das internationale Recht zwischen Rom, Sagunt und Karthago beruhte in erster Linie auf dem Friedensvertrage von 241, in zweiter auf dem Vertrage Hasdrubals mit den Römern, in dritter auf der Freundschaft Sagunts mit Rom. Polybius erwähnt den Inhalt des Vertrages zwischen Hasdrubal und den Römern fünfmal (II, 13, 7; III, 6, 2; 27, 9; 29, 3; 30, 3). Nach ihm enthielt dieser Vertrag nur die Bestimmung, daß die Karthager ihre Eroberungen in Spanien nicht über den Ebro hinaus ausdehnen dürften, τὸν Ἱβηρα ποταμὸν μὴ διαβαίνειν έπι πολέμφ Καρχηδονίους. Das Verhältnis Sagunts zu Rom bestimmt er III, 30, 3 so: Ζακανθαίοι πλείοσιν έτεσιν ήδη πρότερον των κατ' 'Αννίβαν καιρων έδεδώκεισαν αύτους είς την τῶν Ῥωμαίων πίστιν, dederant se in Romanorum fidem, sie hatten sich unter den Schutz, die Protektion der Römer gegestellt. Demnach beschwor nach III, 15, 5 eine römische Gesandtschaft 220 den Hannibal, Ζακανθαίων ἀπέχεσθαι (κείσθαι γάρ αὐτοὺς ἐν τῆ σφετέρα πίστει) καὶ τὸν Ίβηρα ποταμὸν μή διαβαίνειν κατά τὰς ἐπ' ᾿Ασδρούβου γενομένας δμολογίας. Die Worte machen den Eindruck, als habe Polybius gemeint, Hannibal habe über den Ebro gehen müssen, um Sagunt anzugreifen. Ebenso heißt es III, 30, 3: "Wenn man den Untergang Sagunts als Ursache des Krieges ansetzt, so muß man

zugeben, daß die Karthager den Krieg ungerechter Weise begonnen haben, sowohl nach dem Vertrage des Lutatius, nach welchem den Bundesgenossen (συμμάχοις) des einen Teils vom andern Teil die Sicherheit verbürgt war, als nach dem Vertrage des Hasdrubal, nach welchem die Kartbager den Fluß Ebro nicht zu Kriegszwecken überschreiten durften\*. Eine Verletzung des mit Hasdrubal geschlossenen Vertrages konnte Polybius nur behaupten, indem er meinte, Sagunt liege nördlich vom Ebro. Bei den Verhandlungen in Karthago, welche der Kriegserklärung vorangingen, behaupteten die Römer, dieser Vertrag sei verletzt worden, die Karthager bestritten dies nicht, sondern sie behaupteten, der Vertrag sei von ihnen nie anerkannt worden (III, 21, 1; 29, 2). Daraus ergiebt sich: 1) Polybius meinte, Hannibal habe den Ebro überschritten, um Sagunt anzugreifen, und so den Vertrag des Hasdrubal gebrochen, 2) der Vertragsbruch betraf eine Vertragsbestimmung, die Polybius nicht kennt.

Der Irrtum inbezug auf Sagunts Lage findet sich namentlich bei Appian: Hisp. 7 Ζακανθαίοι ἐν μέσφ τῆς τε Πυρήνης
καὶ τοῦ ποταμοῦ τοῦ Ἡρηρος ὄντες, 10 τῆς ἐπιούσης νυκτὸς
παγτὶ τῷ στρατῷ τὸν Ἡρηρα διαβὰς τὴν χώραν ἐπόρθει καὶ
τῆ πόλει μηχανήματα ἐφίστη, Hann. 3 τὸν Ἡρηρα διαβὰς τὴν
Ζακανθαίων πόλιν ἡβηδὸν διέφθειρε. Auch die Periocha zu
Liv. XXI teilt diesen Irrtum: Hannibalis contra foedus per
Hiberum flumen transitus; a quo Saguntum, sociorum populi
Romani civitas obsessa. Livius aber ist durchaus frei davon:
21, 7, 2 civitas ea longe opulentissima ultra Hiberum fuit.

Nach ihm bestimmte der Vertrag mit Hasdrubal zunächst, ut finis utriusque imperii esset amnis Hiberus. Da zu jener Zeit weder die Herrschaft der Karthager noch die der Römer bis an den Ebro reichte, so muß man unter utrumque imperium die Gebiete verstehen, innerhalb deren den Römern und Karthagern das Abschließen von Bündnissen und Eroberungen zugestanden wurden. Es durften also nicht bloß die Karthager, sondern auch die Römer den Ebro nicht mit Truppen überschreiten. Diese für Hasdrubal günstigere Vertragsform ist glaubwürdiger als die bei Polybius vorliegende. — Sodann war Sagunt geschützt durch eine Vertragsbestimmung, die

Hannibal verletzte und wegen der hierauf die Karthager die Gültigkeit des von ihnen nicht ratifizierten Vertrages bestritten, nämlich Saguntinisque mediis inter imperia duorum populorum libertas servaretur, den in der Mitte zwischen den beiden Herrschaften wohnenden Saguntinern sollte ihre Autonomie gewahrt Sagunt lag 150 km südlich vom Ebro, scheinbar innerhalb des Imperiums der Karthager. Damit es in die Mitte zu liegen kam, muß auch der schmale Küstenstrich von der Mündung des Ebro bis Sagunt in diese Autonomie eingeschlossen gewesen sein. Appian erzählt somit Hisp. 7 richtig: συνέβησαν άμφότεροι δρον είναι Καρχηδονίοις της άρχης της έν 'Ιβηρία τὸν Ίβηρα ποταμόν, καὶ μήτε 'Ρωμαίους τοῖς πέραν τοῦδε τοῦ ποταμοῦ πόλεμον ἐκφέρειν, Καρχηδονίων ὑπηκόοις οὖσι, μήτε Καρχηδονίους ἐπὶ πολέμω τόν Ἰβηρα διαβαίνειν, Ζαχανθαίους δὲ καὶ τοὺς ἄλλους ἐν Ἰβηρία Ελληνας αὐτονόμους καὶ έλευθέρους είναι. Ebenso berichtet Zonaras VIII, 21: ούτοι (d. h. οί ἐν τη Ἰβηρία Ζακύνθιοι) τοῖς Ῥωμαίοις προσέκειντο (= ad Romanos se applicaverant), πάπεῖνοι παὶ ἐτίμων αὐτοὺς καὶ ἐν ταῖς πρὸς τοὺς Καρχηδονίους συνθήκαις ἐξαιρέτους ἐπεποιήμεσαν. — Der Satz des Livius (21, 2, 7) beginnt: Cum hoc Hasdrubale foedus renovaverat populus Romanus, d. h. die Römer betrachteten dieses Abkommen als einen Zusatz zum Friedensvertrag von 241. Appian meint Hisp. 7: καὶ τάδε ταίς συνθήκαις των 'Ρωμαίων και Καρχηδονίων προσεγράφη. Das scheint zu bedeuten, diese Bestimmungen seien als Zusatz in die Vertragsurkunde von 241 eingesetzt worden. Das war sicher nicht geschehen, sondern Hasdrubal hatte eigenmächtig (αὐτοτελῶς Pol. III, 29, 3) gehandelt, und bei den Verhandlungen vor der Kriegserklärung beriefen sich die Karthager darauf, daß die Saguntiner in jener Urkunde nicht genannt wurden, και παρεγίνωσκον πρός τοῦτο πλεονάκις τὰς συνθήκας (Pol. III, 21, 5).

Sagunt war also eine civitas in libertatem communi foedere excepta (Flor. 2, 6, 5). Es scheint, daß zwischen Sagunt und Rom kein förmlicher Vertrag geschrieben worden war; man hatte sich bloß mündlich verständigt. Die Saguntiner waren also amici der Römer, obwohl sie bei V. Ferrenbach "Die Amici populi Romani" nicht erwähnt werden (cf. Aug. de civ.

dei 3, 20 civitas amicissima, Oros. 4, 14 civitatem amicam). Es lag nahe, das unklare Freundschaftsverhältnis rhetorisch zu einem eidlich beschworenen foedus zu verstärken (Nep. Hann. 3, 2 Saguntum foederatam civitatem, Vir. ill. 42 Saguntum Romanis foederatum, Eum. grat. act. 3, 1 Saguntus foederata) oder zu einer societas, wie sehr häufig geschieht. Syrakus hatte eine analoge Stellung.

Der chronologische Verlauf dieser Begebenheiten war etwa folgender: 231 schickten die Römer eine Gesandtschaft nach Spanien zu Hamilkar, um beruhigende Aufklärungen über seine Eroberungen zu verlangen (Dio Cass frgm. 48 D.). Diese Gesandtschaft besuchte ohne Zweifel auch die Griechenstädte Sagunt und Emporiä und knüpfte freundschaftliche Beziehungen mit ihnen an. Die Römer herrschten über viele Griechenstädte in Unteritalien und Sizilien; sie standen in alter Freundschaft mit Massilia und mit dem König Hiero von Syrakus. Sie begannen jetzt, als Beschützer der Griechen aufzutreten. Da die Illyrier die Westküste Griechenlands und die jonischen Inseln durch ihre Raubzüge in Schrecken setzten, wurden sie 229 tributpflichtig gemacht. 228 schloßen römische Gesandte Freundschaft mit den Ätolern, Achäern, Athenern, Korinthern, und es wurde den Römern die Teilnahme an den isthmischen Spielen gestattet (Pol. II, 12). Zu Anfang dieses Jahres war der Oberbefehl in Spanien an Hasdrubal übergegangen. baute Neukarthago und verlegte den Sitz der Herrschaft in Spanien von Cadix dorthin, wodurch die Gefahr für Sagunt näher gerückt war. Zudem war Hasdrubal ein geschickter Diplomat und verstand es, die Spanier auf gütigem Wege zu gewinnen (mirae artis in sollicitandis populis imperioque suo iungendis fuerat). In Sagunt gab es eine Minderheit von Bewohnern iberischer Herkunft. Diese ließ sich in Beziehungen zu Hasdrubal ein und wünschte Anschluß an das punische Spanien. Dagegen die griechische Majorität wollte die Selbständigkeit behaupten und erblickte in Rom ihre natürliche Schutzmacht. Sagunt und Emporiä schickten Gesandte nach Rom und baten um Schutz gegen Hasdrubal (App. Hisp. 7). Die Römer erschienen in Spanien und drängten Hasdrubal zu der oben erörterten Uebereinkunft; in seiner diplomatischen

Schlauheit vereitelte er die förmliche Genehmigung dieses Abkommens durch den karthagischen Senat, seine Anerkennung als eines Staatsvertrages. Dieses Uebereinkommen wird zuweilen ins Jahr 228 gesetzt (so bei Lange, Röm. Altert. II, S. 143, 2. Aufl.) und die Initiative dazu dem Konsul Q. Fabius (Cunctator) zugeschrieben. Allein nach Polybius (II, 13) hatte Hasdrubal vorher die punische Macht schon bedeutend ausgedehnt und die Römer begannen, nachdem sie ihm dieses Hindernis bereitet hatten, sofort (εὐθέως) den Krieg gegen Demnach setzt man das Abkommen die Kelten in Italien. richtiger ins Jahr 226. In Sagunt kam es zum Parteikampf. Die Römer wurden gerufen und richteten einige των προεστώτων (die Häupter der punisch gesinnten Partei) hin. Als dann Hannibal Händel zwischen Sagunt und den Turdetanern anstiftete, schärften sie 220 ihm und der karthagischen Regierung ein, Sagunt in Ruhe zu lassen (Pol. III, 15). Da aber bei dem wachsenden Nationalhaß ein zweiter Waffengang mit Rom immer näher rückte, mußten die Karthager verhindern, daß die Römer das feste Sagunt mitten in karthagischem Gebiet besetzten und den Krieg von dort aus führten.

Burgdorf bei Bern.

F. Luterbacher.

### Miscellen.

## 3. Zu Prokopios ep. 96.

Der Sophist stellt den die Luft durcheilenden hellenischen Heroen Perseus mit dem skythischen Wundermann Abaris in Parallele und schließt mit den Worten Περσεὺς δὲ καὶ Ἄβαρις ποιηταίς δεδόσθων καὶ μύθοις. Hierzu bemerkt Dyroff in seinem Aufsatze über Abaris Philol. XIII 612, ihm scheine, daß sich Prokopios für Perseus auf die Dichter, für Abaris auf die Mythen berufe. Lassen wir das Letzte dahingestellt, so darf statt der ποιηταὶ unbedenklich ein er gesetzt werden. Denn die in der Mitte des Briefchens stehenden, durch ihre Diction aus der Umgebung sich deutlich abhebenden Worte τεθε γενοίμην Περσεὺς καὶ φανείην ὑπόπτερος τὸν ἀέρα ἱέμνων καὶ ὑπὲρ τῆς θαλάσσης φερόμενος gehen auf Euripides Andromeda frg. 124 zurück:

ω θεοί, τίν' εἰς γην βαρβάρων ἀφίγμεθα ταχεί πεδίλω; διὰ μέσου γὰρ α ὶ θ έρος

τέμνων χέλευθον πόδα τίθημ' ύπόπτερον.

Zugleich findet eine Vermutung Meinekes (Zeitschr. f. d. Alterth. 1845, 1066), der den bei Euseb. praep. ev. XV 854d namenlos überlieferten Trimeter (frg. ad. 157): (οὐδ' εἰ μετεωρότεροι τοῦ Περσέως ἀρθέντες)

όπέρ τε πόντου χευμ' ὑπέρ τε Πλειάδα diesem Fragmente anreihen wollte, durch die letzten Worte des Sophisten ihre erwünschte Bestätigung. [Vgl. noch Prokop. ep. 75. 115. 135.]

Stettin.

G. Knaack.

# Nachträgliches zu Philol. LXI, 70 ff.

Zu dem Aufsatze von C. Hentze "Der sociative Dativ mit αὐτός in den homerischen Gedichten" erlaubt sich der Unterzeichnete zu bemerken, daß er in den Wiener Studien für klassische Philologie 20, 244 ff. unter dem Titel "Der attributive Gebrauch von αὐτός beim sociativen Dativ" einen Aufsatz veröffentlicht hat, in welchem die Erklärung der in Frage stehenden Construction auf einem anderen Wege versucht wird, als von Hentze. Da man in dem Aufsatze von Hentze eine Erwähnung dieses Aufsatzes, der übrigens auch von Brugmann Griech. Gramm. 408 angeführt ist, vergebens sucht, scheint es billig. ausdrücklich auf denselben aufmerksam zu machen.

Innsbruck.

Fr. Stolz.

#### XVIII.

# Das Auftreten der Iris im zweiten, dritten und fünften Gesange der Ilias.

Iris ist in der alten Naturanschauung auf das engste mit Zeus verbunden. Er ist es, der nach Λ 27 f. die Regenbögen im Gewölk feststellt zum Wahrzeichen für die Sterblichen, nach P 547 ff. den Regenbogen vom Himmel herab ausspannt für die Sterblichen als Vorzeichen eines Krieges oder eines Sturmes. Dieser Anschauung entspricht es, wenn der vom Himmel zur Erde herabreichende Bogen personificiert zur goldbeschwingten Botin des Himmelsgottes wird, die schnell, wie der Wind, den Menschen seine Botschaften überbringt¹). In dieser Auffassung wurde Iris ohne Zweifel von den ältesten epischen Dichtern in die Dichtung eingeführt.

Diese Auffassung ist auch in der homerischen Dichtung zunächst festgehalten. In der Ilias, in der allein Iris als

<sup>1)</sup> Die von Froehde in Bezzenbergers Beitr. 21 p. 202 ff. gegen diese Art, die Göttin mit dem Appellativum begrifflich zu vereinigen, erhobenen Bedenken werden zum grossen Theil durch die folgende Untersuchung ihre Erledigung finden. Er selbst stellt auf Grund einer neuen Etymologie Folgendes auf: 'Ιρις bedeutet sowohl "Dienerin, Botin" als auch "Bogen. Kreis"; beide Bedeutungen haben sich aus ein und demselben Grundbegriffe entwickelt, und weil nun der Regenbogen als ein τέρας, also eine Kundgebung des Zeus galt, wurde das Wort auch in der ersten Bedeutung zu diesem in Beziehung gesetzt und Ίρις die seine Aufträge ausrichtende Dienerin desselben". — Die zahlreichen andern Versuche das Wort etymologisch aufzuhellen, von der alten Volksetymologie (von κείρειν — λέγειν: die Verkünderin, Botin) ab bis auf die von Maass in Brugmanns und Streitbergs Indogerman. Forsch. I p. 159 ff. gegebene (von τεμαι, skt. ντ: die eilende, hurtige) verzeichnet Menrad in den Sitzungsber. d. philos.-philol. und histor. Kl. d. Bayer. Akad. d. Wissensch. 1897 Bd. II, Heft 2 p. 328 ff. — Daß die Göttin Iris von dem Appellativ nicht zu trennen sei, betont auch Max. Mayer in Roschers Lex. d. Mythol. Bd. II p. 332 f.

Götterbotin auftritt, ist sie noch vorzugsweise die Botin des Zeus. Als solche überbringt sie zunächst Menschen Botschaften: so dem Priamos B 786 ff. und  $\Omega$  143 ff., dem Hektor  $\Lambda$  185 ff. 2). Eine natürliche Erweiterung ihrer Funktionen ist es, wenn sie von Zeus auch zu andern Göttern, die zeitweilig nicht an demselben Orte mit ihm sich befinden oder ihren Wohnsitz nicht im Olymp haben, gesendet wird: O 398 ff. O 157 ff. Q 74 ff. Aber weiter von der Grundanschauung entfernt sich die Auffassung der Göttin schon 2 166 f., wo Iris ohne Wissen des Zeus von Here zu Achill gesendet wird, um ihn zum Schutz der Leiche des Patroklos in Bewegung zu setzen, noch weiter Γ 121 ff. und E 353, wo sie ohne jeden Auftrag, dort Helena auf den Thurm des Skaeischen Thores beruft, hier die verwundete Aphrodite aus der Schlacht in den Olymp geleitet, und vollends Ψ 199 ff., wo sie als μετάγγελος gar das von Achill an Boreas und Zephyros gerichtete Gebet diesen persönlich zur Kenntniß bringt.

Zu diesen Differenzen in der Auffassung der Iris und den ihr zugetheilten Funktionen kommen andere, welche gewisse Voraussetzungen bei ihrer Verwendung und die Art ihres Auftretens betreffen. Es ist hier die Erzählung von der Sendung der Iris zu Hektor Λ 185 ff. zu Grunde zu legen, welche ohne Zweifel dem ältesten Bestande der Ilias angehört und daber die ältere Art, die Iris zu verwenden und darzustellen erweist ³). In dieser Erzählung treten drei Punkte als besonders

<sup>2)</sup> Daß es von Menschen nur die Troer Priamos und Hektor sind, denen Zeus durch Iris Botschaften sendet, wird Zufall sein. Wenn Zeus in B zu den parallelen Botschaften, an Agamemnon den Traumgott, an Priamos die Iris verwendet, so erklärt sich dies durch die Verschiedenheit der Verhältnisse; jedenfalls ist kein ausreichender Grund vorhanden zu der von E. H. Meyer Achilleis p. 32 ausgesprochenen Vermuthung, daß der Traumgott (wie im Eingang von Λ die Eris) an Stelle der älteren Botin, der Iris, gesetzt worden sei. Ebenso ist es nur natürlich, wenn Zeus in Ω die Botschaft an Achill nicht durch Iris, sondern durch seine Mutter Thetis ausrichten läßt. Dem Achill überbringt Iris in Σ eine Botschaft im Auftrage der Here.

<sup>3)</sup> Bestritten ist diese Erzählung allerdings von Giseke in den Jahrbb. f. Philol. 85 p. 506 ff., der V. 163—217, und von Kammer aesthet. Kommentar zu Homers Ilias p. 225, der V. 181—217 verwirft: allein aus unzulänglichen Gründen oder solchen, die nicht eigentlich das Auftreten der Iris betreffen. Auch der Ausspruch von Schultz das Lied vom Zorn Achills CVII: 'Nur gedankenlose Rhapsoden lassen die Götter mit Menschen wie mit ihresgleichen verkehren und diese sich gegen jene

bemerkenswerth hervor. Zuerst, daß Iris, obwohl Zeus nicht auf dem Olymp, sondern auf dem Ida sich befindet, ohne weiteres zur Stelle und zu seinem Dienst bereit ist 1), nicht anders als der Traumgott B 6 f. und der andere Bote des Zeus, sein Adler Q 292. Sodann, daß die 'goldbeschwingte' Iris unverwandelt zu Hektor tritt, ohne daß dieser sich darüber verwundert und ohne daß der ganze Vorgang überhaupt als etwas Außerordentliches behandelt wird. Der Inhalt der Botschaft selbst aber, welche eine Anweisung für Hektor und die Zusicherung des Sieges enthält, wird von Zeus der Iris genau vorgeschrieben, und von Iris, nachdem sie sich bei Hektor als Botin des Zeus eingeführt hat, genau in derselben Fassung wiedergegeben und zwar nicht in obliquer Rede, sondern in berichtender Form, wobei im wesentlichen nur die Personenbezeichnungen der Vorlage umgesetzt werden.

In dem ersten Punkte, in dem offenbar die alte Naturanschauung noch nachwirkt, stimmt mit der Erzählung in Λ die in Θ (398) überein, wo Zeus gleichfalls vom Ida aus Iris der Here und Athene entgegensendet, um sie vom Betreten des Schlachtfeldes zurückzuhalten, während er in O (54 f.), wo er ebenso noch auf dem Ida weilt, Iris erst durch die von dort in den Olymp zurückkehrende Here auf den Ida berufen läßt, um sie von dort zu dem auf dem Schlachtfelde thätigen Poseidon mit einer Botschaft zu senden. Die Auffassung der Iris als der besonderen Dienerin und Botin des Zeus zeigt auch noch der letzte Gesang der Ilias, besonders V. 194, wo Priamos mit den Worten Διόθεν μοι 'Ολύμπιος ἄγγελος ('der Olympische Bote') ήλθεν vgl. 223 ohne Nennung des Namens Iris seiner Gattin bezeichnet 5). Und wenn in

benehmen, als liefen ihnen gute Bekannte in den Weg' wäre erst zu erweisen. Mit Recht haben Fick das alte Lied vom Zorn Achills p. 25 f. und Robert Studien zur Ilias p. 304 die Sendung der Iris in ibre Urmenis bezw. Urilias aufgenommen.

<sup>4)</sup> Robert Stud. z. Il. p. 352 sagt: 'als seine persönliche Dienerin,

die wie ein Adjutant seiner Befehle gewärtig neben ihm steht'.

5) Diese Stelle ergiebt zugleich deutlich, dass Hermes in der älteren epischen Dichtung neben Iris noch nicht als Götterbote seine Stelle gehabt hat. Auch in der Ilias nicht, wo er erst im letzten Gesange V. 334 f. als hülfreicher Geleiter bedrängter Sterblicher ausdrücklich eingeführt wird mit den Worten des Zeus: σοί γάρ τε μάλιστά γε φίλτατόν έστιν άνδρι έταιρίσσαι, και τ' έκλυες, φ κ' έθέλησθα. Dagegen tritt

demselben Gesange Iris die von Zeus allgemein ausgesprochene Aufforderung V. 74 ἀλλ' ἐἔ τις καλέσειε θέων (so ist wohl mit Christ zu lesen statt θεῶν) Θέτιν ἄσσον ἐμεῖο ohne weiteres auf sich bezieht, so liegt auch darin ein Beweis, daß Iris dem Dichter noch als Botin des Zeus galt, vgl. auch die Schol. Dind. II p. 278 zu V. 77.

Unverwandelt, wie in Λ, tritt Iris noch auf bei Priamos Ω 169 ff., wie aus den Worten desselben V. 223 αὐτὸς γὰρ ἄκουσα θεοῦ καὶ ἐσέδρακον ἄνῖην deutlich hervorgeht, dagegen in einer Maskierung B 791 ff. und Γ 121 ff. Der heftige Schrecken aber, welcher Priamos in Ω bei der Anrede der Göttin ergreift, obwohl sie mit gedämpfter Stimme zu ihm spricht, ist nicht, wie Düntzer Hom. Abh. p. 343 f. wollte, eine Folge der wunderbaren Erscheinung der Göttin, auch nicht, wie Gladstone Homer. Studien p. 375 annahm, eine Folge davon, daß Priamos die Iris nicht gekannt habe, sondern erklärt sich aus den besondern Verhältnissen. Priamos sitzt in tiefen Schmerz versunken im Hofe des Palastes ἐντυπὰς ἐν χλαίνη κεκαλυμμένος, d. i. fest (eingeschlagen) in den Mantel gehüllt, womit eine Verhüllung nicht nur des Leibes, während Kopf und Hals freigeblieben (Düntzer), sondern auch und vor-

er als Bote des Zeus und der Götter überhaupt gleich α 38, dann s 29 hervor, wo Zeus seine Sendung zu Kalypso mit den Worten motiviert: σὸ γάρ αὅτε τὰ τ᾽ ἄλλα περ ἄγγελός ἐσα, während Iris als Götterbotin völlig aus dem Gedicht verschwindet. Ueberhaupt hat Roscher Hermes der Windgott p. 22 mit Recht bemerkt, daß Hermes als Diener des Zeus gewissermaßen den homerischen Herolden entspreche, die jeder Fürst in seinem Privatdienst hatte, als Herold der Götterversammlung den sog. δημιοεργοί und als Götterherold genau dieselben Funktionen wie ein homerischer κήρυξ babe und daher keineswegs bloß als ein Ueberbringer göttlicher Botschaften zu denken sei. Hatte Hermes aber im alten Epos und auch in der Ilias noch nicht als Götterbote eine Stelle neben der Iris, so wird auch für Homer der von den Alten nach einer falschen Etymologie (\*Ιρις = ἔρις) aufgestellte und von Voss scharf formulierte Gegensatz: Hermes war Friedensbote der Götter, wie Iris Kriegsbotin, den auch noch Naegelsbach Homer. Theol.³ p. 148 vertritt, hinfällig. Aus dem τέρας ἔμμεναι ἢ πολέμοιο ἢ καὶ χειμῶνος P 548 kann eine besondere Beziehung der als Götterbotin personificierten Iris zum Kriege schwerlich abgeleitet werden. Dass die von Iris überbrachten Botschaften den Krieg im Allgemeinen zur Voraussetzung haben, ist nach dem Inhalt der Ilias natürlich, unmittelbar betreffen sie den Krieg und die Kriegführung doch nur zum Theil. Ist die Erklärung des uralten Epithetons διάκτορος aus διάγω als Geleiter richtig, so hatte der Botendienst des Hermes ursprünglich ganz andere Voraussetzungen, als der der Iris.

zugsweise des Hauptes gemeint sein muß 6). So ist es bei dem tief erschütterten Gemüthszustande des Greises begreiflich, daß er, von einer ihm fremden, wenn auch leisen Stimme, plötzlich angeredet, erschrickt.

Mit  $\Lambda$  stimmt die Erzählung in  $\Omega$  auch darin überein, daß Zeus der Iris den Inhalt der Botschaft genau vorschreibt und diese ihn ebenso genau wiedergiebt, nur nicht in der dort allein gebrauchten berichtenden Form, sondern in einer Mischung von abhängiger und berichtender Rede. In dieser Beziehung stimmen mit  $\Omega$  auch wieder die Erzählungen  $\Theta$  398 ff. und O 157 ff. im Ganzen überein, nur daß in O die Botschaft fast durchweg in abhängiger Rede wiedergegeben wird. Aber diese beiden Erzählungen zeigen Iris von einer ganz neuen Seite. Während ihre Thätigkeit sonst sich darauf beschränkt, die aufgetragene Botschaft genau auszurichten, erscheint sie hier bei weitem selbständiger. In  $\Theta$  lassen schon die Worte, in denen Zeus der Göttin seinen Auftrag ertheilt, ihr freieren Spielraum: πάλιν τρέπε, μηδ' ἔα ἄντην ἔρχεσθαι, woran er dann nur Drohungen schließt für den Fall, daß die Göttinnen nicht Folge leisten sollten. Dem entsprechend richtet Iris im Eingange ihrer Ansprache in eignem Namen und aus eignem Gefühl heraus an die Göttinnen vorwurfsvolle Fragen und

<sup>6)</sup> Eine Verhüllung nur des Leibes durch feste Anziehung des Gewandes hätte hier gar keinen Sinn; nur die Verhüllung des Hauptes giebt, wie x 53 vgl. 354 f., ein Bild des tief Trauernden. der sich von der Außenwelt abschließt, um sich ganz seinem Schmerz hinzugeben. Vgl. auch Schol. Dind. IV p. 342 und VI p. 456 zu V. 163. Daß Priamos aber alsbald nach der Anrede, etwa nach V. 174, sein Haupt enthüllt habe, ist eben so selbstverständlich, wie daß Eurykleia in τ, nachdem sie V. 361 bei der schmerzlichen Erinnerung an ihren abwesenden Herren ihr Gesicht mit den Händen bedeckt hat, bei V. 370, da sie ihre Gedanken zu dem anwesenden Fremden zurückwendet, ihre Hände wieder von dem Gesicht nimmt. Hier in 2 scheint auch die Folge der Wahrnehmungen, die Priamos V. 223 seiner Gattin berichtet, ἄκουσα — καὶ ἐσέδρακον, darauf hinzuweisen. — Daß Iris mit leiser Stimme zu Priamos spricht, ist mit den Schol. IV p. 346, VI p. 456 daraus zu erklären, daß sie den Greis nicht erschrecken will: ὁ δὲ δμως οὐδὲ τοῦτο ὁποφέρει, und nicht mit den Neueren daraus, daß sie von den den Greis umgebenden Söhnen nicht gehört werden wolle, wie sie auch nur Priamos leibhaftig erscheine, für die übrigen aber unsichtbar bleibe. Das Letztere ist nach π 159 ff. und A 198 annehmbar, aber darum nicht das Erstere, denn in solchen Situationen kümmert sich der Dichter nirgend um die Umgebung des von der Gottheit Angeredeten, wie A 194 ff. und auch O 244 ff., wo Apollo unverwandelt mit Hektor im Beisein der Gefährten ein Gespräch führt.

schließt, nachdem sie ihnen Zeus Willen kundgegeben und seine Drohungen mitgetheilt hat, zuletzt mit einer speciell an Athene gerichteten drohenden Warnung 7). In O aber theilt Iris zunächst zwar dem Poseidon den Befehl des Zeus einfach mit, als dieser aber Miene macht ihm den Gehorsam zu weigern, macht sie in wohlwollenden Worten ihm Vorstellungen, die seinen Widerstand brechen. Iris scheint in beiden Stellen mehr als die alte treue Dienerin der Götterfamilie gedacht, die eifrig bemüht ist, unheilvollem Kampf zwischen dem Göttervater und den Seinigen vorzubeugen und zu solchem Zwecke sich auch ein Wort erlaubt, welches sonst einer Dienerin nicht zukommen würde 8). Noch auffallender ist die selbständige Haltung der Iris Σ 166 ff., der einzigen Stelle, wo sie zu einem Griechen (Achill) gesendet wird. Ohne sich als Botin der Here einzuführen, fordert sie, ganz als ob sie aus eigner Initiative handle, Achill auf, zum Schutz der Leiche des Patroklos sich zu rüsten, und auch, nachdem sie auf Achills Frage, wer sie gesendet habe, sich als Botin der Here bekannt hat, stellt sie sich doch in dem wir V. 197 auf gleiche Stufe mit der Auftraggeberin und tritt durchaus in eignem Namen und mit ihren Erwägungen den Einwendungen Achills entgegen. Daß Iris dem Dichter aber überhaupt nicht mehr als die besondere Dienerin des Zeus gilt, zeigt Achills Frage (182): Göttin Iris, wer von den Göttern sandte dich mir denn als Botin?, eine Frage, die in der älteren Dichtung überhaupt nicht möglich gewesen wäre. Ja, Here sendet Iris 'ohne Wissen des Zeus und der andern Götter' in geheimer Mission

<sup>7)</sup> Die letzten fünf Verse 420—424 verwarf Aristarch: Aristonic. Friedl. p. 148 und diese Athetese ist von den meisten neueren Herausgebern gebilligt, vgl. den Anhang zur Ilias 3<sup>2</sup> p. 102. Indeß ist die Berechtigung der Athetese, besonders auch wegen des Charakters des ganzen Gesanges, zweifelhaft: vgl. Schol. Townl. Maass V. p. 283 zu 421 und 423, Cauer Grundfragen der Homerkritik p. 259 und Robert Studien zur Il. p. 166 f.

<sup>8)</sup> H. Grimm hat den Unterschied dieser Auffassung der Iris von der älteren in seiner Weise so ausgedrückt: von der letzteren sagt er (Homer I p. 227): 'Iris Persönlichkeit hat mit den Botschaften, die sie ausrichtet, so wenig zu thun, wie die eines Briefträgers mit dem Inhalt der von ihm abzutragenden Briefe', von der andern aber (II p. 155): 'Iris in dieser Verbindung von peinlicher Diensterfüllung mit erlaubter Geltendmachung eigner wohlwollender Zurede ist das Idealbild eines ausführenden Secretärs hohen Ranges'.

gerade zu dem Zweck, um den Absichten des Zeus entgegenzuwirken. Im Uebrigen entfernt sich die Darstellung der Iris nicht von der Tradition: sie erscheint Achill sichtbar und unverwandelt, Achill erkennt sie sofort und redet sie, ohne irgendwie Ueberraschung zu verrathen, mit ihrem Namen an.

Mit diesen augenfälligen Wandlungen, welche das Wesen und die Persönlichkeit der Iris in der Auffassung der epischen Dichter erfahren hat, hängt auch die Bezeichnung derselben als μετάγγελος zusammen, welche zum ersten Mal O 144 gelegentlich der Berufung derselben durch Here gebraucht wird: η τε θεοίσι μετάγγελος άθανάτοισιν°), und nur noch Ψ 199 wiederkehrt: ὧχα δὲ Τρις<sup>10</sup>) ἀράων ἀίουσα μετάγγελος ἡλθ' ανέμοισιν. An der ersten Stelle, wo Zeus die Iris zu Poseidon zu senden beabsichtigt, ist das Wort offenbar in dem Sinne gebraucht, dass sie Botschaften von der einen Gottheit zur andern überbringe11), an der zweiten wird sie so als Vermittlerin zwischen Menschen und Göttern bezeichnet, indem sie Achills Gebet an die Windgötter diesen persönlich übermittelt. Besonders die letztere Stelle zeigt, wie weit sich die Auffassung der Göttin und ihrer Funktionen von der ursprünglichen entfernt hat.

Mit H. Grimm anzunehmen, daß Homer selbst 'die etwas wesenlose Iris mit Individualität zu beschenken getrachtet und diese seine Gabe in O (in der Scene zwischen Iris und Poseidon) vollendet habe', verbieten außer andern Gründen die Ergebnisse der Homerkritik. Die Irisscenen, in denen die Auffassung der Göttin sich von der ursprünglichen am weitesten entfernt, geben auch sonst nach Inhalt und Form schwere Anstösse. Dies gilt namentlich von den Erzählungen in O

<sup>11</sup>) Nur als solche erscheint sie in den Hom. Hymnen: Apoll. 102 107, Cer. 314.

<sup>9)</sup> Daß mit Aristarch μετάγγελος zu schreiben ist und nicht μέτ' ἄγγελος, wie nach Wolf noch Cauer und van Leeuwen-Mendes da Costa schreiben, haben besonders Hoffmann die Tmesis in der Ilias I p. 18 und Lechner de pleonasmis Hom. I p. 4 begründet.

und Lechner de pleonasmis Hom. I p. 4 begründet.

19) So ist zu lesen nach den Papyros bei Grenfell und Hunt Papyri Greek Series II, wie schon Bentley vermuthet hatte, statt der Vulgata ἀπέα δ' Ίρις, vgl. Berlin. Philol. Wochenschr. 1897 p. 1604 und Menrad in den Sitzungsber. der philos.-philol. und histor. Kl. der Bayer. Akad. 1897, Bd. II, Heft 2 p. 328.

und Σ<sup>12</sup>). Daß der achte Gesang ferner überhaupt kein Bestandtheil der alten originalen Dichtung sei, ist jetzt so ziemlich das allgemeine Urtheil, vgl. den Anhang zur II. 3<sup>2</sup> p. 83 f. Die Irisscene in Ψ aber ist an sich in dem Maße befremdend und enthält so auffallende Züge im Besonderen, daß das Urtheil Kammers aesthet. Kommentar p. 325 f., welcher darin ein später eingeschobenes Stück sieht, begründet scheint<sup>13</sup>). Es läßt sich glatt ausscheiden: der Schluß von V. 212 τοὶ δ' ὀρέοντο schließt sich an den Anfang von V. 198 δλη τε σεύαιτο καήμεναι an, ohne daß etwas vermißt wird.

Ich habe bei der Darlegung der Wandlungen, welche die Auffassung der Iris im Epos erfahren hat, die drei Irisscenen in B,  $\Gamma$  und E noch zurückgelassen, weil sie durch besondere Eigenthümlichkeiten von allen übrigen sich unterscheiden und

<sup>12)</sup> In O ging Aristarch mit den Athetesen der V. 166 f. und 212 —217 voran, vgl. den Anhang zur Ilias 5² p. 130. 132; von den Neuern hat Kammer kritisch-aesthet. Untersuchungen betreffend die Gesänge M N Ξ O der Ilias p. 71 f. die Irisscene und die umgebenden Partien einer scharfen Kritik unterzogen, und jetzt gelten vom 15. Gesange überhaupt nur Bruchstücke des 2ten Theils (von 390 an) als zur ursprünglichen Ilias gehörig, vgl. den Anhang 5² p. 101 ff. 119 ff. Fick d. hom. Ilias p. 156 ff. hat die Irisscene O 157—219 der Erweiterung der Menis zugetheilt, Robert Stud. zur Ilias p. 321 f. vgl. 135 ff. derselben zwar im ursprünglichen Plane der Ilias eine Stelle angewiesen, doch nicht ohne die V. 187—199, 208—217 zu athetieren. — Wie schweren Bedenken die Irisscene in Σ mit ihrer Vorbereitung und ihren Folgen unterliegt, ist im Anhang zur Il. 6² p. 125 ff. dargelegt. Ebendort ist aber auch gezeigt, daß die vorgeschlagenen Atethesen von V. 168 und 181—186 oder 181—201, wodurch die geheime Sendung der Iris durch Here hinter dem Rücken des Zeus beseitigt werden würde, nicht genügen. um einen unanfechtbaren Zusammenhang herzustellen, und daß die ganze Partie 148—240 als dem alten Gedicht fremd zu verwerfen ist.

<sup>13)</sup> Besonders seltsam ist die Verwendung des Motivs der Götterreise zu den Aethiopen, bei denen Iris verweilt, als Achill sein Gebet an die Windgötter richtet und zu denen sie zurückkehren will, um an dem Opferschmause teilzunehmen. Denn dieses Motiv ist, wie Erhardt die Entstehung der hom. Gedichte I p. 455 bemerkt, seiner eigentlichen Bedeutung, zu begründen, warum die Götter andern Angelegenheiten keine Aufmerksamkeit zuwenden können, ganz entfremdet. Sodann daß Iris selbst dabei aus ihrer dienenden Stellung fast zu einer Genossin der Götter erhoben worden ist, und daß die Windgötter den Unsterblichen gleich in Palästen wohnen und Schmaus halten. — Die Frage, warum es überhaupt der Bemühung der Iris bedurfte, um Achills Gebet den Windgöttern zu Gehör zu bringen, erörtern die Schol. Townl. Maass VI p. 414 und Schol. Dind. IV p. 311 zu V. 199. Mit letzteren sieht Meyer, Achilleis p. 444 darin noch lebendige Naturanschauung 'denn der Regenbogen ist ja das Zeichen des Sturms II. 17, 549', was doch den übrigen Zügen gegenüber wenig wahrscheinlich ist.

unter sich wiederum in einem gewissen Zusammenhange zu stehen scheinen. Wir wollen diese jetzt zusammen einer besonderen Untersuchung unterziehen.

Die beiden ersten Scenen haben zunächst das Eigenthümliche, dass Iris verwandelt auftritt, die dritte zeigt die Göttin in enger Beziehung zu Aphrodite. In B 786 ff. tritt sie in Gestalt des Polites, des Sohnes des Priamos,

δς Τρώων σχοπός ίζε, ποδωχείησι πεποιθώς, τύμβφ ἐπ' ἀχροτάτφ Αἰσυήταο γέροντος δέγμενος, δππότε ναυφιν ἀφορμήθειεν 'Αχαιοί,

als Botin des Zeus zu Priamos und Hektor, während diese am Thore des Palastes eine Versammlung der Troer abhalten. Sie beginnt mit einem Vorwurf gegen Priamos, daß er, wie ehedem zur Zeit des Friedens, sich in langen Reden ergehe, meldet dann, daß die Achaeer in zahllosen Schaaren gegen die Stadt heranrücken, und fordert Hektor auf, die Hülfsvölker dem Befehl ihrer heimischen Führer zu unterstellen, worauf Hektor die Versammlung auflöst und die Troer sich zum Kampf rüsten. In I 121 ff. aber tritt sie in der Gestalt der Laodike, der Gattin des Antenoriden Helikaon, der Schwester des Paris, zu der in ihrem Gemach webenden Helena und fordert sie auf, mit ihr zu kommen, um den bevorstehenden Zweikampf zwischen Paris und Menelaos um Helena als Siegespreis anzusehen. Bemerkenswerth ist hier außerdem, daß sie ohne jeden Auftrag handelt und besonders, daß sie Helena ein süßes Verlangen nach dem früheren Gemahl, der Vaterstadt und den Eltern einflößt, so daß Helena Thränen vergießend rasch auf den Thurm des Skaeischen Thores eilt. In E 353 aber ist sie sofort, nachdem Aphrodite von Diomedes verwundet ist, zur Stelle, geleitet sie aus dem Schlachtgetümmel und dient ihr, nachdem jene von Ares seinen Wagen erhalten hat, als Wagenlenkerin, um sie auf den Olymp zu bringen.

Was zunächst die Frage der Verwandlung betrifft, so vermag ich nicht dem Urtheil Cauers (Grundfragen der Homerkritik p. 239) zuzustimmen, welcher die Verwandlung der Iris in B ausdrücklich anerkennend hervorhebt im Gegensatz zu  $\Omega$  159 ff., wo Iris unverkleidet zu Priamos kommt, und in der letzteren Art der Darstellung das Anzeichen der späteren

homerischen Poesie erkennt, wo man überhaupt sich nicht mehr die Mühe gab, eine Gestalt zu ersinnen, unter der ein Gott auf Erden erschienen sei, und die Kraft der poetischen Phantasie im Erlahmen war. Dem steht doch vor allem die. so viel ich weiß, von Cauer nicht angefochtene Irisscene A 185 ff. entgegen, wo die Göttin während der Schlacht unverwandelt zu Hektor tritt, um ihm die Botschaft von Zeus zu überbringen, ebenso die Erscheinung der unverwandelten Athene in A 194 ff., wo Cauer freilich auch ein Zeichen ziemlich später Erfindung darin sieht, daß der Dichter Athene keine irdische Hülle gebe, vgl. aber den Anhang zur Ilias 13 p. 25 f. Was hier in B den Dichter dazu bestimmte, die Göttin in einer Maske auftreten zu lassen, muß vor der Hand dahin gestellt Für die Wahl der Maske des Polites war jedenfalls bleiben. bestimmend, daß Iris (V. 796-801) das Nahen des feindlichen Heeres meldet, und diese Wahl war an sich gewiß eine glückliche. Und doch hat Aristarch zum Theil gute Gründe gehabt, V. 791-795 und damit die Verwandlung der Iris zu verwerfen: vgl. Aristonicus Friedl. p. 7814). Mit Aristarch hat Robert, nachdem er schon in der Schrift 'Bild und Lied' p. 17, 11 vermuthet hatte, daß der Späher Polites aus den Kyprien in B eingeführt sei, jetzt in den Studien zur Il. p. 289 V. 791-795 aus seiner Urilias ausgeschieden, zugleich aber V. 802-806, in welchen Iris Hektor den angegebenen Rath ertheilt, Verse, die abgesehen vom Inhalt auch sprachlich An-

Achaeer zu melden, so bedurfte es dazu nicht der Göttin, sondern es genügte Polites; galt es aber, den Muth der Troer zu erwecken und sie zum Ausrücken aus der Stadt zu bestimmen, so war die persönliche Einwirkung der Göttin erforderlich. Eine verwandelte Gottheit pflegt ferner bei ihrem Fortgang durch irgend ein Zeichen sich als Gottheit zu erkennen zu geben. Außerdem sind die Reden der Göttin dem Sohne des Priamos und Bruder des Hektor nicht angemessen, weder dem Vater gegenüber wegen des vorwurfsvollen, noch dem Bruder gegenüber wegen des gebieterischen Tones. Man kann dem hinzufügen, daß die Art, wie Iris zum Könige spricht, namentlich auch deshalb anstößig ist, weil Polites nach V. 792 Τρώων σχοπός Κε als der vom Könige oder Hektor (überhaupt oder für den Zeitpunkt der Erzählung) bestellte Späher gelten muß, der den erwarteten Aufbruch der Achaeer aus dem Lager zu beobachten und zu melden hatte. Auch ist mit Leaf zu beachten, daß der von Iris dem Hektor ertheilte Rath 804 ff., sowie das Staunen über die zahllosen Heeresmassen der Achaeer 798 ff. natürlicher wäre zu Anfang des Kriegs, als im zehnten Kriegsjahr.

stösse bieten, und die ausgeschiedenen Verse nebst 810 seiner zweiten Ilias zugewiesen. Aber mit diesen scheinbar gut begründeten Athetesen ist der von Robert unverändert beibehaltene V. 807 ως ἔφατ' · "Εκτωρ δ' ου τι θέας Γέπος ἀγνόησε (so nach W. Schulze statt des überlieferten ηγνοίησε) nicht vereinbar. Denn diese Worte können nach dem homerischen Gebrauch des Verbums appoiet nicht mit dem Schol. Dind. I p. 131 erklärt werden: ἀντὶ τοῦ οὐκ ἀπίθησεν, sondern nur: er verkannte keineswegs das Wort der Göttin d. i. erkannte in dem Worte sehr wohl die Göttin, was nur bei einer Verwandlung, aber nicht bei dem leibhaftigen Erscheinen der Göttin Sinn hat. Ferner entsteht durch die Athetese der an Hektor gerichteten Worte 802-6 eine üble Differenz zwischen V. 807 und 796-801, da Iris diese Worte nur an Priamos richtet, daher auch die Wirkung derselben auf diesen, und nicht auf Hektor berichtet sein sollte. Ist aber V. 807 in dem angegebenen Sinne zu verstehen und danach die Verwandlung der Iris nicht auszuscheiden, so sind auch die V. 802-806 nicht zu entbehren, weil nur diese direkt an Hektor gerichtete und in gebieterischem Tone gesprochene Aufforderung geeignet ist, Hektors Ahnung zu erklären, daß unter der Gestalt des Bruders sich die Botin des Zeus verberge, jedenfalls weit besser, als V. 796-801, in denen Iris das Anrücken der Feinde meldet. Denn bei dieser Meldung, die im Munde des als Späher angestellten Polites durchaus natürlich war, konnte ihn höchstens der dieselbe einleitende Vorwurf gegen den Vater stutzig machen 15). Denn wenn Robert p. 352 meint, daß Iris in V. 798 f. uns selbst verrathe, daß sie gewohnt sei, sich als Botin des Zeus auf den Schlachtfeldern zu bewegen, so ist es schon p. 324 als unwahrscheinlich bezeichnet, daß Iris im Gegensatz zu Hermes eine besondere Beziehung zum Kriege gehabt habe. Natürlicher scheinen die Worte im Munde eines Kriegers, wie Polites, der selbst an vielen Schlach-

<sup>15)</sup> Die Schol. Dind. III p. 152 zu V. 796 sehen freilich in diesem Vorwurf die Andeutung, durch welche die Göttin sich als solche zu erkennen gebe. Die Worte διὰ ταύτης τῆς ἐπιπλήξεως ἐμφαίνει δτι Πολίτης ἐστίν sind natürlich mit Roemer Beiträge zur Kritik und Exegese p. 15 so zu emendiren, daß vor Πολίτης die ausgefallene Negation οὐ eingesetzt wird.

ten theilgenommen hat; sie klingen nahe an die Aeußerung des Priamos  $\Gamma$  184—190 an.

Es liegt nun die Annahme nahe, daß die Sendung der Iris zu Priamos den Parallelakt zu der Sendung des Traumgotts zu Agamemnon (im Eingange von B) bilde, und Christ hat unter Ausschluß der Kataloge den Versen 780-815, an B 1-483 angeschlossen, in seinem dritten Gesange ihre Stelle angewiesen. Indeß verträgt sich der Inhalt der Botschaft schlecht mit der Absicht des Zeus, einen heftigen Kampf zwischen Achaeern und Troern herbeizuführen, in welchem diesen der Sieg zufallen soll. Der von Iris dem Hektor ertheilte Rath in Betreff der Hülfsvölker hat mit dieser Absicht des Zeus nichts zu thun und kann selbstverständlich nicht Zweck der Sendung sein. Die Art aber, wie Iris die V. 787 als αλεγεινή bezeichnete Meldung von dem Anrücken der Feinde macht, mit der geflissentlichen Hervorhebung der zahllosen Menge ist eher geeignet die Troer vom Kampf abzuschrecken, als sie zum Ausrücken und zu energischer Abwehr zu bestimmen. Nach allem diesem ist es durchaus unwahrscheinlich. daß die Partie 786-815 einen Bestandtheil der ursprünglichen Dichtung gebildet habe. Ihre Entstehung läßt sich wohl aus dem Streben erklären, die Erzählung in B zu vervollständigen. Wer immer dieselbe verfaßt hat, mochte es für angemessen halten, dem Schiffskatalog einen entsprechenden Katalog der Troer gegenüberzustellen, für welchen er in den Kyprien in einem Verzeichniß der troischen Bundesgenossen eine Unterlage fand. Um nun den Troerkatalog an den Schiffskatalog anzuschließen, dichtete er als ergänzenden Parallelakt zu der Sendung des Traumgotts zu Agamemnon (im Eingang von B) die Sendung der Iris zu Priamos. Indem er dieser aber nicht nur die Meldung vom Anrücken der Achaeer in den Mund legte, sondern auch, um den Anschluß des Katalogs vorzubereiten, den dem Hektor in Betreff der Führung der Bundesgenossen ertheilten Rath (nach dem Vorbilde von B 362 ff.), entstanden die oben bemerkten Differenzen und Anstöße, die Aristarch zu der freilich nicht annehmbaren Athetese von V. 791-795 veranlaßten. Ein übles Mißverhältniß ist es auch, daß der Dichter die Iris in gleicher Weise, wie den

Traumgott, im Auftrage des Zeus kommen läßt und doch ihr keine andere Meldung in den Mund legt, als sie jeder Troer, der das Ausrücken der Achaeer beobachtet hatte, auch machen konnte, und ebenso einen Rath, der eben so gut von einem der troischen Heerführer ertheilt werden konnte. Dies mag den Dichter auch veranlaßt haben, Iris in der Gestalt des Polites auftreten zu lassen, den er ebenfalls den Kyprien entnahm; aber er wird auch kaum mehr die Unbefangenheit besessen haben, mit der Homer in A 194 ff. Λ 195 ff. den persönlichen Verkehr der Götter mit den Menschen betrachtete.

In Γ 121 ff., wo Iris in der Gestalt der Laodike Helena bestimmt, sich auf den Thurm des Skaeischen Thors zu begeben, nehmen die Schol. Dind. III p. 166 und V p. 104 an, daß sie dies im Auftrage des Zeus thue, und noch F. A. Wolf bemerkte in den Vorlesungen II p. 107: 'eine Göttin sandte die Iris zu Helena, denn von selbst kommt Iris nicht'. Diese Annahme eines σιωπώμενον haben die Neueren mit Recht aufgegeben<sup>16</sup>). Von diesen weist Nitzsch Beiträge p. 96 der Iris außer der Funktion als speciell beauftragter Botin eine zweite zu 'als einer dichterischen Person und so zu sagen Maschine für allerlei einer Dienerin eignende Hülfen und Momente der Erzählung' und Naegelsbach in den Anmerkungen sagt, die Gottheit greife hier lediglich im Interesse der epischen Handlung ein, und weil es dem Dichter nur darauf ankomme, daß Helena geholt werde, so nenne er auch keine Gottheit, von der sie gesendet sei. Genz aber (zur Ilias p. 18) meint, es sei in Iris die Vermittlerin des höchsten, gerechten Götterwillens zu erkennen und durch ihr selbständiges Vorgehen werde angedeutet, daß die Anwesenheit der Helena bei dem Zweikampfe durchaus die Absicht der göttlichen Gerechtigkeit sei.

Von diesen Erklärungen ist die letzte durchaus ohne Anhalt, weil derartige Motive der ganzen Darstellung dieses und des folgenden Gesanges fremd sind, vgl. den Anhang zur II. 1 \* p. 168. 171, auch Kammers aesthet. Kommentar zur II.

<sup>16)</sup> Daß die Wendung ἄγγελος ἦλθε nicht nothwendig einen Auftrag, die Botschaft zu überbringen voraussetzt, lehren die Beispiele 3 270. μ 374. Λ 715.

p. 153 f. Iris kann aber auch nicht, abgesehen von der mißlichen Annahme des σιωπώμενον, als Botin des Zeus gedacht sein, weil die Veranstaltung des Zweikampfs, vorausgesetzt, daß der dritte Gesang in dem ursprünglichen Plane der Ilias seine Stelle hatte, die Absichten des Zeus völlig durchkreuzt, jedenfalls aber ganz ohne Zuthun des Zeus und der Götter sich vollzieht und der Dichter erst im Eingange des folgenden Gesanges Zeus seine Aufmerksamkeit auf den bereits vorgehenden Zweikampf richten läßt, um denselben völlig ergebnißlos zu machen. Andrerseits aber konnte die Meldung auch nicht einem Troer oder einer Troerin in den Mund gelegt werden, weil die Verabredung des Zweikampfs und der Vertragsbedingungen (136-138) nur einer Person bekannt sein konnte, welche derselben beigewohnt hatte, die Berufung der Helena auf den Thurm aber unmittelbar nach Abschluß der Verhandlungen und gleichzeitig mit dem Abgange der Herolde nach Troja (V. 116-120) gedacht ist, vgl. Zielinski, Die Behandlung gleichzeitiger Ereignisse im antiken Epos I (Philol. Suppl. VIII) p. 420 f. So bedurfte es allerdings einer Gottheit, um Helena die Meldung zu machen. Konnte aber die vom Dichter dazu verwendete Iris als Botin des Zeus sich nicht einführen, so war eine Verwandlung geboten. Daß der Dichter ihr eine weibliche Maske lieh, scheinen die Schol. zu V. 121 bei Dindorf III p. 166 durch die Worte θηλυ δὲ θήλει πείθεται zu erklären.

Nun fügen aber dieselben Scholien zu der Bemerkung, daß Iris im Auftrage des Zeus Helena auf den Thurm berufe, noch die Worte hinzu: ἐρωτιχή τε ἡ Ἰρις, καὶ ἀεὶ συμπαρούσα τῆ ᾿Αφροδίτη ˙ τινὲς δὲ αὐτῆς καὶ Ζεφύρου εἶναι λέγουσιν υίὸν τὸν Ἦρωτα, Worte, die sich freilich eher als eine Erklärung von E 353, wo Iris der verwundeten Aphrodite Beistand leistet, als von Γ 121 ausnehmen. Es lassen denn auch die sonst übereinstimmenden Schol. Townl. Maass V p. 104 die Worte καὶ ἀεὶ — ᾿Αφροδίτη, die besonders auf E 353 zu weisen scheinen, fort, bemerken aber p. 178 zu dieser Stelle: ὡς κοινῶς ἄπασι τοὶς θεοὶς ὑπηρετοῦσα, ἢ ὡς ἐρωτική · οὐκ ἀπέστη δὲ ἀφ᾽ οὕ Τρωσὶν ἄγγελος ἡλθεν. Die letzten Worte zeigen, daß es den alten Erklärern, wie uns, auffällig war, daß Iris, ohne

von einer Gottheit gesendet zu sein, ohne weiteres auf dem Schlachtfelde anwesend und der verwundeten Aphrodite Beistand leistend gedacht wird. Von den Erklärungsversuchen würde der, welcher die erotische Seite 17) ihres Wesens heranzieht, allerdings eine engere Beziehung der Göttin zu Aphrodite ergeben, welche ihr Auftreten in E befriedigend erklären könnte. Eine solche ist freilich aus dem homerischen Epos sonst nicht nachzuweisen, aber vielleicht lassen sich noch die Spuren des Weges verfolgen, auf welchem diese Anschauung in das homerische Epos gelangt ist. Es ist schon oben bemerkt, daß Robert wahrscheinlich gemacht hat, daß die Figur des Spähers Polites, in welchen sich Iris in B verwandelt, den Kyprien entnommen sei, wie früher schon K. O. Müller, Gesch. d. griech. Lit. I p. 96 vermuthet hatte, daß der Troerkatalog ein Auszug aus dem in den Kyprien enthaltenen sei, was auch Christ, Gesch. d. griech. Lit. 2 p. 69, 3 annimmt. Beziehungen zu Kypros und den Kyprien aber enthalten die Gesänge B-H überhaupt inhaltlich und sprachlich so zahlreich, daß Fick, der sie (Hom. II. p. 253 ff. 394 ff.) zusammengestellt hat, für diese Gesänge geradezu kyprischen Ursprung vermuthet; vgl. auch Robert, Stud. zur Il. p. 169. 566. Hienach besteht die Möglichkeit, daß kyprischer Einfluß auch in der in diesen Gesängen sich zeigenden veränderten Auffassung der Iris zu sehen ist und insbesondere ihr Auftreten in E und der der Aphrodite geleistete Dienst sich daraus erklärt, daß sie im kyprischen Mythos dem Gefolge der Aphrodite angehörte, wie sonst die Horen und Chariten.

An die erotische Seite ihres Wesens ist man zunächst auch versucht zu denken bei ihrer Thätigkeit in  $\Gamma$ , wo sie 'der Helena süßes Verlangen nach ihrem früheren Gemahl einflößt'. Durch diese Angabe ist Geppert (Ursprung der hom.

<sup>17)</sup> Die von den Schol. erwähnte Verbindung der Iris mit Zephyros, welche auf Alcaeus frgm. 13 Bergk zurückgeht, erklärt E. H. Meyer Achilleis p. 444 aus ihrer Naturbedeutung als Zeichen des Sturmes (τέρας χειμῶνος P 549); Preller Griech. Myth. I³ p. 410 leitet ihre verliebte Natur und ihre Verbindung mit Zephyros aus der bunten Pracht ihrer Farben ab. (?) — Beziehungen der Iris zu Hochzeiten und Liebesseenen, insbesondere auch zu der in den Kyprien erzählten Hochzeit des Peleus und der Thetis weist E. H. Meyer a. O. p. 442 ff. nach, vgl. auch Max. Mayer in Roschers Lex. der Mythol. II p. 327 f.

Gedichte I p. 137) offenbar zu der Bemerkung veranlaßt, man erwarte hier eher Aphrodite, als Iris, und auch Max. Mayer in Roschers Lex. d. Myth. II p. 326 urtheilt: keiner der Götter habe an dieser rein weiblichen Angelegenheit ein Interesse außer etwa Aphrodite, und es scheine, daß der jüngere Dichter die Dienstleistungen, welche Iris in E der Göttin erweist, hier auf deren Schützling übertragen habe. Aber welches Interesse Aphrodite, die Gönnerin des Paris daran haben könne, der Helena die Mittheilung von dem bevorstehenden Kampfe zwischen Paris und Menelaos zukommen zu lassen und in ihr das Verlangen nach dem früheren Gemahl zu erwecken, ist nicht zu sehen. Aphrodite ist an der Einleitung dieses Zweikampfes ganz unbetheiligt und greift erst ein, als Paris in Gefahr zu erliegen ihres Beistandes bedarf. Und wenn sie dann in der zweiten Episode in \( \Gamma \) Helena von dem Thurme des Skaeischen Thores, wohin Iris sie zu gehen bestimmt hatte, wieder in ihr Gemach zurückführt, um sie aufs neue mit Paris zu vereinigen, so handelt sie vielmehr in einem gewissen, wenn auch vielleicht vom Dichter von vornherein nicht beabsichtigten Gegensatze zu Iris. merkenswerthe Parallele zu dem Auftreten der Iris in  $\Gamma$  bieten aber die Kyprien, welche nach Proklos (bei Kinkel Epic. Graec. fragm. I p. 18) berichteten, daß, nachdem Aphrodite in Menelaos Abwesenheit Paris mit Helena vereinigt und ihre Flucht veranlaßt, Iris - ohne daß von einem ihr von einer Gottheit ertheilten Auftrage die Rede ist - dem Menelaos nach Kreta die Nachricht von der Entführung seiner Gattin gebracht und so seine Rückkehr nach Sparta und die Vorbereitung des Rachezuges veranlaßt habe. Hier hätte nach den Voraussetzungen der Dichtung Iris sehr wohl als Botin des Zeus, der den Krieg gegen Troja herbeiführen wollte, oder auch der Here, welche der Aphrodite als Gönnerin des Paris feindlich gegenüberstand, eingeführt werden können. Da sie aber ganz aus eigner Initiative handelt, so sieht man, daß Iris in der späteren Dichtung ohne weiteres verwendet wurde, wo der Fortschritt der epischen Handlung es nöthig machte, einer Person von einem Ereigniß Kunde zu geben, welche ihr sonst gar nicht oder auf gewöhnlichem Wege zu spät zugekommen

sein würde. Wenn aber Welcker (Episch. Cyclus 1 II p. 151) in Bezug auf die Kyprien im Allgemeinen anerkennt, daß die Handlung der Götter den alten homerischen Charakter habe, als etwas Besonderes aber hervorhebt, daß Iris dem Menelaos Meldung bringe, 'wenn auch etwa unter der Gestalt eines Sterblichen, wie in der Ilias (2, 791), oder auch nicht, wie in derselben (24, 160)', so wird doch nur als wahrscheinlich gelten dürfen, daß sie, wie in Γ, in verwandelter Gestalt auftrat, da sie nicht von einer Gottheit gesendet war und daher sich nicht als Botin einer solchen einführen konnte. Und wenn derselbe die Verwendung der Iris in den Kyprien als abweichend von der homerischen und als etwas romanhaft bezeichnet, so hat er offenbar die Irisscene in I gerade nicht in der Erinnerung gehabt, die doch durchaus als nahe verwandt sich erweist. Hienach werden wir davon absehen müssen, die Thätigkeit der Iris in Γ aus der erotischen Seite ihres Wesens abzuleiten. Wenn dort berichtet wird, daß sie Helena stißes Verlangen nach ihrem früheren Gemahl, der Vaterstadt und den Eltern eingeslößt habe, so werden wir darin nicht einen besondern Akt, sondern nur die natürliche Folge ihrer Mittheilung V. 136-138 erkennen, der Mittheilung, daß sie selbst der Siegespreis in dem bevorstehenden Zweikampfe sein werde. Der Gedanke, daß sich jetzt ihr Schicksal entscheiden und der voraussichtliche Ausgang des Zweikampfes sie wieder mit Menelaos vereinigen werde, genügte bei der reuevollen Stimmung, welche sie beherrschte, in ihrer Seele die Sehnsucht nach dem früheren Gemahl und der Heimath zu erwecken.

So dient Iris in Γ, wie in den Kyprien, aus der ursprünglichen Verbindung mit Zeus gelöst und auch im Dienst keiner
andern Gottheit, als eine Art poetischer Figur lediglich den
Zwecken der epischen Handlung, welche in Γ zu verlangen
schien, daß nach der Einleitung des Zweikampfes zwischen
Paris und Menelaos zur Beilegung des ganzen Krieges Helena
als der Siegespreis in diesem Kampfe den Hörern persönlich
vorgeführt und ihre Seelenstimmung gezeichnet werde. In B
wird Iris zwar äusserlich noch als Botin des Zeus eingeführt,
aber sie hat, wie wir gesehen haben, in Wirklichkeit dem
Priamos so wenig, wie dem Hektor etwas zu melden, was ihre

Sendung nöthig machte oder rechtfertigte, und dient ihre Einführung lediglich dem Zweck des Dichters, den Anschluß des Troerkatalogs an das Vorhergehende zu vermitteln. Beide Scenen, welche sich durch die Verwandlung der Iris von allen übrigen Irisscenen unterscheiden, zeigten ziemlich sichere Beziehungen zu den Kyprien, die in B durch die dorther entnommene Figur des Polites, die in I durch die übereinstimmende Art, wie Iris vom Dichter verwendet wird, um durch die Meldung eines Vorgangs einer handelnden Person des Epos den Anstoß zur Weiterführung der Handlung zu geben. Weniger sicher war die Vermuthung Kyprischen Einflusses in der Einführung der Iris in E als Dienerin oder Gefährtin der Aphrodite, aber sie schien doch annehmbarer, als die von Nitzsch gegebene Erklärung, nach der sie so zu sagen zu einer Maschine für allerlei einer Dienerin eignenden Hülfen (und Momente der Erzählung) geworden sei. Jedenfalls werden diese Besonderheiten der Irisscenen bei der Frage nach dem Verhältniß der Gesänge B-H zu der übrigen Ilias mit in Betracht gezogen werden müssen.

Göttingen.

C. Hentze.

#### XIX.

### Die Trierarchie des Chairestratos.

(Zu Isaios VI, 1.)

Die sechste Rede des Isaios ist bekanntlich eine Synegorie, gehalten im J. 365/4 oder 364/3 v. Ch. von einem Freunde des Chairestratos. Um seine freundschaftlichen Beziehungen zu Chairestratos und dessen Vater Phanostratos vor den Richtern klar zu machen und damit sein Auftreten zu motiviren, sagt der Synegoros: ὅτε γὰρ εἰς Σικελίαν ἐξέπλει τριηραρχῶν Χαιρέστρατος (Z, L, Ald. Μενέστρατος), διὰ τὸ πρότερον αὐτὸς ἐχπεπλευκέναι προήδειν πάντας τοὺς ἐσομένους χινδύνους, όμως δὲ δεομένων τούτων καὶ συνεξέπλευσα καὶ συνεδυστύχησα καὶ ἐάλωμεν εἰς τοὺς πολεμίους. ἄτοπον δὰ, εἰ ἐκεῖνα μὲν προδήλων όντων των κινδύνων όμως διὰ τὸ χρησθαι τούτοις καί φίλους νομίζειν ύπέμενον, νύν δὲ οὐ πειρώμην συνειπείν κτέ. Zur Zeit des Processes war Chairestratos noch ein junger Mann (§ 60), so daß seine Trierarchie mit der bertihmten sicilischen Expedition in Verbindung zu stellen absolut unmöglich ist. Eine andere "kriegerische" Expedition der Athener nach Sicilien, welche der Zeit nach hierher passen könnte, ist weder bekannt noch für wahrscheinlich gehalten. Man versucht also die Textüberlieferung zu heilen: es wird entweder Φανόστρατος statt Χαιρέστρατος gelesen (Reiske, Dobree, Scheibe, Kayser), oder είς Σιχελίαν in εν ήλιχία ων geändert (Bürmann) oder gänzlich gestrichen (Schömann, Blass) oder statt Σικελίαν ein anderer Name gesetzt: Μαχεδονίαν oder 'Αμφίπολιν oder Θεσσαλίαν (Weissenborn bei Ersch und Gruber, Sect. II, Th. 24, S. 296) oder Κέρχυραν (A. Pridik, s. unten), oder man bleibt bei είς \*\*, d. h. bei einem non liquet stehen. Alle diese, man

darf sagen: Verzweiflungsvermuthungen der Vorgänger bespricht sehr eingehend A. Pridik in seinem russischen Buche: "Die 6. Rede des Isaios, Untersuchungen auf dem Gebiee der attischen Genealogie und des attischen Civilrechts" (Jurjew, 1902), S. 55—63. Leider gehört in dieselbe Reihe wohl auch seine sehr zuversichtlich vorgeschlagene Conjektur: εἰς Κέρ-κυραν. Zuletzt sprach kurz darüber noch Blass ("eine historische Unmöglichkeit", "falsch" u. dgl., N. Jahrbb. f. Phil. 1903, XI, S. 66, in der Recension von F. P. Caccialanza Le orazioni di Iseo tradotte con prolegomeni et note, 1901, — das italienische Buch ist mir noch nicht zugänglich). Vielleicht aber braucht man hier weder zu kuriren noch zu operiren, sondern bloß zu interpretiren.

Die sicilische Trierarchie des Chairestratos fällt zeitlich jedenfalls sehr nahe vor das J. 365-364 v. Ch. Wir haben hier vielleicht mit keiner "kriegerischen" Expedition der Athener zu thun, sondern mit einer Reise der athenischen Gesandten zu Dionysios I. Ueber "die griechische Politik Dionysios des Aelteren" s. U. Köhler in den athenischen Mittheilungen I, S. 1-26. Die von Athen mit Sparta im Winter 370 auf 369 abgeschlossenen Verträge bahnten naturgemäß auch ein freundliches Verhältniß zu Dionysios an. Im Frühsommer 368 waren die Gesandten des Dionysios in Athen anwesend, mit seinem Schreiben περὶ τῆς οἰκοδομίας του νεώ (des delphischen) και της ειρήνης (des allgemeingriechischen Friedens): s. das athenische Dekret darüber, wesentlich eher ein Ehrendekret für Dionysios und dessen Söhne SIG.<sup>2</sup> 89, aus der zehnten Prytanie des J. 369/8. Etwa im Februar - März 367 ist ein Defensivbundniß zwischen Dionysios und den Athenern abgeschlossen worden: s. das Dekret aus der [siebenten] Prytanie des J. [368/7] v. Ch., SIG.2 90. Eine Gesandtschaft nach Sicilien wird hierbei ausdrücklich erwähnt, obwohl die betr. Stelle erst ergänzt worden ist: [ἀπολαβεῖν δὲ (d. h. τοὺς ὅρχους) 'Αθηναί]ων τοὺς πρέσβ[εις τοὺς πεμφθέντας είς Σικελί ] αν. An den Lenäen desselben J. 368/7, also etwa Jan. - Febr. 367, hat der Tyrann für seine Tragoedie "Ezτορος λύτρα den ersten Preis erhalten. Es scheint wohl zweifellos, daß in dieser Zeit wenigstens zwei athenische Gesandtschaften

— 1. im Sommer 368, 2. Februar — April 367 —, wahrscheinlich noch mehrere, nach Sicilien abgegangen waren. Auf eine dieser Gesandtschaftsreisen hat man schon längst die Trierarchie des Apollodoros bezogen: συμβαίνει δή μοι τριηραρχία περί Πελοπόννησον, έχειθεν δ' είς Σικελίαν έδει τούς πρέσβεις ἄγειν, οῦς ὁ δῆμος ἐχειροτόνησεν. ἡ οὖν ἀναγωγἡ διὰ ταχέων εγίγνετό μοι - ΐνα μη κατακωλύοιμι τους πρέσβεις, [Demosth.] LIII, 5 (vgl. Blass Attische Bereds. III, 11 S. 460). Auf eine andere möchte ich Chairestratos' Trierarchie beziehen. Die eben ausgeschriebene Stelle kann zugleich auch als ein Beleg dafür dienen, daß die Trierarchen auch für die Seefahrten der Gesandten zu sorgen hatten. S. noch Demosth. XXIV 11-12, wo über die Syntrierarchen Archebios und Lysitheides die Rede ist: ή τριήρης ή Μελάνωπον ἄγουσα κα! Γλαυκέτην και "Ανδροτίωνα πρεσβευτάς ώς Μαύσωλον. In den Handbüchern der Alterthümer (ebenso auch in den Specialschriften, wie M. Heyse De legation. Att. 1882, F. Poland De leg. Graec. publicis 1885) wird diese Thatsache meistens stillschweigend übergangen. Man fühlt sich freilich versucht zu glauben, daß diesem Zwecke zunächst die beiden Staats-Avisos, Paralos und Salaminia, dienen sollten (z. B. s. Thuk. VIII 86, 8 f. über die Paraler, von denen die Gesandten der Vierhundert nach Lakedaimon begleitet wurden, obwohl sie damals nicht auf ihrer Paralos, sondern auf einer στρατιῶτις ναῦς waren). Doch wenn es auch gewöhnlich der Fall war, kam es wohl öfters vor, daß diese Schiffe zur Zeit der Abfahrt der Gesandten für irgendwelche andre Staatsangelegenheiten in Anspruch genommen waren, so daß man zur Ausrüstung einer gewöhnlichen Triere durch einen Trierarchos Zuflucht nehmen mußte, wenn man die Absendung auf eine fernere Zeit verschieben nicht wollte oder nicht konnte. Irrelevant ist hier für uns die Frage, ob für jedes der beiden "heiligen" oder Boten-Schiffe außer dem vom Volk erwählten Tamias noch ein Trierarchos bestellt wurde (Böckh) oder ob der ταμίας της Παράλου mit dem τριήραρχος της Παράλου identisch sein sollte (Köhler): die letztere Bezeichnung, wenn sie auch nicht officiell wäre, ist jedenfalls

sowohl in der Litteratur, wie theilweise auch inschriftlich hinlänglich bezeugt.

Doch zurück zu Dionysios. Wie oben Köhlers Worte. so werde ich hier Holms Darstellung fast wörtlich benutzen (Gesch. Siciliens II S. 143, - die Hauptquelle ist Diodor. XV 73). Der letzte Krieg, den der Tyrann unternahm, wurde gegen die Karthager geführt. Es war im J. 368 v. Ch. glaubte sie durch Krankheiten und Aufstände geschwächt und gab vor, daß er sich über Einfälle aus dem karthagischen Gebiet zu beklagen hatte (προσεποιήθη τους κατά την έπικράτειαν Φοίνικας επιβεβηκέναι της ύπ' αὐτὸν χώρας). Er gewann Selinus, Entella und Eryx und wandte sich dann zur Belagerung von Lilybaion, konnte aber die Stadt nicht erobern. Nun hörte er, daß die karthagischen Schiffshäuser durch eine Feuersbrunst vernichtet seien, und glaubte, daß auch die Schiffe verbrannt wären; er sandte deshalb den größten Theil (170) seiner Flotte nach Syrakus und ließ nur 130 der besten Schiffe im Hafen von Eryx. Die karthagische Flotte war aber noch unversehrt, und rasch und unerwartet überfielen die Karthager mit 200 Schiffen den Hafen und entführten die meisten der syrakusanischen Trieren. Vor dem Eintritt τοῦ χειμῶνος wurde der Krieg durch die avoxai unterbrochen. Kurze Zeit darauf, wohl in den ersten Monaten des J. 367, ist Dionysios gestorben: bekanntlich brachte man seinen Tod mit der Nachricht über seinen lenäischen Sieg in Zusammenhang (Diodor. XV 74). Ob die Kriegsoperationen mit Beginn der guten Jahreszeit 367 und zwar noch vor dem Tode des Dionysios wieder aufgenommen wurden, wissen wir nicht. Daß dieselben aber beabsichtigt waren, folgt fast zweifellos sowohl aus den ἀνοχαί, wie aus der Thatsache, daß erst der jüngere Dionysios den Frieden mit den Karthagern abgeschlossen hat (Diodor. XVI 5, Holm II S. 157 f., 459). Jedenfalls scheint es mir mehr als wahrscheinlich, daß im Frühjahr 367, etwa von März an, die karthagische Flotte im sicilischen Gewässer kreuzte, wohl besonders in der Nähe von Syrakus (Καρχηδονίων ἐφορμούντων Συρακούσαις, Polyainos II 11, - die Worte beziehen sich freilich auf eine andere Zeit). Es ist nun für uns einerlei, ob wir die Fahrt des Chairestratos in den Spätsommer 368 oder etwa in den März 367 setzen: hier wie dort konnte sein Schiff den Karthagern in die Hände fallen (ἐάλωμεν εἰς τοὺς πολεμίους). Kurze Zeit vor ihm war sein Synegoros wohl auch an einer der Gesandtenfahrten, die wir für diese Jahre kennen oder voraussetzen, auf irgend eine Weise betheiligt. Aber die Trierarchie des Apollodoros, die Fahrt des Synegoros und die Trierarchie des Chairestratos genau unter einander zu vertheilen, möchte ich lieber nicht versuchen. Zwar sagt Apollodoros, daß die Gesandten, die er begleitete, besondere Eile hatten, aber erstens hören wir das von einem Gerichtsredner, zweitens wäre es schwer zu entscheiden, ob diese Eile mehr bei der Ueberbringung der Siegesnachricht als bei der Vertragsabschließung von Nöthen war, oder ungekehrt.

Die Ausdrücke, wie πάντας τοὺς ἐσομένους κινδύνους oder προδήλων όντων των κινδύνων oder συνεδυστύχησα, würde man im Munde eines Redners auch bei jeder beliebigen sicilischen Fahrt wohl verständlich finden, zumal dieselbe noch in die schlechte Jahreszeit fiel: war es doch eine verhältnißmäßig weite Fahrt. Etwa im J. 393 βουλομένου Κόνωνος πέμψα: τινά εὶς Σικελίαν ἄχετο ὑποστὰς Aristophanes mit Eunomos καὶ ταῦτα ἔπραττον πολλῶν κινδύνων ὑπαρχόντων πρὸς τὴν θάλατταν καὶ τοὺς πολεμίους (Lysias XIX 19 f.), und sie fuhren doch mit keinem Kriegszwecke aus. Vgl. SIG2. 276 über einen Abgesandten von Lampsakos nach Rom und Massalien: οὐδὲν φροντίσας τῶν κατὰ τὴν ἐκδημίαν κινδύνων — τὸν εἰς Μασσαλίαν πλοῦν πολὺν καὶ ἐπικίνδυνον. Ζυfällig konnten auch Seeräuber mit ins Spiel kommen (vgl. etwa aus dem J. 369: εὐθὺς ἐκπλέοντα αὐτὸν περί τὸν 'Αργολικόν κόλπον ύπὸ ληστρίδων νεῶν κτέ. [Demosth.] LII 5). Noch mehr werden die oben angeführten Worte unseres Redners begreiflich, wenn das Schiff mit den Gesandten durch das Gewässer gehen mußte, wo der Kriegszustand herrschte, und desto mehr in unserem Falle, wo die Athener zur Zeit des vorbereiteten oder bereits zu Stande gekommenen Bündnisses mit Dionysios ihren Weg zu ihm gerade durch das von seinem Feinde besetzte Meer suchen sollten. Andererseits, wenn wir hier mit einer "kriegerischen" Expedition zu thun hätten,

wäre das wiederholte Erwähnen von Gefahren auch bei einem Redner wohl etwas naiv, wenn nicht lächerlich: jede Kriegsausfahrt ist doch gefährlich, keine Lustreise (vgl. Isai. IX 15: εύ είδότος, δτι εν άπάσαις [στρατείαις] μέλλοι χινδυνεύειν). Ja, in diesem Falle könnte die von dem Synegoros erzählte Episode sogar den Anschein geben, daß dem Chairestratos etwas ängstlich zu Muth war, als er in den Krieg gehen sollte und Angst vor den Kriegsgefahren haben wohl Viele, aber selten sagt man darüber vor dem Publicum. Noch: auf die Frage, ob jeder Trierarchos, als er zu Kriegszwecken hinausfuhr, auch seine persönlichen Bekannten auf das Kriegsschiff miteinladen durfte, werde ich weder ja, noch nein sagen. Der Synegoros konnte hier als ein kundiger Mann eingeladen werden, weil er kürzlich vorher dieselbe Fahrt schon einmal machte. Leichter aber versteht man diese Einladung, wenn hier keine eigentliche Kriegsfahrt war. In SIG.2 188 haben wir z. B. ein Ehrendekret für Poseidippos, welcher nach dem Antrag der Gesandten belobt wird als συναποδημήσας μεθ' έαυτῶν und χρήσιμος ων. Ich werde freilich nicht vermuthen, daß auch der Synegoros aus politischen Rücksichten die Reise nach Sicilien mitmachte, wenn er auch ebenso reich war, wie seine Freunde (ob diese hoch angesehen waren, weiß ich nicht, obwohl es meistens angenommen wird). Wäre das wirklich der Fall, so würde er wohl darüber nicht geschwiegen haben. Aber es ist nicht ausgeschlossen, daß er bei dieser Reise auch seine eigenen (etwa commerciellen) Zwecke unterwegs verfolgen wollte und erst vor dem Gericht erzählt, daß er dieselbe aus reiner Freundschaft zu Chairestratos mitmachte. Doch genug darüber.

Es bleibt nur ein Punkt zu erledigen, zwar der wichtigste. Daß die Karthager das zu ihrem Feinde fahrende athenische Kriegsschiff gefangen haben konnten, wird Jedermann zugeben, einerlei ob sie wußten oder nicht, daß mit dem Schiffe eine athenische Gesandtschaft fährt. Die Lakedaimonier kaperten und sogar διέφθειρον πάντας ώς πολεμίους — καὶ τοὺς μετὰ 'Αθηναίων ξυμπολεμοῦντας καὶ τοὺς μηδὲ μεθ' ἐτέρων (Thuk. H 67, 4; vgl. [Dem.] Epist. Phil. 5 u. dgl.). Die Gefangennahme der Gesandten wurde in dem von mir vorausgesetzten Falle jedenfalls nicht als eine Verletzung des Völker-

rechts angesehen und die Person eines Gesandten war noch keineswegs sakrosankt (s. Thuk. IV 50, 1 f., II 67, 2 f., Androtion bei Harp. unter Αγνίας = FHG. I 410, 153, vgl. M. Heyse S. 8 f., Poland S. 45 f.) 1). Aber, wenn die Athener nicht im Kriege mit den Karthagern waren, konnte man in Athen die letzteren als οί πολέμιοι bezeichnen, d. h. konnte der Synegoros sagen: έάλωμεν εἰς τοὺς πολεμίους? Die Karthager handelten in diesem Falle ώς πολέμιοι, sie waren aber nicht οί πολέμιοι. In der Urkundensprache wäre also der Ausdruck vielleicht unzulässig. Aber bei einem Redner wird man schwerlich gegen denselben etwas einwenden, wenn auch eine passende Parallelstelle zur Bestätigung dieser Möglichkeit mir vorläufig nicht zur Hand liegt. Der Synegoros konnte nicht sagen: εἰς τοὺς ληστάς (oder πειράτας); genau wäre εἰς τούς Καρχηδονίους. Aber wenn zwischen Athen und Dionysios auch kein Schutz- und Trutzbündniß (τοὺς αὐτοὺς ἐχθρούς καὶ φίλους ἔχειν), sondern nur ein Defensivbündniß bestand, lag es doch sehr nahe, unseres Freundes Feinde unsere Feinde zu nennen, zumal noch diese οἱ πολέμιο: τοῦ συμμάχου τοῦ 'Αθηναίων die athenische Triere ώς πολέμιοι gefangen haben.

Schließlich noch über die Ausdrucksweise: ἐάλωμεν εἰς τοὺς πολεμίους statt ὑπὸ τῶν π. Sie wird gewöhnlich als eine Brachylogie aufgefaßt, also etwa εἰς τοὺς πολεμίους πεσόντες ἐάλωμεν od. dgl. Es ist wichtiger zu wissen, ob wir hier eine besondere Nuance vor uns haben. Der Ausdruck ist eben nicht selten. Plat. Resp. V 468 A: τὸν ζῶντα εἰς τοὺς πολεμίους ἀλόντα (den, welcher sich lebendig fangen lassen hat, anstatt ἐλέσθαι μᾶλλον μαχόμενος ἀποθανείν) ἀρ' οὐ δωρεὰν διδόναι δεὶ τοὶς ἐθέλουσι χρῆσθαι τῆ ἄγρα (also ein Vergleich mit einem gefangenen Thier) ὅτι βούλονται; SIG.² 112 in dem Dekret aus Arkesine über den Athener Androtion: καὶ τῶν ἀλόντων εἰς τοὺς πολεμίους οἰς περιέτυχεν ἐλύσατο. Xen. Hell. I 1, 23: παρὰ δὲ Ἱπποκράτους εἰς Λακεδαίμονα γράμματα πεμφθέντα ἐάλωσαν εἰς ᾿Αθήνας. Αεsop. fab. 55 C. = 209 Halm:

<sup>1)</sup> Vgl. F. Bender, Beiträge zur Kenntnis des antiken Völkerrechts nach Polybios (Inaug.-Diss., Bonn 1901, dasselbe Buch auch unter dem Titel: "Antikes Völkerrecht vornehmlich im Zeitalter des Polybius), S. 51—53.

πορυδαλλός εἰς πάγην άλούς, vgl. fab. 46 C. = 340 H. πόρυδος έμπεσών είς τους βρόχους. Vgl. Isai. VII 8: συμφορά γάρ του πάππου χρησαμένου καὶ ληφθέντος εἰς τοὺς πολεμίους. mit dem συμφορά κτέ. vgl. auch unseres συνεδυστύχησα. Durch das εἰς (statt ὑπό) wird, wie es mir scheint, die Person des Fangenden und zugleich die Action selbst des Fangens einigermaßen in den Schatten gestellt oder verwischt und statt dessen tritt mehr der Ort voraus, wohin der Gefangene zuletzt gerathen ist. Damit hängt, wenn ich mich nicht täusche, auch eine andere Vorstellung zusammen, nämlich die des Zufälligen oder Unerwarteten, einer Abwesenheit des Widerstandes oder Kampfes gegen die Schicksalsfügung. Soll nun wirklich eine solche Schattirung in unserem Ausdrucke liegen, so war derselbe bei der Erzählung von einer Gesandtenfahrt sicherlich mehr am Platz, als bei der von einer "kriegerischen" Expedition. Die Gesandten fuhren wohl auf einem Kriegsschiffe, jedenfalls nicht von einem größeren Geschwader eskortirt; ihrerseits konnte also bei einem Zusammentreffen mit der karthagischen Escadre von einem ernstlichen Kampfe keine Rede sein, so daß der Redner und seine Freunde ganz offen über den Unglücksfall ihrer Gefangenschaft erzählen konnten, ohne sich dadurch auch im kleinsten zu geniren.

Ich bin mit meiner Erklärung zu Ende. Wer nicht im Stande ist, sich hier von dem kriegerischen Elemente loszusagen, der kann die athenische Geschichte dieser Zeit mit einer Flottenexpedition bereichern, d. h. annehmen, daß die Athener im Frühjahr 367 dem Dionysios wirklich Hilfe gesandt haben und zwar auf Grund des Defensivbündnisses (ἐάν τις ἔηι ἐπὶ Διονύσιον κτέ. in dem Vertrag, vgl. τοὺς Φοίνικας ἐπιβεβηκέναι τῆς ὑπ΄ αὐτὸν χώρας bei Diod.). Daß sie das konnten, d. h. daß ihre Flotte nicht für sie selbst im ganzen Bestande nothwendig war, wäre wohl daraus zu ersehn, daß gerade in diesem Jahre Timotheos mit einem Geschwader von 30 Trieren ausgesandt wurde, um Ariobarzanes von Phrygien in seinem Kriege gegen andere Satrapen zu unterstützen (Schäfer Demosth. u. s. Z. 12 97). Und die athenische Hilfe wäre für Dionysios wohl nicht überflüssig

gewesen, nachdem seine besten Kriegsschiffe im J. 368 von den Karthagern gefangen und entführt worden waren.

Die jetzt von mir vielleicht zu breit ausgeführte Erklärung scheint mir übrigens so nahe liegend, daß ich nicht behaupten will, daß sie bis jetzt von Niemand ausgesprochen sei. Die Hauptsache ist die Erkenntnis, daß es voreilig war, die Worte εἰς Σιαελίαν zu ändern oder zu streichen oder überhaupt zu verdächtigen. Mit solchen Eingriffen in den Text kann man nur manches gute Stück aus unserer nicht gerade reichen Ueberlieferung wegschaffen und auf diesem Wege ist wohl bereits nicht Weniges weggeschafft worden. Εἰθ' οὐν έλοίμεθα ἐξηγούμενοι ἀποθανείν μᾶλλον ἢ ζῶντες ἐπεισφρέσθαι περιττήν τινα εἰκασίαν τῆ παραδόσει. Dieser Wunsch, wenn auch etwas superlativisch ausgedrückt (nach Xen. Hell. VI 5, 43), ist noch immer statthaft.

Moskau.

A. Nikitsky.

## XX.

## Archonten und Schreiber in attischen Urkunden älterer Zeit.

Daß die Archonten ihr Amt zugleich mit dem neubestellten Rate am 1. Hekatombäon antraten, ist eine Tatsache, die sich, wie niemand bestreitet, aus einer großen Zahl epigraphischer Urkunden des IV. vorchristl. Jahrhunderts und der Folgezeit ergiebt, und ehe die aristotelische 'Αθ. πολιτεία gefunden und bekannt geworden (1891), ward der Anfang des Kalenderjahrs als archontisch-buleutische Antrittszeit auch für das V. Jahrhundert vorausgesetzt, also die drei Gleichungen: A. Prytanie I Tag 1 = Hekatombäon 1, B. Tag 1 des Archontenjahres = Hekatombäon 1, C. Prytanie I Tag 1 = Tag 1 des Archontenjahres als ausnahmslos geltend, so lange Athen Jahresbehörden hatte, angenommen. Von dieser Annahme für das V. Jahrhundert abzugehen, nötigte die Bemerkung des Aristoteles 32, 1, am 14. Skirophorion (Ol. 92, 1 vor Chr. 412/1 Archon Kallias) habe der bisherige Rat (der der Fünfhundert) seine Funktion beginnen sollen, ἔδει δὲ τὴν είληχυίαν τῷ χυάμφ βουλήν είσιέναι δ' ἐπὶ δέκα Σκιροφοριώνος. Etwas Exceptionelles berichtet Aristoteles a. O. nicht, und wer das denken sollte, wird anders belehrt durch Bruno Keils ersten Aufsatz im Hermes XXIX (1894); Keil hat daselbst, um zu bestätigen, daß im V. Jhrh. die Funktion der neuen Prytanen nicht immer am 1. Hekatombäon anhob, noch anderes herangezogen und sehr geschickt verwertet, so die Zahlungen zu den Panathenäen Ol. 91, 2 und 92, 3, die, wenn Pryt. I Tag 1 = Hek. 1, dem schon gefeierten Feste nachgefolgt sein müßten, s. den Bericht Philologus LXI S. 218 unter D und G.

Daß nun der aristotelischen Bemerkung und dem von Keil Beigebrachten gegenüber von den drei Gleichungen A (Pryt. I Tag 1 = Hek. 1) für das V. Jhrh. als für alle Fälle geltend zu streichen ist, steht fest. Wie aber ist über B und C zu urteilen? Keil streicht C (Pryt. I Tag 1 = Tag 1 des Archontenjahrs); B (Tag 1 des Archontenjahrs = Hek. 1) hat nach ihm auch im V. Jhrh. gegolten. So kommt er zu dem Ergebnis, daß das Ratsjahr zwei Archonten hatte, der richtige Eponymos mithin nicht einer der beiden Archonten, sondern der Ratsschreiber war. Einer Prüfung halten diese Ansichten nicht stand; es wird sich zeigen, daß die Schwankungen des Funktionsbeginns der Bule auch für den Beginn des archontischen Regiments maßgebend waren, das buleutische Jahr also keineswegs zwei Archonten hatte.

Die Bemerkung in der 'Αθ. πολιτεία: der Rat erledige die meisten Sachen in Gemeinschaft mit den übrigen Behörden, συνδισικεί δὲ (ἡ βουλὴ) καὶ ταὶς ἄλλαις ἀρχαὶς τὰ πλείστα, Kap. 47, ist wenig geeignet, ein unter zwei Archontenschaften verlaufendes Ratsjahr plausibel zu machen. Hätte das Ratsjahr zwei Archontenschaften gehabt, so wäre der Rat in den Fall gekommen, sich über eine sofort zu beginnende, aber erst später ganz zu erledigende Sache zweimal, zunächst mit der alten Archontenschaft oder einem ihrer Mitglieder und hernach abermals, wenn die alte Behörde durch eine andere ersetzt war, mit dieser sich zu verständigen. Dieser üble Geschäftsgang ward vermieden, wenn das Archontenjahr wie in späterer, so auch in früherer Zeit sich mit dem Geschäftsjahre des Rates deckte, also Tag 1 des Archontenjahrs auch Tag 1 der ersten Prytanie war (Gleichung C).

Das Walten zweier Archontenschaften im Geschäftsjahr konnte dem Rat unter Umständen sehr lästig werden; wenn Parteien einander befehdeten, so mußte die im Rat dominierende Archonten von ihrer Farbe wünschen. Falls der am 21. (22.) Thargelion Ol. 92, 1 antretende Rat der 400 erst am 1. Hekatombäon des folgenden Kalenderjahrs dahin gelangte, den Mnesilochos, einen Gesinnungsgenossen, Aristot. Άθ. πολ. 33, 1 καὶ ἤρξεν ἐξ αὐτῶν (τῶν τετρακοσίων) Μνησίλοχος κτλ., neben sich zu haben, so hatte er sich vorläufig —

und anderthalb Monate lang — mit der alten Behörde (Kallias und Genossen) einzurichten und die dürfen wir uns schwerlich oligarchisch gesinnt denken. Die einzige der Sachlage entsprechende Annahme ist die, daß die 400 zugleich mit ihrem Mnesilochos antraten und mit der Auflösung des alten Rates am 14. Thargelion die der alten Archontenschaft verbunden ward.

Daß man überhaupt den Funktionsbeginn des Archons gern mit dem der ersten Prytanie zusammenfallen ließ, erhellt auch aus einer Datierung weit späterer Zeit, als längst der Anfang des archontisch-buleutischen Jahres endgültig auf den 1. Hekatombäon gesetzt war: CIA II 1 p. 123 n. 299 èn? Nexiou ἄρχοντος ὕστε[ρον ἐπὶ] τῆς ᾿Α[κ]αμ[α]ντί[δ]ος τετάρτης π[ρυτανε]ίας — Μουνιχ[εῶν]ος ἔκ[τη ἐπὶ δέ]κ[α], ἐβδόμη[ε τῆς π]ρυτα[νείας]. Aus der Gleichung: Prytanie IV Tag 7 = Muchinion 16 ersieht der Herausgeber, daß der archon suffectus seine Thätigkeit mit dem Gamelion begonnen hat und vom Anfang des Gamelion laufen auch die Prytanien des buleutischen Geschäftsjahrs; mit dem neuen Archon ließ man auch einen neuen Lauf der Prytanien anheben.

Hier in Betracht zu ziehn ist auch Thuk. 2, 2, 1, wo der Ueberfall von Platäa, mit dem der peloponnesische Krieg begann, durch πυθοδώρου ετι δύο μήνας ἄρχοντος 'Αθηναίοις (Ol. 87, 1 432/1) und αμα ήρι άρχομένω bestimmt wird. Den Anfang des Pythodoros am 1. Hekatombäon voraussetzend, hat Krüger, um vom beginnenden Lenz zum 1. Hek., einem Sommertage, zu gelangen, den Vorschlag gemacht, statt des handschriftlichen δύο μήνας, δ' d. i. τέσσαρας μήνας zu setzen. Ist Platäa Ende Anthesterion (Thuk. 2, 4, 2 καὶ γὰρ τελευτῶντος τοῦ μηνὸς τὰ γιγνόμενα την) überfallen worden, so ergeben sich nach der handschriftlichen Lesart Elaphebolion und Munichion als die beiden Monate, die Pythodoros noch zu amtieren hatte und sein Nachfolger Euthydemos hat das Amt Anf. Thargelion angetreten. Das stimmt denn mit der von Aristoteles überlieferten Antrittszeit (14. Skirophorion) nur insoweit, als auch Pythodoros nicht gar lange vor dem 1. Hekatombäon angetreten wäre, und man müßte sich entschließen, anzunehmen, daß die hohen Körperschaften die Neuwahlen

und den Amtswechsel durch besondern Beschluß vor dem letzten Vollmond des Kalenderjahrs anberaumen konnten. Dieser Entschluß wird dadurch erleichtert, daß auch im Jahre 92. 1 Arch. Kallias der neue Rat nicht am 14. Skirophorion, dem Tage, an welchem der Amtswechsel hätte stattfinden sollen, sondern mehr als drei Wochen vorher seine Funktion begonnen hat, 'Aθ. πολ. 32, 1.

Der vermuteten Zweiheit von Archonten im Ratsjahr ist also nicht stattzugeben.

Der Vorschlag dagegen, den Ausgleich mit dem Kalenderjahr, also die Geltung der drei Gleichungen A B C, s. o. S. 349, gleich nach Ol. 92, 4 Archon Diokles, anzunehmen, ist beifallswürdig. Aristoteles überliefert noch aus derselben 92. Olympiade Nichtübereinstimmung des Ratsjahres mit dem Kalenderjahr und 92, 4 erscheint die Formel: ἐπὶ τῆς βουλῆς ἡ ὁ δεῖνα ἐγραμμάτευε zuletzt. Bis dahin muß die Nichtübereinstimmung vorgehalten haben. Möglich, daß sie zugleich mit der Formel: ἐπὶ τῆς βουλῆς ατλ. verschwand und schon Ol. 93, 1 alle drei Gleichungen zur Geltung kamen. Die Jahre vor Ol. 93 jedenfalls können unbedenklich für die Nichtübereinstimmung in Anspruch genommen werden. - Was ergeben denn nun die vor Ol. 93 abgefaßten Steinschriften für die Archonten- und Schreiber-Frage?

Man kann die Datierungen in drei Klassen bringen, je nachdem nur der eine der beiden Beamten oder beide vor-Nach der Häufigkeit des Vorkommens geordnet, kommen. sind voranzustellen die Datierungen nach Archon und Schreiber, dann folgen die, welche den Schreiber ohne den Archon nennen, endlich die, in denen sich das umkehrt.

Eine Sammlung aus dem Corpus Inscr. Attic. I und IV 1 ergab für die erste Klasse 44 Belege, wobei einige (vier) ausgeschlossen sind. Wird auch auf die Abfolge Rücksicht genommen, so zerfällt die erste Klasse in zwei ungefähr gleiche Abteilungen, von denen die eine in 21 Datierungen erst den Archon, dann den Schreiber, die andere in 23 erst den Schreiber, nach ihm den Archon darbietet (Klasse I a und I b). - In CIA p. 35 n. 59 liegt der seltene Fall vor, daß in einer und

derselben Inschrift beide Abfolgen erscheinen, n. 59 mithin sowohl zu I a als zu I b gehört.

Die Frequenz der archontenlosen Klasse II ist schwerer festzustellen, weil ohne Archon das Jahr konjektural bleibt und den drei Klassen nur Urkunden, deren Abfassung der Olympiade 93 voranliegt, anzueignen sind, auch gar manche wegen Geringfügigkeit der erhaltenen Schriftreste besser wegbleiben, indem sie, wenn mehr erhalten wäre, vielleicht einen Archon darbieten, also zur I. Klasse gehören würden. Mit Sicherheit vor 93, 1 zu setzen sind etliche, welche die Formel ἐπὶ τῆς βουλης ἡ ὁ δείνα ἐγραμμάτευεν darbieten; ihrer sind sieben. Etwa 19 dürften auszuschließen sein. Nach Abzug der 19 unsicheren bleiben 41, die teils sicher, teils wahrscheinlich zur Klasse II gehören.

Klasse III ist am schwächsten durch epigraphische Urkunden vertreten; der in die Zeit vor Ol. 93 gehörenden, die bloß den Archon, nicht auch den Schreiber nennen, sind nicht mehr als fünf.

Kombiniert man Klasse I mit II, um diejenigen Steinschriften zu vereinigen, welche einen Schreiber nennen, so ergeben sich 85 Belege. Die Anzahl der einen Archon nennenden ist sehr viel kleiner; I und III kombiniert ergeben nicht mehr als 49. Man hat also mehr Gewicht auf die Nennung des Schreibers, als auf die des Archons gelegt.

Das zeigt sich auch in Aeußerlichkeiten. Mitunter erscheint der Name des Schreibers in größeren Buchstaben über dem Text, meistens allein (Klasse II, sieben Belege); weniger oft mit dem Archon neben sich (Klasse I, fünf Belege) — eine Hervorhebung, die dem Archon in keiner der schreiberlosen Urkunden (Klasse III) zuteil wird. — Daß der Schreibername über dem Text erscheint und die Buchstaben nicht größer sind, ist ein seltener Fall (CIA I p. 28 n. 45; IV 1 p. 8 u. 22 c als unsicher auszuschließen).

Die Urkunden, welche den Namen des Schreibers über dem Texte zeigen, lassen diesem Präskript noch ein zweites folgen; in diesem erscheint der Schreiber abermals. Die Wiederholung wird herbeigeführt durch die doppelte Präskribierung. Für sich zu stellen ist Andok. 1, 96, weil die Wiederholung des Schreiber-

namens daselbst einen andern Grund hat 1). Daß der im ersten Präskript neben dem Schreiber genannte Archon auch im zweiten genannt wird, ist selten (nur CIA I p. 35 n. 59).

Das Vorkommen des Schreibers angehend, sind zwei Fälle zu scheiden. Entweder wird derselbe als πρώτος bezeichnet. als erster unter den zehn in dem Ratsjahr älterer Zeit fungierenden Schreibern (in der Formel ἐπὶ τῆς βουλῆς ἡ ὁ δεῖνα πρώτος έγραμμάτευεν), um den dermaligen Rat von früheren oder späteren Ratsbeständen zu unterscheiden, oder es erscheint ein unbezifferter Schreiber, in welchem derjenige zu erkennen ist, dem die Eingrabung und Publikation der Steinschrift obgelegen hat. Meistens schlossen die beiden Kategorien einander aus; im Jahre des Apseudes (86, 4) war Kritiades erster Schreiber, während die Besorgung der Steinschriften CIA IV 1 p. 13 n. 33 und 33a dem Schreiber Charias zufiel. Aber wenn der dem ersten Ratszehntel dienende, der πρῶτος γραμματεύων, zugleich die Publikation beschaffte, ward der Personalunterschied hinfällig; in dem NOMOΣ Audok. 1, 96 erscheint derselbe Kleogenos in beiden Eigenschaften, s. Note 1, als Abfasser der Urkunde und als πρῶτος γραμματεύων; ebenso ist nach CIA I p. 78 n. 176 und p. 146 n. 273 Megaklides im Jahre des Euthynos 88, 3 erster Schreiber gewesen und p. 25 n. 40 (2. Dekret) erscheint er ohne πρῶτος, hat also das Dekret eingraben lassen.

Mit dem ἐπὶ τῆς βουλης ατλ, wird Datierung beabsichtigt; ἐπὶ ist zeitlichen Sinnes, vgl. Andokid. 1, 96 ἄρχει χρόνος τοῦδε τοῦ ψηφίσματος ἡ βουλὴ οἱ πεντακόσιοι οἱ λαχόντες τῷ κυάμῳ, ὅτε Κλεογένης πρῶτος ἐγραμμάτευεν. Es wird also, da die Funktionszeit der Bule eine jährige war, das Jahr bestimmt, in welchem der und der den Buleuten als erster Schreiber diente.

Die zweite Kategorie entbehrte zwar des zeitlichen ἐπὶ, aber aus der Verbindung des Schreibers mit der Prytanie ließ

<sup>1)</sup> In dem bei Andokides herangezogenen NOMOΣ heißt es: ἔδοξε τῆ βουλή καὶ τῷ δήμφ. Αἰαντίς ἐπρυτάνευς, Κλεογένης ἐργαμμάτευε. Βοηθός ἐπεστάτειε, τάδε Δημόταντος συνέγραψεν. ἄρχει χρόνος τοθδε τοθ ψηφίσματος ή βουλή (92, 3) — δτε Κλεογένης πρῶτος ἐγραμμάτευεν. Die abermalige Erwähnung den Schreibers gehört zu dem Gesetze.

sich doch auch eine Zeitbestimmung erreichen. So führten z. Beisp. die Präskripte von CIA IV p. 59 n. 27 b (Getreidequoten nach Eleusis): [Τιμο]τέλ[η]ς 'Αχαρνε[ὑς] ἐγραμμάτευε. [ἔδοξ]εν τῆ β. καὶ τῷ δ., Κεκροπὶς, ἐπρυτάνευε, Τιμοτέ[λης ἐ]-γραμμάτευε κτλ. dahin, daß die Urkunde aus dem Jahre sei, in welchem Timoteles aus Acharnä Schreiber der Kekropis war.

So viel über das epigraphische Material. Fragen wir denn nun, wohin wir durch dasselbe geführt werden.

Daß es viele Urkunden giebt, in welchen dem, was Rat und Volk beschlossen, der Archon zugefügt ist, s. o. S. 351, stimmt sehr gut mit der Annahme, das Ratsjahr sei auch vor Ol. 93 nicht verschieden gewesen von dem archontischen Jahre, s. o. S. 350 f., ist aber doch auch mit Keils Hypothese nicht unvereinbar. In internationalen Abmachungen war die Zusammenstellung sehr ungleicher Jahre nicht zu vermeiden und solche Zusammenstellungen finden sich auch bei den alten Historikern. Und das nach Keil etliche Tage vor oder nach dem 1. Hekatombäon, auch am 1. Hek., anhebende Ratsjahr blieb dem, wie er glaubt, stets am 1. Hek. anhebenden Archontenjahre doch sehr nahe, indem es sich gewöhnlich mit dem Ratsjahre größtenteils, hin und wieder auch vollständig deckte. Nach dem wenig exakten Standpunkt, den die Alten in solchen Dingen nehmen, durfte also auch unter Keils Voraussetzungen die Zufügung der Archons nicht für ungehörig erklärt werden, es mußte den vielen Belegen gegenüber zugestanden werden, daß die Zufügung des Archons den Alten hinreichend korrekt schien.

Daß der vor Ol. 93 abgefaßten Urkunden, die den Schreiber nennen, viel mehr sind als derjenigen, die den Archon nennen, und auch in Aeußerlichkeiten sich eine stärkere Hervorhebung des Schreibers zeigt, s. o. S. 352, trägt nichts aus zu Gunsten der Hypothese Keils, der nicht den Archon, sondern den Schreiber für den rechten Eponymos des Ratsjahres hält. Die Epigraphik bietet uns Staatsdekrete, überhaupt officielle Kundgebungen, und da es der Rat war, von dem die Dekrete und Kundgebungen meistens ausgingen, so ließ sich der dem Rat dienende Schreiber nicht umgehen; viel eher konnte der Archon fehlen. Wo nicht die Behörde spricht, sondern ein Historiker

Tatsachen berichtet 2), oder ein Privatmann von seinem Tun redet 3), erscheint kein Schreiber, sondern der Archon, und auch einige officielle Schriftstücke, die die Tätigkeit des Rates weniger in Anspruch genommen haben müssen, datieren nur nach dem Archon ').

Was die Schreiber, s. o. S. 352 f., betrifft, so ist denen. die in ihnen für die Zeit vor Ol. 93 die Eponymen sehn, zunächst entgegenzustellen, daß die Funktion der Schreiber sich damals auf dreißig und etliche Tage beschränkte, ein Eponymos aber Vertreter des Jahres ist.

Dafür daß das alte Athen sich über dies Obstakel hinweggesetzt und den Schreiber als Eponymos angesehen hat. sind Beweise nötig. Die Formel ἐπὶ τῆς βουλῆς ἡ ὁ δεῖνα πρῶτος ἐγραμμάτευεν liefert keinen Beweis; der Rat datiert (ἐπὶ) nach sich selbst, der erste Schreiber ist bloßes Kennzeichen. Ein ἐπὶ τοῦ δείνος πρώτου γραμματεύοντος findet sich nirgends; der erste Schreiber ist allezeit bloßes Kennzeichen des Rates, dem er diente, geblieben. Für ἐπὶ τοῦ δεῖνος γραμματεύοντος erscheint im Zusammenhang des die Kolonie Brea (c. Ol. 84) angehenden Dekrets CIA I p. 14 u. 31 πόλεις ein Beleg: ἐὰν δέ τις ἐπιστρα[τεύη ἐπὶ τὴν γη]ν τῶν ἀποίχων, βοηθείν τὰς πόλεις ὡς ὀξύ]τατα χατὰ τὰς ξυγγραφάς, α[ί ἐπὶ . . . .] του γραμματεύοντος ἐγένον[το περὶ τῶν πόλε]ων τῶν ἐπὶ Θράκης. Doch ist ἐπὶ bloße Ergänzung, der Beleg also nicht vollwichtig.

<sup>2)</sup> Thuk. 2, 2, 1 — και Πυθοδώρου ετί δύο μήνας άρχοντος 'Αθη-

<sup>2)</sup> Thuk. 2, 2, 1 — παὶ Πυθοδώρου ἐτὶ δύο μῆνας ἄρχοντος 'Αθηναίοις (Ol. 87, 1).

3) Der Sprecher von Lys. 21 sagt § 1 ἐγὼ γὰρ ἐδοκιμάσθην ἐπὶ Θεοπόμπου ἄρχοντος (Ol. 92, 2) — ἐπὶ δὲ Γλαυκίππου ἄρχοντος (Ol. 92, 3) εἰς πυρριχιστάς Παναθηναίοις τοῖς μεγάλοις ὀκτακοσίας (δραχμάς ἀνήλωσα).

4) CIA IV 1 p. 139 (die heiligen Stätten auf der Burg betreffend) Tab. I frgm. b c d [ταῦτα δὲ ἔδοξεν τῷ δήμω]κ ἐπὶ Φ[ιλοκράτους ἄρχοντ]ος, frgm. l m n [ἐπὶ Φιλοκράτ]ους ἄρχοντος], Tab. II lin. 26 ταῦτ' ἔδοξεν τῷ δή[μφ ἐ]πὶ Φ[ιλοκράτους ἄρχοντ]ος, Ol. 73, 4. — Ebendaselbst p. 8 n. 22 b (Βῦndnis mit Phokis) lin. 18 ἐ[μμενεῖν τοῖς δρκοις] τοῖς ἐπ' 'Αρ[ιστωνος ἄρχοντος γε]νομένοις, Ol. 81, 3. — Ebend. I p. 111 n. 226 (Sexagesima-Liste) — — [ἀπ]εφάνθη[σα]ν [ἀπαρχαὶ τζ θεῷ ἐπὶ 'Αρίστωνος ἄ]ρχοντος 'Α[θην]αίοις. — Ebend. p. 153 u. 283 (Verpachtung auf Delos) χρόνος ἄρχει Μεταγειτνιὼν μὴν 'Αθήν[ησιν ἄρχοντος Κράτητος] — [χρόνος ἄρχ]ει Ποσιδηιὼν μὴν 'Αθήνησι ἄρχοντος Κράτητος, Ol. 86, 3, und χρόνος [ἄρχει 'Αθήνησιν μὴν 'Αθήνησι ἄρχοντος Κράτητος, Ol. 86, 4. — Εbend. IV 1 p. 162 n. 179 (Zahlungen) Kol. C ['Αθηναί]οι ἀνήλ[ωσαν ἐπὶ Μνησιλό]χου ἄρχο[ντος]. σιλό]χου ἄρχο[ντος].

Penndorfs Annahme von Schreiberlisten 5) ist nicht plausibel. Um sich über ein vergangenes Jahr zu verständigen und zu bestimmen, wie weit es in der Vergangenheit zurücklag, mußte das Jahr kenntlich werden und das ward es ohne Schwierigkeit, wenn die, welche in den Listen nachsahen, bloß auf die ersten Schreiber zu achten hatten. Aber es waren sämtliche Schreiber in Betracht zu ziehn: dadurch ward die Verständigung umständlich und die, welche die Listen konsultierten, thaten besser, sich an die Archonten zu halten. -Auch fehlt es der Penndorfschen Hypothese an Bezeugung. Archonten-Listen, die weit in die Vergangenheit hinaufreichten, hatte man, vgl. Aristot. 'Aθ. πολ. 53, 4, aber von zugefügten Schreibern oder besonderen Schreiber-Verzeichnissen verlautet nirgends etwas. Die Kataloge jüngerer und jüngster Zeit, CIA II 1 p. 231 und III 1 p. 201, bieten nur Archonten.

Die Inschriften also ergeben nichts, was dienen könnte, die Eponymie der Schreiber vor Ol. 93 zu stützen, wohl aber liefern sie Gegengründe. Mit dem, was sich o. S. 350 aus dem Falle Mnesilochos ergab, ist der epigraphische Befund durchaus vereinbar. Wie der Archon Mnesilochos in seine Funktion zugleich mit der Bule der Vierhundert eingetreten ist, so haben überhaupt die Archonten vor Ol. 93 zugleich mit den neuen Buleuten ihre Amtsthätigkeit begonnen.

Hamburg.

A. Mommsen.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Jul. Penndorf, De scribis reip. Atheniensium, Leipziger Studien XVIII p. 121.

## XXI.

## Ueber den Ursprung und die ursprüngliche Bestimmung des sogenannten Strassennetzes der Peutingerschen Tafel.

In seinen Bemerkungen 1) zu der Arbeit, die ich im J. 1893 über die Peutingersche Tafel veröffentlicht 2) habe, meinte F. Philippi, meiner Auffassung der Tab. P. (als eines entstellten Abbildes der römischen Weltkarte des Agrippa und des Kaisers Augustus) scheine eine ganz moderne Vorstellung von geographischen Karten zu grunde zu liegen, nach welcher dieselben neben anderem auch die Städte und die sie verbindenden Straßen darstellen sollen; aber die Entwicklung der Geschichte der Kartographie lehre, daß gerade die Einzeichnung der Straßen eine verhältnismäßig moderne Errungenschaft sei. Geographische Karten des Altertums (also auch die römische Weltkarte) hätten Verkehrswege nicht dargestellt. Hieraus würde sich nach Philippis Auffassung ergeben, daß die Tab. P. mit ihrem Straßennetz ein Abbild der römischen Weltkarte nicht sein kann. Dazu bemerke ich, daß ich selbst zwar sehr geneigt bin zu glauben, daß auf antiken geographischen Karten Straßen für gewöhnlich nicht dargestellt waren, aber den hieraus abgeleiteten Schluß, daß die Tab. P. ein Abbild der römischen Weltkarte nicht sei, gleichwohl für einen Irrtum halte; denn ihm liegt die Voraussetzung zu grunde, daß das auf der Tab. P. gezeichnete Netz von Linien schon auf den antiken Vorbildern dieser Karte Straßen dargestellt

2) "Ueber den Ursprung und die ältere Form der Peutingerschen Tafel". Jahrb. f. class. Philol. 1893. S. 485 ff.

<sup>1)</sup> F. Philippi. "Zur Peutingerschen Tafel". Jahrb. f. class. Philologie. 1893. S. 845—850.

habe, eine Ansicht, die ich für ganz unbegründet ansehe. Ich glaube, daß dieses Liniennetz, welches man freilich bisher allgemein für eine Straßenzeichnung gehalten hat, zwar auf dem Prototyp der Tab. P., nämlich auf der römischen Weltkarte, schon vorhanden war und zwar, wenn wir von den späteren Zuthaten absehen, viel vollständiger, als es unsere Tabula zeigt, daß aber diese Linien ursprünglich keineswegs Straßen darstellen sollten, und daß sie im Altertum auf den damals zahlreich vorhandenen Abbildern der Weltkarte für eine Straßendarstellung von niemand gehalten wurden.

Daß das Liniennetz der Tab. P. Straßen darstellen soll, darf nicht etwa deshalb für ausgemacht gelten, weil seit der Auffindung der Tabula alle, die sich mit ihr beschäftigten, dies geglaubt haben. Zwar gebe ich zu, daß man schon in der zweiten Hälfte des Mittelalters die Linien der Tab. P. und ihrer Vorbilder für Straßen gehalten haben mag, allein auch darin liegt noch keine Gewähr, daß dies auch im Altertum, und namentlich, daß es bei dem Urbilde der Tab. P. der Fall gewesen ist. Freilich hat man schon gegen das Ende des Altertums aus den Vorbildern der Tab. P. Itinerarien in Schriftform ausgezogen, allein auch dies beweist nichts für das eigentliche Wesen der Linienzeichnung auf der Karte, und das wichtigste der Itinerarien, das sogenannte Itinerarium Antonini, ist nach meiner Meinung ebenfalls keine Straßenbeschreibung, sondern ein Reiseroutenbuch. Wenn schon das Itin. Ant. unzweifelhaft aus Karten, ähnlich der Tab. P., hervorgegangen ist, so sind doch beide, Karte und Schrift, in ihrem innersten Wesen verschieden von einander, und zwar, wie ich im J. 1893 (a. a. O. S. 492 ff.) zu zeigen gesucht habe, gerade in solchen Punkten, die für die Beurteilung ihres Zweckes wichtig sind; für den nicht voreingenommenen Beurteiler ergiebt sich aus diesen Verschiedenheiten mit Bestimmtheit, daß wohl das Itin. Ant. ein Hilfsmittel zum praktischen Gebrauch auf Reisen sein sollte, nicht aber die Karte. Wozu nun die Karte ursprünglich bestimmt war, und namentlich, was ihre Linienzeichnung eigentlich bezweckte, darüber giebt uns das Itin. Ant, keinen Aufschluß, und deshalb können wir diese Schrift im Nachstehenden unberücksichtigt lassen.

Daß die Linien der Tab. P. Straßen darstellen sollen, ist seit Jahrhunderten eine allgemein verbreitete Ansicht, und es wird vielleicht Verwunderung erregen, wenn nun einmal etwas anderes behauptet wird. Das letztere ist jedoch in neuerer Zeit schon geschehen. Ein Lokalforscher, J. Schneider, hat sehr bestimmt erklärt<sup>3</sup>), daß das Liniennetz der Tab. P. keine Straßendarstellung sei. Er zeigt an mehreren Beispielen, wie die angebliche Straßenlinie zuerst für eine kurze Strecke eine und dieselbe antike Straße verfolgt, dann aber sie verläßt, um auf einem Seitenwege eine andere Straße zu erreichen und diese eine Strecke zu verfolgen, dann wieder abbiegt, um wieder auf einem Seitenwege eine neue Straße zu erreichen u. s. f. Er meint, daß die Lokalforschung für die Erklärung der Itinerarien, zu denen er neben der Tab. P. auch das Itin. Ant. rechnet, unbedingt notwendig, und daß ohne Lokalforschung ein richtiges Verständnis der Itinerarien unmöglich sei. Die Linien der Tab. P. und die Angaben des Itin. Ant. stellen nach seiner Meinung nicht Straßen dar, sondern Reiserouten, welche auf verschiedenen Straßen, von einer zur andern überspringend, sich hin und her bewegen.

Man muß wohl anerkennen, daß die Lokalforschung für die richtige Beurteilung der Tab. P. sehr wichtig werden kann, und wenn sie uns von dem Irrtum befreit, daß die Karte ein Straßennetz darstelle, so ist dies gewiß ein nützliches Resultat; aber die Lokalforschung alle in wird doch niemals im stande sein, über das eigentliche Wesen und die Bestimmung des Liniennetzes der Tab. P. sichere Auskunft zu geben. Sobald sie einmal zu der Erkenntnis führte, daß die Linienzeichnung ein Straßennetz nicht darstellen solle, mußte sie von ihrem Standpunkt aus, der den Ursprung der Karte nicht berücksichtigt, wohl unvermeidlich zu der Annahme greifen, daß eine Darstellung von Reiserouten beabsichtigt sei, nicht etwa, weil besondere Gründe hierfür sprächen, sondern nur, weil nichts anderes übrig zu bleiben schien. Aber zu einem gesicherten Resultat wird man erst kommen, wenn man den Ursprung

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) J. Schneider. "Die alten Heer- und Handelswege der Germanen, Römer und Franken im deutschen Reiche". Heft II 1883. S. 10 ff. und Heft III. 1884. S. 9 ff.

der Karte und ihres Pseudo-Straßennetzes festgestellt hat. Dann wird sich ergeben, daß die Karte ursprünglich weder Straßen noch Reiserouten darstellen sollte.

In meiner oben genannten Arbeit über die Tab. P. glaube ich gezeigt zu haben (S. 499 ff.), daß die in der zweiten und dritten Recension der Schrift des Redners Julius Honorius (abgedruckt bei A. Riese. Geogr. Lat. Min. S. 21 f. und S. 71 f.) auftretende Nachricht von einer Vermessung des orbis terrarum, welche der Kaiser Augustus durch einige gelehrte Griechen habe ausführen lassen, nur einen Versuch darstellt, den Ursprung des sogenannten Straßennetzes auf den damals noch zahlreich vorhandenen großen römischen Weltkarten zu erklären, und die Teilung des Vermessungsgebiets nach den vier Haupthimmelsgegenden läßt bestimmt erkennen, daß diese Karten, abweichend von unserer Tabula, eine gerundete Form hatten, und daß auf ihrem Rande die vier Himmelsgegenden verzeichnet waren. Wegen dieser Form können diese Karten keinem praktischen Gebrauch der Heerführer im Kriege oder anderer Personen auf Reisen gedient haben, wie man von den Vorbildern der Tab. P. oft gemeint hat, und deshalb bleibt nur übrig, in diesen Karten Abbilder der Weltkarte des Kaisers Augustus zu sehen, ein Resultat, das auch direkt und ausdrücklich durch den Vermessungsbericht bestätigt wird, insofern nach demselben jener Kaiser die grosse Weltvermessung angeordnet hat, welcher die Karte ihren Ursprung verdanken Nicht aber die Karte selbst, sondern zunächst die auf ihr enthaltenen Meilenzahlen des Straßennetzes sind es, die der Bericht auf den Augustus zurückführt, und deshalb kann es nach meiner Meinung nicht zweifelhaft sein, daß gerade das Liniennetz der Tab. P. mit seinen Orten und Zahlen schon auf der römischen Weltkarte selbst gezeichnet war. Dieses Netz habe ich früher, wie alle andern, für ein ursprüngliches Straßen- oder Reiseroutennetz gehalten; jetzt aber glaube ich, daß das Wesen und der Zweck dieses Netzes ursprünglich von ganz anderer Art war, als allgemein angenommen wird. Im Nachstehenden will ich versuchen darzulegen, worauf sich meine jetzige Ansicht gründet.

Wie schon bemerkt, verwirft Schneider die Ansicht, dass

die Tab. P. Straßen darstellen solle, und mir scheint, daß schon eine genaue Betrachtung ihres Liniennetzes selbst, ganz unabhängig von den Ergebnissen der Lokalforschung, starke Zweifel an der Richtigkeit der heute noch herrschenden Ansicht erwecken müßte. Wenn unsere heutigen Karten Straßen darstellen, lassen sie auch stets verschiedene Arten von Straßen unterscheiden: Eisenbahnen sind anders gezeichnet als Kunststraßen für gewöhnliche Fuhrwerke, diese wieder anders als einfache Landstraßen. Auch wird man gewiß anerkennen, daß diese Unterscheidung wohlbegründet, um nicht zu sagen notwendig ist. Und die Tab. P., welche von manchen Forschern für das vollkommenste Itinerar erklärt wird, sollte diese wichtige Unterscheidung ganz außer acht gelassen haben? Denn thatsächlich zeigt sie ausnahmslos eine und dieselbe Darstellung der angeblichen Straßen, die einfache Linie, mag es sich nun handeln um berühmte Kunststraßen, um gewöhnliche Landwege, um Wüstenpfade u. s. f. Auch läßt nichts darauf schließen, daß etwa auf antiken Vorbildern der Karte verschiedene Arten von Straßen durch verschiedenartige Linienzeichnung unterschieden seien; sondern es ist wohl zweifellos, daß schon auf dem Urbilde der Tabula überall die einfache Linie gezeichnet war. Eine solche Darstellung hätte demjenigen nichts genützt, der sich über die Art und über die Beschaffenheit der Straßen aus der Karte zu unterrichten wünschte.

Sodann aber tritt es auch deutlich hervor, daß auf der Tab. P. nicht etwa die Linien, die vorgeblichen Straßen, die Hauptsache dieses Pseudo-Straßennetzes ausmachen, sondern vielmehr die den Linien überall beigeschriebenen Meilenzahlen. Man sieht leicht, daß, wo einmal eine Zahl fehlt, dies nur aus der trostlosen Zerrüttung zu erklären ist, in welcher die Tabula uns vorliegt. Die Kopisten der Karte hatten gewiß nur zu oft Vorlagen vor sich, die im Laufe langer Zeiten an vielen Stellen schadhaft und unleserlich geworden waren; außer stande, das Richtige zu ermitteln, ließen sie unleserliche Zahlen und Ortsnamen einfach weg, während sie fehlende Teile der Linien leichter wiederherstellen konnten. Auf modernen Karten sind die Abstände der Stationen einer Straße

nicht oder doch nur ausnahmsweise angegeben; aber für den Urheber des Prototyps der Tab. P. müssen gerade diese Maßzahlen die Hauptsache gewesen sein, jedenfalls wichtiger als die gezeichneten Straßenlinien; denn es ist ja zweifellos, daß sehr ausgedehnte und umständliche Vorarbeiten erforderlich waren, um das auf der Karte überlieferte Zahlenmaterial zu beschaffen, während es keine Mühe machte, überall die einfache Straßenlinie zu zeichnen. Dieser mühevollen Vorarbeiten wurde sich aber der Urheber der Karte nicht unterzogen haben, wenn ihm die Linienzeichnung die Hauptsache gewesen wäre; die Zahlen müssen wohl selbständigen Wert für ihn gehabt haben. Wenn nun aber Linien und Meilenzahlen auf der Karte untrennbar verbunden stets im engsten Zusammenhang erscheinen, so muß man nach meiner Meinung schließen, daß nicht etwa die Zahlen den Linien der angeblichen Straßendarstellung untergeordnet sind, sondern es muß sich wohl umgekehrt verhalten: die Linien müssen der Zahlen wegen gezeichnet sein, sie müssen in irgend einer Weise, welche hier festzustellen sein wird, im Dienste der Zahlen stehen. Weiter unten werden wir an dieses Verhältnis zu erinnern haben.

Ein dritter recht bemerkenswerter Punkt ist auch die Wahl der Stationen für das angebliche Straßennetz der Tab. P. Stationen einer Straße, der Name sagt es schon, sollten jedenfalls Oertlichkeiten sein, wo der Reisende zu rasten pflegt, wo er bei schlechtem Wetter Unterkommen findet, wo er auf läugeren Reisen übernachten kann. Auf der Tabula aber sind als Stationen sehr häufig Oertlichkeiten verzeichnet, welche diesen Anforderungen durchaus nicht entsprechen, z. B. Flüsse in großer Zahl. Wo die Linie ein fließendes Wasser überschreitet, da verzeichnet oft ihr Knick eine Station, der Flußname selbst wird Name der Station. er wird in den Knick der Linie hineingeschrieben, und zwar auch dann, wenn er schon bei der Mündung oder Quelle des Flusses angegeben war. Zahlreich sind diese Fälle in der noch am besten erhaltenen Darstellung von Italien, aber auch in andern Ländern fehlen sie nicht, und in Kleinasien (bei Miller IX 4) sind auf einander folgend als Stationen verzeichnet Sagari fl., Hyppium fl., Byleum fl., Lygum fl. Wie kommen nun Flüsse dazu, Stationen einer Straße zu werden? Einen Aufenthalt hat der Reisende für gewöhnlich hier nicht, ein Unterkommen findet er nicht; daß aber die Straße den Fluß überschreitet, zeigt die Karte ohnehin, und den Namen des Flusses nennt sie. Der Fluß kann nicht Station der Straße sein, und auf modernen Karten wäre die Ansetzung von Flüssen als Stationen einer Straße undenkbar; wenn nun Flüsse auf der Tab. P. dennoch als Stationen erscheinen, so kann die Absicht dabei nur sein, die Entfernung des Flusses von andern Oertlichkeiten, also seine Lage, festzustellen, und darin zeigt sich wieder, daß es dem Zeichner der Karte nur auf Entfernungsangaben in Zahlen ankam. Hiernach darf wohl behauptet werden, daß die angebliche Straßendarstellung der Tab. P. von der Darstellung heutiger Karten von grund aus verschieden ist; den Zwecken, welche die Straßenzeichnung unserer Karten verfolgt, entspricht sie nicht.

Unsere Tabula macht also den Eindruck, daß von den drei Elementen, die das Straßennetz zusammensetzen, nämlich Linien, Meilenzahlen und Ortsnamen, die beiden letzteren wohl von Wichtigkeit sind, die Linienzeichnung aber, die eigentliche Straßenabbildung, unwesentlich und untergeordnet. Auf antiken Karten müssen natürlich Ortsnamen, Meilen- (oder Leugen-)Zahlen und Straßenlinien ebenfalls verzeichnet gewesen sein; wir fragen daher, wie man im Altertum diese Darstellung aufgefaßt habe, ob man etwa damals der Linie, dem eigentlichen Straßenbilde, mehr Beachtung geschenkt, größere Bedeutung zugeschrieben habe als der Zahl. Die Antwort auf diese Frage fällt, wie wir nun bald sehen werden, entschieden verneinend aus.

In der oben erwähnten Angabe von einer Weltvermessung, welche die zweite und dritte Recension der Schrift des Julius Honorius einleitet, ist mit keinem Worte von einer Straßenvermessung die Rede, obwohl die Angabe einzig dazu erfunden ist, den Ursprung des sogenannten Straßennetzes auf den antiken Vorbildern der Tab. P. zu erklären. Wie soll es denn nun gedeutet werden, daß der Urheber jener Angabe, auf den doch die angebliche Straßendarstellung so lebhaften Eindruck machte, gar nicht von Straßen oder Reiserouten redet? Die Antwort muß m. E. lauten: er hat die Darstellung auf der Karte für eine Straßendarstellung gar nicht angesehen. Er hat die Linien, die vermeintlichen Straßen, unbeachtet gelassen; einzig die Meilenzahlen für die Abstände der Orte von einander müssen seine Aufmerksamkeit gefesselt, sein Erstaunen erregt, ihn veranlaßt haben, ihren Ursprung nachzuweisen. Die gezeichneten Linien aber scheint er für etwas Unwesentliches, Untergeordnetes gehalten zu haben. Hätte er sie für Straßen angesehen, so müßte dies doch irgendwo und irgend wie in seiner Angabe ersichtlich werden, was nicht der Fall ist. Heute ist es anders, heute schenkt man den Meilenzahlen der Tab. P. weniger Beachtung; die Linienzeichnung dagegen hält man für die Hauptsache, weil man in ihr eine Straßenzeichnung sieht und den Lauf der Straße verfolgen zu können meint, während man in der Zahl nur ein Attribut der Straßenlinie erblickt. Aber der Urheber der Vermessungsnachricht war in günstigerer Lage als die heutigen Forscher, insofern er dem Ursprunge der Karte näher stand als diese. Seine Auffassung mag ihre guten Gründe gehabt haben, sie mag wohl in engster Beziehung stehen mit Anschauungen des Altertums, denen wir heute, nach Verlauf vieler Jahrhunderte, ganz entfremdet sind.

Diejenigen, welche dem Netz der Linien auf den antiken Vorbildern der Tab. P. die Bestimmung zuschreiben, als eine Straßendarstellung dem praktischen Gebrauch der Heerführer oder der Reisenden gedient zu haben, verweisen gern für diese ihre Ansicht auf eine Angabe des Vegetius, welche einen derartigen Gebrauch solcher Straßenkarten ausdrücklich bezeuge. Für diesen Zweck scheint mir das Citat besonders unglücklich gewählt zu sein, aber dennoch lehrreich für die Ermittelung des wahren Sachverhalts. Der hierher gehörende Passus lautet (de re mil. III 6): usque adeo ut sollertiores duces itineraria provinciarum, in quibus necessitas gerebatur, non tantum adnotata, sed picta habuisse firmentur, ut non solum consilio mentis verum aspectu oculorum viam profecturus eligeret. Also nur einige Feldherrn, die sollertiores, haben sich hiernach der Karten bedient, keineswegs alle. Und selbst dieses wird nicht

als anerkannte und allgemein bekannte Thatsache bezeugt, sondern es heißt: habuisse firmentur, d. h. Vegetius hat dies von Hörensagen oder aus Büchern erfahren. Daraus geht aber hervor, daß er selbst niemals eine Karte, wie er hier beschreibt, gesehen hat: denn in diesem Falle würde er anders, nämlich als Augenzeuge, berichten. Endlich aber spricht er überhaupt nur von der Vergangenheit (habuisse), zum Beweise, daß seines Wissens dieser Gebrauch von Karten zu seiner Zeit nicht mehr stattfindet. Er redet aber nur von Specialkarten, welche in früherer Zeit als für denselben Zweck dienend auch Plinius (n. h. VI 40) kennt. Vegetius schrieb gegen das Ende des vierten Jahrhunderts, zu einer Zeit, wo die Vorbilder der Tab. P. zahlreich existiert haben müssen, und Vegetius selbst muß dieselben jedenfalls gekannt haben: wie soll es nun erklärt werden, daß er hier, wo er der Itinerarkarten gedenkt, gerade den angeblichen Hauptvertreter dieser Kartengattung, die große Generalkarte, völlig mit Schweigen übergeht? Nach meiner Meinung ist nur eine Erklärung statthaft: er hat die Generalkarten, die Vorbilder der Tab. P., nicht für Straßenkarten, ihr Liniennetz nicht für ein Straßennetz gehalten.

Ich glaube, daß man noch im Anfange des Mittelalters die Linienzeichnung der großen Weltkarten für eine Straßenzeichnung nicht gehalten hat. Jordanes, von dem es bekannt ist, daß er eine römische Weltkarte, jedenfalls ein Abbild der Weltkarte des Augustus, benutzt hat, sagt im Eingange seiner Getica: De quo tripartito orbis terrarum spatio innumerabiles paene scriptores existunt, qui non solum urbium locorumve positiones explanant, verum etiam quod est liquidius passuum milliariumque dimetiuntur quantitatem. Insulas quoque . . . . tam majores quam etiam minores, quas Cycladas vel Sporadas cognominant . . . . determinant. D. Grün, welcher auf diese Stelle verweist (Mitt. d. Geogr. Ges. Wien. Bd. 17. 1874 S. 294 A.) bemerkt nicht mit Unrecht: "Wer möchte bezweifeln, daß damit Karten, ähnlich unserer Peutingerschen Tafel gemeint seien?" Aber Jordanes spricht nur von urbium locorumve positiones und von den Abständen der Orte von einander, mit keinem Worte von Straßen oder Reiserouten. Und ein anderer Schriftsteller, der etwas später schrieb, der Kosmograph von Ravenna, der sich überall eifrig bestrebt zeigt, die Quelle seines Wissens, ein Exemplar der römischen Weltkarte, zu verbergen, muß ihrer doch, gewissermaßen wider Willen, gedenken, wenn er sagt (I 18): Potuissemus etenim Christo nobis juvante subtilius dicere totius mundi portus et promuntoria atque inter ipsas urbes miliaria, vel quomodo cunctae patriae aut qualiter ponuntur mirifice depingendo designare (vgl. V 34); aber, obwohl diese seine Karte, die fast ausschließliche Quelle seiner Angaben, inhaltlich mit der Tab. P. besonders eng verwandt war, so deutet doch dieser Schriftsteller nirgends an, daß er auch Straßen beschreiben könne, niemals ist von Straßen bei ihm die Rede.

Das Vorstehende dürfte wohl geeignet sein, Zweifel zu erregen an der Richtigkeit der Ansicht, daß die Linienzeichnung der Tab. P. ursprünglich eine Straßendarstellung sein sollte, und daß sie im Altertum für eine solche gehalten wurde. Die Schriftsteller, welche die sogenannte Itinerarkarte vor sich hatten, reden nie von Straßen, dagegen rühmen sie die Verzeichnung der Ortsabstände in Meilenzahlen, Jordanes redet außerdem noch von den positiones urbium locorumve, und der Redner Eumenius, der eine Kopie der römischen Weltkarte ausführlich beschreibt (s. unten S. 375 f.) und ebenfalls nichts von Straßen auf der Karte berichtet, rühmt, daß sie darstelle omnium cum nominibus suis locorum 1) situs, spatia, intervalla. Daß die Linien der älteren, sogenannten Itinerarkarten für Straßen gehalten seien, muß man hiernach bezweifeln, und auch Vegetius scheint die Vorbilder der Tab. P. nicht für Straßenkarten gehalten zu haben. Welcher Art nun aber die Bestimmung der auf der Karte gezeichneten Linien eigentlich war, ist aus dem Schweigen der Schriftsteller über die Linien nicht zu erkennen. Jedenfalls müssen die Linien nicht für wichtig gehalten sein. Um nun aber weitere und zwar positive Aufschlüsse über ihr wahres Wesen vorzubereiten und zuletzt wirklich zu gewinnen, werden wir uns zunächst die-

<sup>4)</sup> Nicht ohne Absicht brauchen Jordanes und Eumenius den Ausdruck "locorum" neben oder statt "urbium"; beiden war es aufgefallen, daß ihre Weltkarte nicht bloß Städte, sondern auch zahlreiche andere Oertlichkeiten als Stationen des Straßennetzes verzeichnete (vgl. oben S. 362).

jenigen Zustände vergegenwärtigen müssen, die im Altertum für die Zeichnung geographischer Karten im allgemeinen, und für die Zeichnung des Urbildes der Tabula, nämlich der römischen Weltkarte, insbesondere maßgebend sein mußten <sup>5</sup>).

In der Behandlung der wissenschaftlichen Erdkunde haben die Römer bekanntlich eine selbständige Richtung nicht begrundet; sie waren hier wie auf andern Gebieten ganz abhängig von ihren Lehrmeistern, den Griechen. Bei diesen hatten zwar namhafte Forscher, besonders Dicäarchus, Eratosthenes, Hipparchus, von einem höheren Standpunkte aus den Blick auf die Erforschung der Erdkugel gerichtet; sie faßten die Oekumene als einen Teil der Erdkugeloberfläche auf, es schwebte ihnen schon die Aufgabe vor, die Länge eines größten Kreises der Erdoberfläche durch astronomische Messung zu ermitteln, und auf ähnliche Weise auch die geographische Lage von Orten zu bestimmen, von denen aus man weiter, zur Erzielung eines richtigen Kartenbildes, durch gewöhnliche terrestrische Entfernungsmessungen die Lage aller andern Orte feststellen mochte. Diesen Bestrebungen hatte jedoch die Unvollkommenheit der anzuwendenden Methoden im Wege gestanden und so geschah es, daß man den Resultaten astronomischer Messungen wenig Vertrauen schenkte, vielleicht noch weniger als sie verdienten. Man meinte später, durch einfache und gewöhnliche Messung von Ortsabständen zuverlässige Resultate bequemer erzielen zu können, und war eifrig darauf bedacht, solche Entfernungsangaben zu sammeln. Aber über diesem Bestreben verlor man allmählich die Geographie der Erdkugel und ihre mathematische Grundlage aus den Augen, das Problem der Erdmessung wurde aufgegeben, einzig der Erforschung der Oekumene blieben die Bestrebungen späterer Forscher zugewendet. Hauptvertreter dieser Richtung waren Polybius und Artemidorus, jener besonders bemüht. die Geographie der Oekumene als Länderkunde durch Sammlung und Feststellung aller wissenswerten Thatsachen für den Staatsmann nutzbar zu machen, beide aber eifrig bestrebt, unter

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Für das Nachstehende ist zu vergleichen die Geschichte der wissenschaftlichen Erdkunde der Griechen von H. Berger. Dritte und vierte Abteilung.

Abwendung von den mathematischen Grundlagen der Geographie ihrer Vorgänger, die Größe der Oekumene und ihrer Länder und Meere und die Lage aller Orte auf ihr durch zahlreiche und zuverlässige Entfernungsangaben, durch Abmessung aller wichtigen Straßen, und in betreff der Seewege durch Schifferangaben, sicher festzustellen. Es ist bekannt, wie Polybius die Interessen des römischen Staatswesens zu den seinigen machte; die von ihm in der Geographie eingeschlagene Richtung aber fand in Rom Beachtung und Beifall, da man ihren Nutzen gewahr wurde, und sie behauptete sich längere Zeit vorherrschend, wenn auch Strabo, der Zeitgenosse des Augustus und Tiberius und der eigentliche Nachfolger des Polybius, wieder an die mathematischen Grundlagen der Geographie erinnerte und sich bemühte, die Bestrebungen des Polybius, denen er sich anschloß, mit denen des Eratosthenes in Einklang zu bringen. Die Römer bekundeten zwar eine hohe Achtung der älteren griechischen Geographen, und besonders Eratosthenes stand bei ihnen in Ansehen; aber in ihre Fußtapfen traten sie nicht, ihre mathematische Grundlage blieb ihnen unverständlich, das Problem der Erdmessung beschäftigte sie nicht, und selbst gebildeten Römern war die Kugelgestalt der Erde nicht klar zum Bewußtsein gekommen. Dagegen würdigten sie den Nutzen der Länderkunde für die Staatsverwaltung, und nach dem Vorgange und Beispiel des Polybius sammelten auch sie chorographische Nachrichten jeder Art. Um die Lage der Orte, die Gestalt der Länder und Meere zu bestimmen, brachte man Millienangaben zusammen über die Abstände aller Orte von einander auf den Heerstraßen und über die Länge der Seewege, indem man die Bestimmung der Lage, des situs, der Orte für die eigentliche Grundlage der Erdkunde ansah. Man beschränkte diese Bestrebungen auch nicht auf die Grenzen des römischen Reiches. sondern richtete den Blick über diese hinaus auf die Erforschung des orbis terrarum. Nach römischer Weise arteten freilich diese Bestrebungen oft in einen leeren Schematismus aus, indem man Verzeichnisse aller Städte, Berge, Flüsse u. s. f. des orbis terrarum oder einzelner Teile desselben aufsetzte und wohl gar meinte, durch Zusammentragen vieler

geographischen Namen die Wissenschaft der Erdkunde wesentlich zu fördern.

Unter denjenigen Römern, welche den Nutzen der von Polybius in der Geographie eingeschlagenen Richtung erkannten und dieselbe in verständiger Weise verfolgten, scheint M. Agrippa, der Schwiegersohn des Augustus, vor andern eifrig und geschäftig gewesen zu sein. Er entwarf den Plan, der Römerwelt und besonders der Stadt Rom den ganzen orbis terrarum in einem großen Kartenbilde zur Schau vorzuführen. Diese Arbeit schien ihm wichtig und bedeutend genug, um sie nicht einem andern, einem Fachgelehrten zu übertragen; er selbst nahm sie auf sich, und Plinius rühmt ihm nach, daß er sie mit großer Sorgfalt zu fördern bemüht gewesen sei, um ein vertrauenswertes Werk zu schaffen 6). Sein Bestreben mußte jedenfalls sein, durch seine Arbeit alle früheren Leistungen auf dem Gebiet der Kartographie in unvergleichlicher Weise zu übertreffen. Doch war ihm selbst nicht beschieden, die Weltkarte zu stande zu bringen, in seinen Vorarbeiten zu derselben ereilte ihn der Tod (12 v. Chr.); aber seine Schwester, und nach ihr der Kaiser Augustus sorgten für die Vollendung des Werkes, und die Karte wurde zwischen den Jahren 7 v. Chr. und 14 n. Chr. in der Vipsanischen Säulenhalle wirklich zur Ausführung gebracht. Aber in Verbindung mit der Karte und als Kommentar zu ihr ließ Augustus gleichzeitig ein großes vielumfassendes Schriftwerk, das größte geographische Werk eines Römers, mit dem Titel "Chorographia", abfassen, aus welchem uns Pomponius Mela und der ältere Plinius, beide von verschiedenen Gesichtspunkten geleitet, Auszüge erhalten haben. Wenn nun nach Plinius (n. h. III 17) der Kaiser Augustus die Weltkarte ex destinatione et commentariis M. Agrippae ausführen ließ, so fassen Reinganum (Gesch. d. Erdabbildungen d. Alten. I 33 A. 63) und F. Ritschl (Rhein. Mus. 1842 S. 514 A. 35) das Wort destinatio wohl richtig als "Kartenentwurf" auf, wäh-

1111

<sup>6)</sup> Plin. n. h. III 17: Agrippam quidem in tanta viri diligentia praeterque in hoc opere cura, cum orbem terrarum urbi spectandum propositurus esset, errasse quis credat et cum eo divum Augustum? is namque complexam eum porticum ex destinatione et commentariis M. Agrippae a sorore eius inchoatam peregit.

rend die commentarii eine Schrift des Agrippa waren. Ueber den Kartenentwurf ist nichts zu ermitteln, unsicher ist auch, ob später der eigentliche Zeichner der Karte sich streng an ihn gebunden hat. Auf den Inhalt der Kommentarien aber läßt eine Anzahl von Fragmenten schließen, welche uns bei Plinius und in zwei kleinen Schriften (Dimensuratio provinciarum und Divisio orbis, abgedruckt bei A. Riese. Geogr. Lat. Min. S. 9 ff.) erhalten sind. Diese Fragmente, welche, soweit Agrippa als Gewährsmann ausdrücklich genannt wird, zuletzt A. Riese (a. a. O. S. 1 ff.) gesammelt hat, sind teils in eine streng schematische Form gekleidet (so diejenigen der Dimensuratio und Divisio; ferner bei Plinius IV 98 [vgl. IV 105], V 102, VI 37 und 137, und offenbar auch, obschon ohne Nennung des Agrippa, IV 71 [vgl. Dimens. 7: bei Riese S. 10]), teils aber in freier Form abgefaßt. Jene nennen zuerst ein Ländergebiet des orbis terrarum, geben dann in einer stets festgehaltenen Reihenfolge der Himmelsgegenden seine allseitige Begrenzung an, zuletzt seine Länge und Breite in römischen Meilen; diese aber sind Längen- und Entfernungsangaben in römischen Meilen; nur zwei von ihnen (Plin. III 8 und VI 39) sind chorographische Notizen anderer Art. Angaben der ersten Klasse hat J. Partsch behandelt 7); er hat gezeigt, daß die Zahlen des Agrippa für Länge und Breite der Länder nur die Längen gewisser, diese Länder durchschneidender Heerstraßen sind, welche man von einer Grenze eines Landes bis zur entgegengesetzten über alle Zwischenstationen verfolgte. Diese Längen und Breiten der Länder setzten sich also aus einer oft großen Anzahl von Teilangaben zusammen. In Gebieten, wo gebahnte Straßen nicht existierten, konnten doch Reisende, auf dem Meere aber Schiffer einige Auskunft Schon die erhaltenen Fragmente der Kommentarien lehren, daß Agrippa für die Bearbeitung der Weltkarte ein sehr bedeutendes Material von Zahlenangaben über Längen von Linien und über Ortsabstände zusammengebracht hatte, und wir dürfen annehmen, daß seine Vorarbeiten für die Weltkarte hauptsächlich darin bestanden, diese Zahlenangaben zu

<sup>7)</sup> J. Partsch, "Die Darstellung Europa's in dem geographischen Werke des Agrippa". 1875.

Daß nach diesen Angaben der Kommentarien Augustus die Weltkarte ausführen ließ, sagt Plinius (III 17: s. oben) ausdrücklich; die Angaben hatten den Zweck, die Lage aller Orte zu bestimmen und eine richtige Zeichnung aller Länder und Meere auf der Karte zu ermöglichen. Aus den Angaben über die Abstände der Orte von einander ergaben sich, wie oben bemerkt wurde, die Längen und Breiten der Länder, hieraus wieder die Längen und Breiten der Erdteile, endlich des gesamten orbis terrarum, und K. Müllenhoff war nun imstande, nach diesen Angaben Länge und Breite des orbis terrarum auf der römischen Weltkarte zu berechnen 8), unter der Voraussetzung, daß die Karte wirklich in jeder Hinsicht genau nach den Zahlenangaben des Agrippa ausgeführt war, was ich freilich bezweifeln möchte 3). Diese Methode, aus den Abständen der Orte von einander ihre geographische Lage zu bestimmen, ersetzte bis zu einem gewissen Grade die heute angewendete Triangulation, sie galt im römischen Altertum jedem Gebildeten als die Grundlage der Geographie und machte es möglich, einigermaßen richtige Kartenbilder der Länder und des ganzen orbis terrarum zu entwerfen, und bekannt ist auch, daß mehr als ein Jahrhundert nach Agrippa auf grund solcher Zahlenangaben Marinus und Ptolemaeus die Lage aller Orte nach Graden geographischer Länge und Breite zu berechnen unternehmen konnten. Man wird aber diese Lage der Dinge nicht außer acht lassen dürfen, wenn man die geographischen Bestrebungen des Agrippa und die Beschaffenheit und den Zweck seiner Vorarbeiten zur Weltkarte richtig beurteilen will. Seine Weltkarte sollte, wie das den herrschenden Tendenzen jener Zeit entsprach, jedenfalls dem Beschauer ein außerordentlich reiches Material von chorographischen Angaben jeder Art darbieten - und die mit der Karte zugleich herausgegebene Schrift, die Chorographie, sowie die uns erhaltenen Ueberreste der Karte 10) selbst lehren.

<sup>8)</sup> K. Müllenhoff. "Ueber die römische Weltkarte". Hermes. IX. 1875 S. 193 A. = Deutsche Altertumskunde. III S. 309 A.
9) Vgl. das von mir im Philologus v. 1895 (N. F. VIII S. 343) Be-

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>) Vgl. Jahrb. f. class. Philologie, 1892. S. 119 f. und 1893 S. 497 Anm. 12 u. 13.

daß dies wirklich der Fall war — außerdem aber sollte die Weltkarte gewiß auch den Ruhm größter Zuverlässigkeit und Richtigkeit in der Zeichnung der Länder und Meere und des ganzen orbis terrarum erstreben, und um dem Beschauer zu zeigen, daß alle Ortslagen, in vertrauenswerter Weise ermittelt, eine völlig sichere Grundlage der Kartenzeichnung bildeten, war es nötig, ihm das gesammelte Material von Ortsabständen, welches die Vermessungsangabe bei Julius Honorius dem Kaiser Augustus zuschreibt, in aller Vollständigkeit vorzuführen, also für alle auf der Karte verzeichneten Orte ihren Abstand von den Nachbarorten in Meilenzahlen anzugeben. Die Angabe der Ortsabstände in Zahlen bot aber auch den Vorteil und hatte wohl auch den Zweck, es dem Beschauer der Karte zu ermöglichen überall auf der Karte den Maßstab zu beurteilen, in welchem sie gezeichnet war.

Daß diese unsere Auffassung hinsichtlich der Ausführung der römischen Weltkarte zutreffend ist, dafür spricht auch noch der Umstand, daß die Geographen jener Zeit, besonders Strabo und Plinius, es für angemessen und erforderlich hielten, in ihre geographischen Darstellungen zahlreiche Angaben über die Abstände der Orte von einander einzustreuen. zunächst nicht recht ein, was eigentlich diese Angaben bezweckten, aber man muß sich erinnern, daß auf Angaben dieser Art die alte Geographie gegründet war; auch die Schriftsteller wollten zeigen, daß ihnen die Bestimmung der Ortslagen, die Grundlage der Geographie, am Herzen liege. Wenn wir aber oben (S. 362 f.) als auffällige Thatsache hervorheben mußten, daß die Tab. P. als Stationen des Liniennetzes in grosser Zahl Flüsse darstellt, welche doch in Wirklichkeit Stationen einer Straße weder waren noch sein konnten, so finden wir bei diesen Geographen dasselbe Verfahren: beide nennen oft Flüsse als Anfangs- oder Endpunkte ihrer Entfernungsangaben, aber im rein geographischen Interesse, nicht etwa als Stationen in einer Straßenbeschreibung.

Wichtig ist hier auch eine Angabe des Strabo 11) über die

<sup>11)</sup> Strabo II 120 C. Πλεϊστον δ' ή θάλαττα γεωγραφεί και σχηματίζει τὴν γῆν, κόλπους ἀπεργαζομένη και πελάγη και πορθμούς, όμοίως δὲ ἰσθμούς και χερρονήσους και ἄκρας. προςλαμβάνουσι δὲ ταύτη και οι ποταμοί και

Beschaffenheit geographischer Karten zu seiner Zeit. Müllenhoff und andere haben wohl mit Recht angenommen, daß der χωρογραφικὸς πίναξ, den Strabo hier beschreibt, nichts anderes ist, als die römische Weltkarte, die Strabo in Rom jedenfalls geschaut haben wird; aber wenn der Ausdruck auch nur geographische Karten im allgemeinen bezeichnen sollte, wie andere gemeint haben, so würde doch diese Angabe des Strabo immer ein wichtiges Zeugnis sein für die Anforderungen, die man an große geographische Karten in der Zeit des Ursprungs der römischen Weltkarte stellte. Neben den ἄλλα ποικίλματα sollen diese Karten πόλεων θέσεις εὐφυεῖς angeben, d. h. die richtige, der Wirklichkeit entsprechende Lage der Städte, welche nur aus den Abständen der Städte von ihren Nachbarorten ermittelt wird.

Manche Forscher haben freilich gemeint, das Original der römischen Weltkarte habe Städte nicht dargestellt, es sei eine Karte gewesen, wie sie heute zur Darstellung der physischen Beschaffenheit der Länder, also der Gebirge, Tiefebenen, Flüsse u. s. f. gezeichnet werden. Aber bei dieser Annahme werden nicht bloß diejenigen Angaben, welche auf die Weltkarte ein Licht werfen, nicht bloß die ganze Richtung der geographischen Bestrebungen des Agrippa nicht berücksichtigt, sondern es wird auch völlig übersehen, daß ein Citat, direkt aus der Weltkarte, vorhanden ist, welches das Gegenteil ausdrücklich bezeugt. Nachdem nämlich Plinius aus seiner römischen Hauptquelle, der Chorographie, berichtet hat, Spasines, der König eines Araberstammes, habe die Stadt Charax wiederhergestellt und ihr seinen Namen gegeben, fügt er über die Lage dieser Stadt hinzu (VI 139): prius fuit (oppidum) a litore stadios X et maritimum etiam Vipsania porticus habet, Juba vero . . . . Dies ist die einzige Angabe, in welcher die römische Weltkarte, Vipsania porticus, selbst citiert wird. Wir erfahren hier, daß auf der Weltkarte die Stadt Charax verzeichnet war, und zwar als am Meere gelegen. Selbstverständlich ist doch Charax nicht die einzige auf der Karte dar-

τὰ ὄρη, διά γάρ τῶν τοιούτων ἤπειροί τε καὶ ἔθνη καὶ πόλεων θέσεις εὐφυεὶς ἐνενοήθησαν καὶ τἄλλα ποικίλματα, ὅσων μεστός ἐστιν ὁ χωρογραφικὸς πίναξ.

gestellte Stadt gewesen; wenn aber, wie jedenfalls anzunehmen ist, alle Städte, die mit Charax in gleichem Range standen, dort ebenfalls dargestellt waren, so muß die Karte, schon nach dieser Angabe allein, einige hundert Städte angegeben haben. Und interessant ist hierbei auch die Thatsache, daß die Tab. P. (XII 1) Spasinucara als eine bedeutende Stadt, durch eine Vignette ausgezeichnet, als den am Meere gelegenen Endpunkt einer von Seleucia (am Tigris) ausgehenden Straßenlinie darstellt (vgl. Kosm. Rav. II 5: Spasinucaras).

In allen aus dem Altertum berichteten Thatsachen und Zeugnissen, welche die römische Weltkarte und ihre Abbilder, insbesondere aber ihr vermeintliches Straßennetz betreffen oder für dessen Beurteilung wichtig werden, ist also von Straßen niemals die Rede; das auf den Karten gezeichnete Liniennetz mit seinen Stationen und Meilenzahlen veranlaßt keinen Berichterstatter von Straßen zu sprechen; es erregt nur insofern ihr Interesse, als sie den Reichtum an Zahlenangaben bewundern oder, wie es in der Vermessungsangabe bei Julius Honorius der Fall ist, den Ursprung dieser Angaben durch die Annahme einer Weltvermessung zu erklären suchen. scheint also im Altertum die Linien der Karten für eine Straßenzeichnung nicht gehalten zu haben, und damit steht es durchaus im Einklange, wenn der einzige Schriftsteller, der von Karten, die Straßen enthalten, spricht (Vegetius), gerade der großen Straßenkarten κατ' ἐξοχήν, der Vorbilder der Tab. P., mit keinem Worte gedenkt. Wenn aber das Altertum in der angeblichen Straßendarstellung der großen Weltkarten nichts sah, als eine erstaunliche Menge von Ortsabständen, in Meilenzahlen ausgedrückt, so zeigten wir oben schon, wie diese Darstellung der Ortsabstände der zur Zeit des Agrippa herrschenden Auffassung in betreff der Grundlagen und Aufgaben der Geographie entspricht. Andererseits aber hat uns oben (S. 361 f.) die Betrachtung des sogenannten Straßennetzes der Tab. P. zu der Erkenntnis geführt, daß für dieses Netz ursprünglich wohl nicht die gezeichneten Linien die Hauptsache waren, sondern die den Linien stets beigeschriebenen Zahlen, und daß daher, wegen der engen Zusammengehörigkeit von Linien und Zahlen, die ersteren als den letzteren untergeordnet anzusehen sind. Beide Ergebnisse stimmen bestens überein, und so könnten wir schon jetzt mit gutem Grunde behaupten, daß das Urbild der Tab. P., die römische Weltkarte, keine Wege- oder Straßendarstellung geben wollte, sondern nur eine Uebersicht über die Abstände aller Orte des orbisterrarum von einander, zu dem Zwecke, um dadurch die Lage aller Orte auf der Karte zu bestimmen; nur blieb bisher noch die Frage unbeantwortet, was denn neben den Zahlenangaben die Linienzeichnung eigentlich bezweckte. Indem wir aber dazu übergehen, diese wichtige Frage zu beantworten,

wollen wir noch ein besonders wichtiges Zeugnis des Altertums hinsichtlich der Beschaffenheit der römischen Weltkarte

und des auf ihr gezeichneten Liniennetzes mitteilen.

Im J. 296 hielt der Panegyriker Eumenius zu Augustodunum (Autun) eine Rede pro restaurandis scholis vor dem Präses der Provinz Gallia Lugdunensis I, in welcher er für die Herstellung einer großen geographischen Karte in Autun plädiert. Er sagt dort (cap. 20 ed. Bährens): videat praeterea in illis porticibus juventus et quotidie spectet omnes terras et cuncta maria et quicquid invictissimi principes urbium gentium nationum aut pietate restituunt aut virtute devincunt aut terrore devinciunt. siquidem illic, ut ipse vidisti, credo, instruendae pueritiae causa, quo manifestius oculis discerentur, quae difficilius percipiuntur auditu, omnium cum nominibus suis locorum situs spatia intervalla descripta sunt, quicquid ubique fluminum oritur et conditur, quacumque se litorum sinus flectunt, qua vel ambitu cingit orbem vel irrumpit oceanus. 21. ibi . . . . revisuntur gemina Persidos flumina et Libyae arva sitientia et convexa Rheni cornua et Nili ora multifida . . . . nunc enim, nunc demum juvat orbem spectare depictum, cum in illo nihil videnus alienum ..... In Autun befand sich eine hohe Schule für die Heranbildung der Söhne des gallischen Adels zum römischen Staatsdienst, und die auszuführende Karte sollte die Säulenhalle des Schulgebäudes schmücken. Diese Karte soll nun alle Länder und Meere darstellen, der Ocean soll den orbis terrarum allseitig umgeben, die Karte selbst wird ein orbis depictus genannt, hier ist unzweifelhaft von einer Weltkarte die Rede, auf welcher alle urbes, gentes, nationes des Erdkreises verzeichnet sind. Aber zugleich sagt der Redner auch: siquidem illic . . . . omnium cum nominibus suis locorum situs spatia intervalla descripta sunt. Nach seiner Meinung sollen also alle Orte des orbis terrarum mit ihren Namen dargestellt sein, es ist also nicht etwa eine Karte zur physischen Geographie hier gemeint. Hiernach mußten auf der Karte viele tausend Orte mit ihren Namen angegeben sein, und da die Namen nicht mit kleinster Schrift geschrieben (vielmehr in weißen Marmor eingraviert, wie wir sehen werden) sein konnten, so muß die Karte auch eine bedeutende Grösse, gewiss mindestens 60 Fuß Länge, gehabt haben. Ferner aber soll die Karte nicht nur die situs, die Lage, aller Orte angeben, sondern in einem Atem mit den situs werden als auf der Karte dargestellt die spatia intervalla omnium locorum genannt, die Abstände aller Orte von einander. Zum Verständnis dieser Stelle erinnern wir an das oben Gesagte, daß die Lage der Orte ermittelt wurde aus den Abständen der Orte von einander. Es waren also alle Ortsabstände in Millien- (resp. Leugen-) Zahlen auf der Karte überall zwischen die Orte geschrieben. Freilich F. Ritschl, welcher von der Ansicht ausging, die Abstände der Orte von einander, wie sie aus der sogenannten Weltvermessung sich ergeben hätten, seien jedenfalls Staatsgeheimnis gewesen, sie seien in den Kommentarien des Agrippa enthalten gewesen und im Staatsarchiv aufbewahrt worden - meinte nun dementsprechend (Rhein. Mus. 1842 S. 517), die Ausdrücke spatia und intervalla bezeichneten nicht die in Zahlen ausgedrückten Abstände der Orte, "sondern die durch und mit den locorum situs fürs Auge gegebenen natürlichen Entfernungsverhältnisse". Aber diese gekünstelte Auslegung der Worte kann nicht die richtige sein. Zunächst hat schon die angebliche Weltvermessung niemals stattgefunden, sodann aber ist es auch eine durch nichts gerechtfertigte Annahme, daß jene Entfernungsangaben in der römischen Kaiserzeit jemals Staatsgeheimnis gewesen wären; man sieht nicht ein, welches Staatsinteresse durch die Veröffentlichung dieser Angaben geschädigt werden konnte. Außerdem aber citiert Strabo (p. 266 C, vgl. 224. 225. 261. 277. 285.) eine jedenfalls römische Schrift mit dem Titel ή χωρογραφία in solcher Weise,

daß man schließen muß, sie sei eine offizielle Schrift gewesen. und alle Angaben, die er aus ihr mitteilt, sind Entfernungsangaben, die nach Ritschl's Meinung geheim zu halten waren. Ueberhaupt konnte im Altertum jeder, dem daran gelegen war und der sich die Mühe geben wollte, solche Angaben bei zahlreichen Schriftstellern finden. Aber auch abgesehen davon kann Ritschl's Auffassung hier nicht richtig sein. Der Redner will doch jedenfalls nur das anführen, was an der Karte zu bewundern und zu rühmen ist; wenn er nun hier bloß sagte, man könne die Abstände aller Orte von einander durch das Augenmaß schätzen, so wäre dies wohl eine gar zu selbstverständliche und deshalb nichtssagende Bemerkung, die dem übrigen Inhalt seiner Beschreibung wenig entspräche. Außerdem aber konnte ein Beschauer der Karte jene Schätzung der Abstände durch das Auge gewiß nur unvollkommen ausführen, denn es fehlte ihm dazu schon die Kenntnis des Maßstabes der Karte, des modus tabulae. Es ist nicht anzunehmen, daß hier, wie auf modernen Karten ein Maßstab besonders gezeichnet war; wäre es aber auch der Fall gewesen, so hätte doch ein Beschauer der Karte diesen dargestellten Maßstab gewiß nur unvollkommen mit dem Auge auf entfernte Partieen der großen Karte übertragen können. Auf großen modernen Karten kann man den Maßstab überall leicht schätzen, weil unsere Karten stets ein Gradnetz darstellen und die Größe eines Breitengrades bekannt ist. Auf der Karte von Autun aber hätte man den Abstand zweier Orte von einander bestenfalls nur annäherungsweise und unsicher schätzen können, und deshalb würde Eumenius nicht als rühmenswert ausdrücklich hervorgehoben haben, daß die spatia, intervalla dort descripta seien. Der Ausdruck descripta weist ohnehin mit Nachdruck auf graphische Darstellung, auf ein Schreiben oder Zeichnen<sup>12</sup>), hin. Wenn außerdem die Karte von Autun nur eine Kopie der Weltkarte des Augustus in Rom war, so muß alles, was von einer Karte gilt, auch der andern zugeschrieben werden, und wenn das Original in Rom nach der Vermessungsangabe des Honorius das Liniennetz mit sämtlichen Meilenangaben der

<sup>12)</sup> Ueber diese Bedeutung von describere vgl. Reinganum a. a. O. S. 33 Anm. 63.

Ortsabstände unzweifelhaft enthielt, so muß letzteres auch für die Karte von Autun gelten. Ritschl's Auffassung der Worte spatia, intervalla ist also jedenfalls unstatthaft und wird auch, wie ich glaube, nur von wenigen geteilt. Man muß also annehmen, daß die Karte alle Ortsabstände wirklich angab, und zwar genau, d. h. in Zahlen, angab.

Daß es sich aber bei der Karte von Autun nur um eine Kopie der römischen Weltkarte handelte, ist nicht zu bezweifeln, die ganze Situation beweist es auf das bestimmteste. Der Redner verweist für die Karte auf allbekannte Vorbilder, er meint, daß auch dem vor ihm stehenden Präses diese Vorbilder bekannt seien, daß er sie gesehen habe (ut ipse vidisti, credo). Da sind andere, weniger bekannte Vorbilder ausgeschlossen. Ueberhaupt konnte der Redner, wenn er die Ausführung der Karte von dem höchsten Magistrat der lugdunensischen Provinz erbittet, an ein anderes Vorbild gar nicht denken, und der Präses seinerseits konnte, sobald er der Bitte statt gab, unmöglich auf ein anderes Vorbild zurückgreifen, als auf die Weltkarte des ersten römischen Kaisers. Und wie die Karte in Rom, so sollte sie auch hier eine Säulenhalle schmücken. Bei dieser Sachlage haben Th. Mommsen (Berichte d. sächs. Ges. d. Wiss. 1851 S. 99) und H. Kiepert (Lehrb. d. alt. Geogr. S. 8) die Weltkarte von Autun für eine Kopie der römischen Weltkarte zweifellos mit Recht gehalten.

Daß wir aber auch die Ausdrücke spatia, intervalla bei Eumenius richtig aufgefaßt haben, daß diese Karte also wirklich eine sogenannte Itinerarkarte war, dafür liegt nun noch ein anderes wichtiges Zeugnis vor. Im J. 1706 ist in Autun ein Pilasterbruchstück von weißem Marmor aufgefunden worden, welches einen Teil einer Itinerarkarte, nämlich die Stationen Bononia, forum Gallorum, Mutina, forum Lepidi, Parma, fines Gallorum mit den zugehörigen Meilenzahlen enthielt. Scheyb berichtet in seiner Ausgabe der Peutingerschen Tafel (Wien. 1753. Text S. 26 A.), daß er zufällig in den Mémoires de Trévoux vom Dezember 1706 einen nach Autun an ein Mitglied der Gesellschaft Jesu gerichteten Brief gefunden habe, welcher davon Nachricht giebt; er teilt auch den Inhalt des

Briefes mit <sup>13</sup>). Es kann keinem Zweifel unterliegen, daß das gefundene Itinerarfragment auf weißem Marmor von der von Eumenius beschriebenen Weltkarte herrührt.

Wenn nun hiernach die spatia, intervalla locorum mit Zahlen überall in die Zwischenräume der Orte eingetragen waren, so war es auch jedenfalls notwendig, alle Orte, deren Abstände die Zahlen angeben sollten, durch Linien miteinander zu verbinden und die Zahlen eng neben die Linien zu schreiben. Denn ohne solche Linien würden die vielen sich häufenden

<sup>13)</sup> In dem Briefe heißt es u. a. C'est un itineraire ancien des provinces d'Italie gravé sur le marbre .... Ce que vous m'envoyés n'est qu'une petite partie des villes, qui couvrent une de quatre faces de cet itineraire, et qui se trouvent sur le chemin de Rimini à Milan, savoir Bononia, forum Gallorum, Mutina, forum Lepidi, Parma, fines Gallorum. . . . . il est juste que je vous dise coment j'ai appris que ce pilastre est un itineraire: Feu Madame l'Abbesse de S. Jean me le fit voir lorsque j'étois à Autun. J'y lus, come vous, quelques villes d'Italie avec la distance de l'une à l'autre ..... celui d'Autun est un marbre blanc. Je voyois donc bien par là ce que ce monument n'étoit pas, mais je ne decouvrois pas ce que c'étoit, lorsque lisant la Harangue d'Eumenius pour le retablissement du celebre collège d'Autun, j'appris que sous un portique qui regnoit autour du college on voyoit tout l'empire Romain representé par provinces et par regions avec la distance des lieux pour l'instruction de la jeunesse . . . . je ne vois de plus vraisemblable. Durch eigene Nachforschungen hat Scheyb noch ermittelt, daß das aufgefundene Marmorfragment später als Baustein für das Fundament eines andern Gebäudes benutzt ist. -Millin (Voyage dans les départemens du midi de la France. Bd. I 1807 S. 340) berichtet: Ce précieux reste de l'antiquité est une base carrée de marbre blanc, sur chaque face de laquelle est une carte de géographie: on y voit l'indication de plusieurs villes d'Italie . . . . avec leurs distances citées de la même manière que dans la table de Peutinger. Le P. Lempereur l'a vu comme on le sortoit de terre en 1706: il nous apprend (Mémoires de Trévoux. Décembre 1706. p. 2097), qu'on fit alors un relevé des villes dont le nom y est tracé..... Cependant ce relevé.... est malheureusement perdu..... Eumenius nous apprend qu'il y avoit dans ces celèbres écoles des portiques sous lesquels étoient des cartes de géographie..... Le propriétaire actuel de la maison avoit offert au ministre de l'intérieur de faire des fouilles nécessaires moyennant une juste indemnité, mais l'affaire en est resté là. Ce bâtiment ne sert à présent à aucun usage et l'on présume, que d'un jour à l'autre il sera démoli u. s. w. In einem von Scheyb mit-geteilten Briefe des Abbé Lebeuf heißt es noch: Le bloc de marbre dont a écrit le P. Lempereur a été employé dans les fondations d'un batiment de l'Abbaye de S. Jean d'Autun. . . . J'aj vû au dit Autun un pan de mur des Ecoles Eumeniennes proche la porte dite des Marbres. Il est entremelé de couches de briques à certaine distance u. s. w. Möchten doch von sachkundiger Seite endlich die nötigen Schritte geschehen, um von der Karte des Eumenius zu retten, was noch etwa zu retten ist. Schon das kleinste Fragment müßte von großer Wichtigkeit sein.

Zahlen bald viele Mißverständnisse hervorgerufen haben, da ein Beschauer oder Kopist der Karte nicht immer sicher sein konnte, auf welche Orte die geschriebenen Zahlen sich beziehen sollten, mit andern Worten, welche Orte es seien, deren Abstand die Zahl jedesmal ausdrücken sollte. Die Linien waren also für diese Darstellung der Ortsabstände durchaus notwendig, sie beugten Mißverständnissen vor und sicherten das richtige Verständnis der Zahlen; sie waren also einzig der Zahlen wegen gezeichnet. Hierin also und in nichts anderem haben wir den Ursprung des sogenannten Straßennetzes der Itinerarkarten, also auch unserer Tab. P., zu such en.

Die Linienzeichnung der antiken Vorbilder unserer Tab. P. bezweckte also Entfernungsangaben, wie Strabo, Plinius und andere Schriftsteller sie machen, nicht aber eine Darstellung von Straßen oder Reiserouten, und von Straßen ist deshalb bei Eumenius, der den Zweck des Liniennetzes sicher noch kannte, ebensowenig die Rede, als bei Jordanes, Ravennas und in der Weltvermessungsangabe. Seine Beschreibung der Karte ist aber so umständlich und eingehend, daß er die Straßendarstellung unzweifelhaft erwähnt hätte, wenn er die Linienzeichnung der Karte für eine solche gehalten hätte. Aber in den Meilenzahlen und den Linien hat er offenbar nur eine Darstellung von Ortsabständen gesehen. Die Zahl (der Millien, Stadien, Leugen) ist für diese Art von Darstellung das Wesentliche, die gezeichnete Linie bildet nur ein zum richtigen Verständnis der Zahlen notwendiges Hilfsmittel. Bei einer Straßendarstellung dagegen wäre die Linie ein Bild des Weges, also etwas Selbständiges und die Hauptsache, die Zahl aber würde nur eine Eigenschaft der Straße bezeichnen. Freilich stehen dann thatsächlich beide Auffassungen einander wieder nahe, weil als Abstand zweier Orte von einander im Altertum stets die Länge des sie verbindenden Weges angesehen wurde, und wenn auch dieser Weg nicht immer eine gebahnte Straße zu sein brauchte, so mußten doch wohl von Anfang an die bekanntesten, die am meisten benutzten Straßenzuge vorzugsweise auf der Karte zur Angabe von Ortsabständen gewählt werden, und somit entsprach für den Beschauer der Karte das

Netz der Entfernungslinien schon ursprünglich einem Straßennetze. Aber man würde sehr irren, wenn man nun das Liniennetz der Karte für eine Straßendarstellung hielte; niemals sind im Altertum die Linien für Straßen gehalten worden, jeder

netz der Karte für eine Straßendarstellung hielte; niemals sind im Altertum die Linien für Straßen gehalten worden, jeder wußte, daß sie einzig den Zweck hatten, das richtige Verständnis der Meilenzahlen zu sichern, welche die Abstände der Orte von einander angaben <sup>14</sup>). Auch wäre es wohl unbegreiflich, wie man in Autun dazu gekommen wäre, eine Straßender Routenkarte als Hilfsmittel für den Jugendunterricht zu benutzen, während sich alles einfach erklärt, wenn wir uns

erinnern, daß die Darstellung der Ortsabstände nach der Auffassung des Altertums und nach der Absicht des Agrippa einem wissenschaftlichen Zwecke zu dienen bestimmt war 15).

14) Gegen diese Auffassung wende man nicht ein, daß auf der Tab. P. (V 5) sämtliche von Rom ausgehende Straßenzüge benannt sind: diese Namen gehören nicht den Straßenlinien an, sondern dem Bilde der Stadt Rom. Dagegen verdient es Beachtung, daß die Tab. P. eine Entfernungsangabe über das Meer hin erhalten hat, nämlich (VIII 1) in der Zeichnung des lakonischen Meerbusens die Notiz: trajectus stadiorum CC. Diese Angabe ist bezeichnend für den ursprünglichen Charakter der Karte (vgl. meine Arbeit von 1893 S. 493). Sie allein ist von vielen ähnlichen erhalten; alle übrigen ursprünglich vorhandenen sind ausgefallen, z. T. wohl beim Uebergang der Karte aus der Rundform in die Streifenform.

15) Auch die Karte des orator peritus atque doctissimus Julius Honorius (etwa 100 Jahre nach Eumenius) war für den Unterricht bestimmt, und daß auch sie, wie schon Müllenhoff behauptet hat, eine echte Itinerarkarte war, lehrt der aus ihr unter dem Titel , Excerpta sphaerae" von einem unwissenden Schüler des Honorius angefertigte Auszug (abgedruckt bei A. Riese a. a. O. S. 24 ff.). Besonders die Aufzählungen der Städte verraten dies. Der Verfasser schrieb, wie der Vergleich mit den Städten der Tab. P. darthut, diejenigen Namen auf, die in seiner Karte durch die sogenannte Kolonialvignette ausgezeichnet waren, und zwar in der Reihenfolge, welche die (Straßen-)Linien der Karte ergaben, mehrfach in der Ablativ- oder Accusativform, in welcher die Namen ihm vorlagen. Aber auch in vielen andern Angaben zeigt sich eine sehr auffällige Uebereinstimmung mit der Tab. P. In der zweiten und dritten Recension hat dann die Schrift aus derselben oder einer ähnlichen Karte viele Zusätze erhalten, und auch hier verraten die casus obliqui der Städtenamen sehr deutlich die zu grunde liegende Itinerarkarte. Die schon öfter erwähnte Weltvermessungsnachricht aber, welche die zweite und dritte Recension der Schrift einleitet, ist, wie oben bemerkt wurde, nur ein Versuch, den Itinerarinhalt der zu grunde liegenden Karte zu erklären. W. Kubitscheck hat freilich gemeint, die Karte des Honorius stamme aus einer Itinerarkarte, sei aber nicht selbst eine solche gewesen; er konnte sich wohl nicht denken, daß eine Itinerarkarte als Schulkarte benutzt sein sollte. Aber daß dies der Fall war, lehrt nun die Karte von Autun, und an dem Itinerarinhalt der Schulkarte werden wir nicht mehr Anstoß nehmen, nachdem wir dessen eigentliches Wesen erkannt haben. Man

Die Erklärung der bei Julius Honorius erhaltenen Angabe von einer Weltvermessung hatte ferner ergeben, daß die antiken Abbilder der römischen Weltkarte eine gerundete Form, nicht die Streifenform der Tab. P. batten. Dasselbe muß nun auch von der Weltkarte von Autun gelten, und zwar um so mehr, als sie zum Unterricht der Jugend bestimmt war. Eine streifenförmige Karte, welche gleich der Tab. P. alle Raumverhältnisse in grösster Verzerrung darstellte, hätte eine ganz falsche Vorstellung von der Konfiguration von Land und Wasser, von allen räumlichen Verhältnissen überhaupt ergeben und wäre deshalb für den Unterricht nicht verwendbar gewesen. Mannert, welcher schon erkannte, daß die Karte von Autun ein Abbild der römischen Weltkarte war, welcher aber dieser letzteren die Form unserer Tab. P. zuschrieb, war nun genötigt, diese Form auch der für den Unterricht bestimmten Karte von Autun zuzuschreiben. Aber D. Grün bemerkte hierzu (a. a. O. S. 348): "Offen gestanden, wenn die römische Jugend wirklich, wie Mannert gemeint hat, keine andern Karten vor sich hatte, als solche, die unserer Peutingerschen gleichkamen, so hat sie verzweifelt wenig von der eigentlichen Geographie profitieren können". Dies ist richtig; indessen Mannerts Vorstellung von der Form der antiken Vorbilder der Tab. P. war irrtümlich.

Im Anschluß an das Vorstehende sei hier noch der Benutzung einer Kopie der römischen Weltkarte durch Marinus von Tyrus und Ptolemaeus gedacht, weil wir dabei eine Bestätigung und weitere Sicherung der im Vorstehenden erzielten Resultate gewinnen werden.

Daß die Kopieen der römischen Weltkarte in den ersten Jahrhunderten n. Chr. im römischen Reiche überall verbreitet waren, wo man noch Bildung schätzte, ist eine jedenfalls notwendige Annahme, die, selbst wenn andere Beweise fehlten, schon durch das Zeugnis des Eumenius sicher gestellt würde. Mit ihrem reichen topographischen Material müssen aber diese Karten eine wichtige Quelle für Marinus von Tyrus und Ptole-

muß im Gegenteil annehmen, daß die Abbilder der römischen Weltkarte in der späteren Kaiserzeit oft als Hilfsmittel für den Jugendunterricht benutzt wurden.

maeus gewesen sein, und deshalb haben schon verschiedene Forscher (G. Hirschfeld. Ber. üb. d. Verh. d. Berl. Akad. 1883 S. 1260 ff. H. Kiepert. Ebendaselbst. 1884. S. 51. W. M. Ramsay. The historical geography of Asia Minor. S. 69) ausgesprochen, daß in den Angaben über Kleinasien bei Ptolemaeus eine Kopie der römischen Weltkarte zu Rate gezogen sein müsse. Die Peutingersche Tafel erklärte Kiepert für ein nur zu stark entstelltes Excerpt" aus jener Weltkarte, auch Ramsay und Hirschfeld nahmen an, daß den Angaben der Tab. P. ursprünglich jene Weltkarte zu grunde liegt, und Ramsay bemerkte außerdem noch mit Recht, daß dasselbe auch von dem Itinerarium Ant. gelten müsse, und daß letzteres die ursprünglichen Angaben besser erhalten habe als die Tab. P.

Ramsay macht darauf aufmerksam (S. 70), daß Ptolemaeus für den Osten Kleinasiens viele Ortsnamen nennt, die sonst unbekannt sind, aber in den Itinerarquellen (Tab. P., Itin. Ant., Kosm. Rav.) wiederkehren, er stellte auch ein Verzeichnis dieser Namen auf (das sich vielleicht noch vermehren ließe). In solchen Fällen, meint R., hat Ptolemaeus (oder Marinus) aus einem Exemplar der römischen Weltkarte geschöpft.

Verschiedene Irrtümer des Ptolemaeus erklärt Ramsay aus einer Benutzung derselben Quelle. In einer Anzahl von Fällen hat nach Ramsay (S. 70) Ptolemaeus den lateinischen Ablativus des Pluralis der zweiten Deklination irrtümlich für einen Nominativ gehalten; R. verweist auf Formen wie V 7. 5: Σινίς 16), V 7. 6: Κιακίς und Λαδοινερίς, V 7. 7: Λεανδίς, Ταναδαρίς und Τιραλλίς, V 7. 8: Καρναλίς, V 7. 10: Καπαρκελίς. Ramsay meint ferner (S. 70) mit Recht, daß auf der von Ptolemaeus (richtiger: Marinus) benutzten Kopie der römischen Weltkarte der Buchstabe E im Anlaut zuweilen in F verschrieben war (man könnte m. E. auch annehmen, daß Marinus irrtumlich F statt E gelesen hat). So findet sich V 4. 9: Φουβάτηνα (oder Φουβάγινα), das nach Ramsay mit Evagina der Tab. P. X 1 identisch ist, und wenn bei Ptolemaeus V 7. 6 Φουσιπάρα unmittelbar neben Εὐσιμάρα genannt wird, so sind nach Ramsay beide Namen identisch, die erste

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>) Ich citiere die Kapiteleinteilung des Ptolemaeus nach Nobbe, den Text nach Wilberg.

Form aber entstammt einer Kopie der römischen Weltkarte, in welcher E in F verschrieben war 17).

Endlich bemerkt Ramsay (S. 69), für Pontus Galaticus und Pontus Polemoniacus scheine Ptolemaeus hauptsächlich einer officiellen römischen Quelle (der Weltkarte) zu folgen. Ich glaube, daß Marinus für die Orte des Binnenlandes dieser Landschaften eine Kopie der Weltkarte vielfach benutzt hat, während für die Küstenorte vorzugsweise griechische Quellen zu grunde liegen. Aber dasselbe Verhältnis wird, wie ich meine, auch für Pontus Cappadocicus deutlich erkennbar, und dieser Nachweis wird uns weiterhin zu einem wichtigen Ergebnis führen.

Für die Küste von Pontus Cappadocicus nennt Ptolemaeus (V 6. 5-6) folgende Ortsnamen: Ίσχόπολις, Κερασούς, Φαρνακία, Ύσσου λιμήν, Τραπεζούς, Πιτυούς, 'Ριζούς λίμην, 'Αθηνών, ἄχρον, Χορδύβη u. s. f. Obwohl diese Namen ebenso oder ähnlich in der Tab. P. und bei Kosm. Rav. größtenteils erhalten sind, so werden sie doch nicht aus einer Kopie der römischen Weltkarte entnommen sein. Denn für die Küste des Pontus Euxinus gab es eine Anzahl griechischer Peripli - einige derselben sind uns erhalten - die ausführlich waren, auch die Abstände der Orte von einander in Zahlen angaben; eine solche Quelle dürfte Marinus hier bevorzugt haben. Auch ist die Reihenfolge der Namen bei Ptolemaeus z. T. eine andere als in der Tab. P. und bei Kosm. Rav. Ptolemaeus nennt Υσσου λέμην westlich von Τραπεζούς, dagegen Χορδύλη (Χορδύβη) östlich von demselben, abweichend von beiden römischen Quellen. Anders steht es nun mit der Reihe der Städte des Binnenlandes. Hier lesen wir bei Ptol. V 6. 11 die Namen: Ζεφύριον, "Αζα, Κοκάλια, Κορδύλη, Τραπεζούσα, "Ασιβα, Μάρ-

<sup>17)</sup> Ptolemaeus nennt V 7. 4 für Armenia minor: Ἰσπα, Φούτηνα, ᾿Αράνη, Φουφάτηνα. Auch hier wird zweimal von einer römischen Karte fälschlich F statt E abgelesen sein. Die Namen Ἰσπα und ᾿Αράνη sind sicher identisch mit zwei auf einander folgenden Orten der Wegestrecke Dascusa-Melentenis der Tab. P. XI 2: Hispa, Arangas. Im Itin. Ant. W. 177 werden hier genannt: Blandos, Euspoena (die Handschriften haben z. T. Euspena), Aranis. Die beiden letzteren sind jedenfalls identisch mit Φούφηνα ᾿Αράνη des Ptolemaeus, und Φούφηνα ist gewiß von Marinus aus Euphena in einem Exemplar der römischen Weltkarte fälschlich abgelesen.

δαρα, Καμουρήσαρβον. Hier muss eine andere Quelle zu grunde liegen als vorher; denn hier werden als Orte des Binnenlandes auch Κορδύλη 18) und Τραπεζουσα genannt, die oben schon als Küstenorte aufgezählt waren. Die Quelle kann hier aber keine Schrift gewesen sein; denn eine solche hätte die vier Orte Ζεφύριον, Κοκάλια, Κορδύλη, Τραπεζούσα nicht im Binnenlande, sondern sicher als Küstenorte genannt; es muss also eine Karte benutzt sein, auf der jene Orte fälschlich ins Binnenland verlegt waren 19). Solche Fehler kamen auf Karten vor. Die Tab. P. und Kosm. Rav. haben zwar den Straßenzug dieser Orte an die Küste verlegt, aber an anderer Stelle haben beide (Tab. P. X 1. Rav. S. 96) auf der Strecke Sinope-Amasia (Amastris) die Stationen Stefane, Carambas, Egilan, Cythero und Cromen von der Küste weg fälschlich in das Binnenland verlegt. Wenn man die acht Namen (Ζεφύριον— Καμουρήσαρβον) bei Ptolemaeus nach seinen Zahlenangaben in eine Karte mit Gradnetz einträgt, so bilden sie eine von Westen nach Osten fortlaufende Reihe; sie scheinen in dieser Reihenfolge von einer Straßenlinie einer Karte abgelesen zu sein; und während in der Küstenbeschreibung Cordybe östlich von Trapezus genannt wird, ist hier das Gegenteil der Fall. Sicher ist hier also eine andere Quelle benutzt als dort, und dass dieselbe eine Karte war, und zwar eine römische Karte, verraten auch einige entstellte Namen. Denn die Form Τραπεζούσα anstatt Τραπεζούς kann nicht in einer griechischen Quelle vorgelegen haben, und namentlich Κοπάλια muss aus einer römischen Karte stammen; denn es ist völlig zweifellos, daß Κοκάλια nichts anderes ist, als eine Verstümmelung des Namens Φιλοκάλεια (Philocalia). Aehnlich verstümmelte Namensformen treten in alten Karten zahlreich auf, nicht so in Büchern. Eine griechische Quelle aber würde hier nicht zu einer Form Κοχάλια, sondern zu Κοχάλεια verleitet haben.

<sup>18)</sup> Griechische Quellen nennen zwei Orte des Namens Χορδύλη, von denen einer östlich, der andere westlich von Trapezus lag; beide Orte aber gehörten dem Küstenwege an.

19) H. Berger, a. a. O. IV S. 100 sagt mit Recht: "Man wird zu beachten haben. daß Ptolemaeus auch an diese Karten (die Kopieen

der römischen Weltkarte) denken mochte, wenn er über die allmählich eintretende Verunstaltung durch bloßes Abzeichnen redet".

Endlich ist noch sehr zu beachten, dass auf der Tab. P. und bei Kosm. Rav. (S. 366) die Reihe der Küstenorte vollkommen mit der Reihe der Binnenlandorte des Ptolemaeus übereinstimmt: die Tabula nennt auf einander folgend: Zepyrium Philocalia, Cordile, Trapezus, Kosm. Rav.: Zephirium, Cerasumta, Philocalia, Cordule, Trapezum. Der Name 'Αζα bei Ptolemaeus gehört freilich dem Küstenwege nicht an; "Aça ist unbekannt, aber gewiß identisch mit Haza des Itin. Ant. W. p. 183. 207. "Ασιβα, Μάρδαρα und Καμουρήσαρβον sind unbekannt und gehören ebenfalls dem Küstenwege nicht an. Uebrigens liegen bei Ptolemaeus die vier Orte Αζα, "Aσ:βα, Μάρδαρα und Καμουρήσαρβον weiter von der Küstenlinie entfernt, als die übrigen. Die letzteren und mit ihnen Aζα können nur aus einer römischen Karte genannt sein, und da kann es sich nur um eine fehlerhafte Kopie der römischen Weltkarte handeln, welche von Marinus (oder Ptolemaeus) in sehr kritikloser Weise benutzt ist.

Der Umstand, daß Ptolemaeus den Ort Trapezus zweimal nennt, und zwar einmal aus einer Kopie der römischen Weltkarte, führt uns nun weiter zu einem wichtigen Ergebnis. Denn an einer andern Stelle (I 15. 10) sagt er: καὶ τὰ Σάταλα της 'Αρμενίας δείξας (Μαρίνος) ἀπέχοντα Τραπεζούντος πρός μεσημβρίαν μίλια έξήποντα. Wenn Marinus, ein Mann von griechischer Bildung, den Abstand zweier Orte im östlichen Kleinasien hier ganz ausnahmsweise einmal in Millien, statt in Stadien, angiebt, so ist gewiß zu schließen, daß er hier von einer römischen Quelle abhängig ist, und da wir oben sahen, dass er Trapezus einmal nach einer Kopie der römischen Weltkarte genannt hat, so ist es gewiß nicht zu bezweifeln, daß er hier dieselbe Quelle benutzt. So ergiebt sich, daß schon dem Marinus (etwa 120 n. Chr.) eine Kopie der römischen Weltkarte vorlag, sodann aber auch, daß in der letzteren die Abstände aller Orte von einander in Millienzahlen angegeben waren. Denn wenn Marinus den Abstand beider Orte durch eine Messung auf der Karte ermittelt hätte, so würde er sicher das auf diese Weise erhaltene Resultat nicht in Millien sondern in Stadien ausgedrückt haben. Da er nun aber aus seiner Karte auch entnahm, daß Satala südlich von

Trapezus liege, wie es in Wirklichkeit der Fall war, so läßt dieser Umstand auch mit Sicherheit schließen, daß seine römische Karte nicht die Bandform der Tab. P. hatte, denn aus einer bandförmigen Karte hätte er diese Angabe nicht entnehmen können. Die Karte muß also eine Form gehabt haben, welche alle Raumverhältnisse ohne Verzerrung, alle Orte in richtiger Lage darstellte, also wohl die Rundform, in welcher später noch ein Exemplar dem Verfasser des Vermessungsberichts bei Julius Honorius vorlag. Trapezus wie Satala sind auf der Tab. P. (X 2—5) erhalten, aber nicht mehr der kürzeste Abstand zwischen beiden Orten.

Es liegt noch eine zweite Angabe derselben Art bei Ptolemaeus (I 15.7) vor: καὶ Λονδινίου τῆς Βρεττανίας Νοιόμαγον εἰπὼν (Μαρίνος) νοιώτερον μιλίος νθ΄. Ptolemaeus hat hier, wie anzunehmen ist, die Angabe des Marinus etwas ungenau wiedergegeben; sie war gewiß ebenso gefaßt, wie diejenige über Trapezus und Satala, und lautete: Λονδινίου (τῆς Βρεττανίας) Νοιόμαγος ἀπέχει πρὸς μεσημβρίαν μίλια νθ΄. Auch hier liegt ohne Zweifel dieselbe Quelle, ein Exemplar der römischen Weltkarte, zu grunde, und es ergiebt sich hier, daß zur Zeit des Marinus die Darstellung Britanniens in die römische Weltkarte schon aufgenommen war.

Stolp i. Pommern.

E. Schweder.

### XXII.

# Die Grundbedeutung des Conjunctivs und Optativs und ihre Entwicklung im Griechischen.

Das einfachste Verhältnis, in dem der Mensch zu den Vorgängen in seiner Umgebung Stellung nimmt, ist die verstandesmäßige Betrachtung, das Urteil. Spricht er den Gedanken aus: ,dies geschieht', oder ,dies ist geschehen', so erklärt er den Vorgang für tatsächlich, und die Aussage erfolgt in apodictischer Form; natürlich: denn der Sprechende drückt seine Ansicht aus über etwas, was er sieht oder gesehen, was er erlebt oder erlebt hat. Die sprachliche Form für das Urteil ist der Indicativ. Mit dieser Art der Aussage ist aber stets noch ein zweites Moment verbunden, insofern der Sprechende der Tätigkeit oder dem Vorgang eine zeitliche Stellung anweist. Zum Ausdruck dieses Verhältnisses Was nun die Vorstellung des Menschen dient das Tempus. von der zeitlichen Stellung der Ereignisse angeht, so müssen in der frühesten Periode seiner Entwicklung Gegenwart und Vergangenheit die Hauptrolle gespielt haben. Dies zeigt sich noch klar in der ältesten deutschen Sprache; denn im Got. und Ahd. findet sich nur Praesens und Praeteritum. Denn nur über Gegenwärtiges und Vergangenes vermag der Mensch zunächst auf Grund seiner Erfahrung ein sicheres Urteil abzugeben. Dagegen ist die Zukunft für seine Erkenntnis etwas so Unsicheres, daß das Individuum sich nicht leicht entschlossen haben wird, auch über diese in der Form absoluter Sicherheit, im Indicativ, eine Aussage zu machen. Da es vielmehr dem Zukünftigen gegenüber ein lebhaftes Gefühl der Unsicherheit hatte, so wird es lieber eine subjec-

tive Form des Ausdrucks gewählt haben, um sein Verhältnis zu futurisch gedachten Ereignissen zu bezeichnen. Dies ist offenbar bis zu einem gewissen Grade noch der Fall in der Sprachperiode, deren Niederschlag uns in den homerischen Gedichten vorliegt; denn hier wird die futurische Handlung noch häufig durch einen derartigen Modus, den Conjunctiv, gegeben. Für diese Auffassung spricht ferner, daß sich im Griechischen das sigmatische Futurum aus dem Conj. Aor. entwickelt hat, daß die Bildungen έδομαι, πίσμαι geradezu Futura geworden sind; daß im Lateinischen der kurzvocalische Conjunctiv regelmäßig als Vertreter des Futurum erscheint, z. B. in Formen wie ero, fuero, dixo, videro; daß im Iranischen der Conjunctiv vollständig die Function des Futurum übernommen hat, daß auch im Altindischen bedeutsame Reste der futurischen Verwendung des Conjunctiv sich finden; daß endlich im Gotischen und Althochdeutschen stets, im Mittelhochdeutschen noch vorwiegend das Tempus der Zukunft durch das Praesens gegeben wird. Selbst nach der Bildung eines besondern Tempus Futurum bleibt der homerischen Sprache noch das Bedürfnis, dem Gefühl der Unsicherheit der Zukunft gegenüber einen Ausdruck zu geben. Dies geschieht durch den Zusatz der Partikeln zev oder zv, die 88mal, bez. 9mal in solchem Sinne dem Futurum zugefügt sind. Nachdem aber auf Grund langer Erfahrung sich das Bedürfnis herausgebildet hatte, auch über das Zukünftige mit objectiver Gewißheit ein Urteil abzugeben, da fand sich durch Analogie leicht das Mittel, diesem Unterschied in der griechischen Sprache einen formalen Ausdruck zu schaffen, indem der kurze thematische Vocal des Ind. statt des langen Bindevocals des Aoristconj. gesetzt wurde. In der kürzer klingenden, entschlossenen Form prägte sich das sichere Urteil aus. Ich zähle im Ganzen 286 Futurbildungen, die aus Perfect- und Aoriststämmen formierten mitgerechnet; unter ihnen finden sich aber 59, die der Form, wie der Bedeutung nach als Conj. Aor. mit futurischer Bedeutung aufgefaßt werden können.

Andererseits kann das Verhältnis, in das sich der Sprechende zu einem Vorgang setzt, subjectiver Natur sein:

er kann seine Ansicht aussprechen über die Art, wie nach seinen Gedanken und Wünschen, oder nach seinem Willen eine Handlung vor sich gehen wird. Während nun das Urteil über einen Vorgang, seine Wirklichkeit und seine Zeit auf verstandesmäßige Weise erfolgt, treten hier die beiden andern Seiten der geistigen Persönlichkeit des Menschen in Tätigkeit. Er setzt die Vorgänge der Außenwelt in Beziehung zu seinem Selenleben. Dies Verhältnis kann ein zweifaches sein, je nachdem sein Empfinden, sein Gemüt oder sein Wille bei der Aussage beteiligt ist. Will er Dinge der Außenwelt oder die Tätigkeit anderer seinem Willen unterordnen, so wählt er die Form des Imperativ.

Die rein gemütliche Beziehung des Individuums zu einem Vorgang oder einer Tätigkeit liegt in der Vorstellung der Erwart ung beschlossen. Gerade diese Vorstellung, die sich auf das Zukünftige richtet, scheint mir für den naiven Menschen eine so natürliche und notwendige, daß wir ihrer auf keinen Fall für die älteste Zeit sprachlichen Denkens entraten und sie nur als eine secundäre, abgeleitete betrachten können. Sie muß im Leben des Menschen der frühesten Zeit eine ganz hervorragende Rolle gespielt haben; denn er erwartet Regen und Sonnenschein, den Anbruch des Tages und den Eintritt der Nacht, den Anfang des Frühlings und den Beginn des Herbstes, Rettung aus Not und Gefahr, wie die Hülfe der Ueberirdischen. Die Erwartung kann nach der Stimmung des sprechenden und fühlenden Einzelwesens und nach der Folge seiner Gedanken verschiedene Färbungen annehmen: So tritt neben die reine Erwartung einerseits die sichere Zuversicht, daß etwas in Zukunft geschehen werde, andererseits die Vorstellung der besorgten Erwartung, die Furcht. Für diese Art der Auffassung von Vorgängen in der Natur, wie im Menschenleben schuf die Sprache den Conjunctiv.

Zwischen diesen beiden Grundformen der Vorstellung, der rein gemütlichen Erwartung und dem Willen in der Mitte steht der Wunsch, der das Gewollte von einer selischen Stimmung abhängig erscheinen läßt. Während der Wollende im Augenblick des Sprechens stets von der Ueberzeugung erfüllt ist, seinen Willen durchsetzen zu können, ist dies bei dem Wünschenden nicht in gleichem Maße der Fall; denn er begehrt auch Dinge, die an sich für ihn unerreichbar sind. Aber die Erregung seiner Seele läßt ihn dies im Augenblick des Sprechens vergessen, oder sie täuscht ihm die Erfüllbarkeit seines Wunsches vor. So kommt es, daß für erreichbare und unerreichbare Wünsche ursprünglich die gleiche Verbalform dient, ja ihr auch noch in den Zeiten höchster Entwicklung der Sprachdenktätigkeit dienen kann, selbst da, wo die Unerfüllbarkeit des Wunsches für den Wünschenden zweifellos ist, z. B. Verg. Aen. VIII 560 o si praeteritos Jupiter mihi referat annos. Als das wichtigste Moment für den Begriff des Wunsches muß also festgehalten werden, daß in der Regel die starke, gemütliche Erregung den Wünschenden in dem Augenblick, wo er seinen Wunsch ausspricht, an die Erfüllbarkeit desselben glauben läßt, aller etwaigen Erfahrung zum Trotz; sonst müßte ihm der Wunsch von vornherein als etwas Absurdes erscheinen. Sprachlichen Ausdruck hat der Wunsch im Modus Optativus gefunden.

Jene beiden Arten, wie das Subject sich in Beziehung zu den Vorgängen außer sich setzt, sowohl das objective Urteil über Wirklichkeit und Zeitlage derselben, wie das subjective Verhältnis zu der Art ihres Verlaufes müssen schon in der urindogermanischen Zeit ihren Ausdruck gefunden haben, da der Mensch der Außenwelt gegenüber von jeher nicht nur als den kendes, sondern auch als fühlendes und wollendes Wesen aufgetreten sein muß.

## I. Die Grundbedeutung des Conjunctiv und seine Entwicklung.

Die Kürze des Raumes verbietet mir leider, die Aufstellungen von Gelehrten wie L. Lange, Delbrück, Jolly, Masius, Hentze, Hammerschmidt über das Wesen des Conj. zu würdigen; ich muß mich vielmehr darauf beschränken, meine eigene Ansicht vorzutragen. Auf Grund der Prüfung des Conjunctivgebrauchs in sämtlichen homerischen und zahlreichen Stellen aus He-

rodot, Thukydides, Sophokles, Plato stelle ich als Grundbedeutung des Modus die Vorstellung der Erwartung auf. Für diese scheint mir auch seine Bildung zu sprechen. Was seine Form angeht, so weist der kurzvocalische wie der langvocalische Conj. dem entsprechenden Ind. gegenüber ein Mehr auf, jener den kurzen Vocal: τομεν neben τμεν, dieser die Länge des Bindevocals dem kurzen des Ind. gegenüber: ἐθέλωμεν neben ἐθέλομεν. Ueber die Bedeutung und Wirkung dieses Mehr möchte ich mir eine Vermutung gestatten. Das im Ind. Gesagte, mag derselbe mit oder ohne thematischen Vocal gebildet sein, kommt in jedem Fall dem Hörer rascher zum Bewußtsein, als das durch den entsprechenden kurzvocalischen oder langvocalischen Conj. Ausgedrückte. Das Mehr des kurzen Vocals in dem einen Falle, die Länge desselben im andern verzögert also im Vergleich zum Ind. die volle Ausprägung des Gedankens, erzeugt somit beim Hörer eine gewisse Spannung auf das, was noch kommen wird, und erregt demnach bei ihm das Gefühl der Erwartung.

Ehe ich zur Darstellung des Conjunctiv-Gebrauches übergehe, ist noch ein Wort über die Bedeutung der Part. äv und zev zu sagen. Die Etymologie läßt uns hier, wie öfter, im Stich. Klar scheint nur, daß beide aus einer Grundform erwachsen sind. Dies hindert aber nach anderweitigen Erfahrungen (vergl. Lat. cum quom quam) nicht, daß beide Wörter eine verschiedene Verwendung fanden, als dies nicht mehr gefühlt wurde; und das war zu homerischer Zeit nicht mehr der Fall. Die Prüfung des gesamten Materiales ergibt nun folgendes: zev beim Conj. bez. Opt. besagt, daß das Subject eine Erwartung bez. einen Wunsch für einen bestimmten Fall hegt; die Part. äv, daß es diese Vorstellungen für alle Fälle, also ganz allgemein hat.

Den Beweis für die Richtigkeit der Auffassung des Conj. als Modus der Erwartung kann nur die Prüfung des gesamten Materiales liefern. Diese habe ich vorgenommen, kann aber hier für jede Art des Gebrauches nur ein Beispiel vorführen. Der Uebersichtlichkeit wegen scheide ich Haupt-Frage und Nebensätze, obwohl, abgesehen vom sog. Conj. adh. keine verschiedene Verwendung des Modus in

den verschiedenen Sätzen vorliegt. Als weiteres Einteilungsprincip muß die Stärke der Intensität der Erwartung dienen, welche in der Sele des Sprechenden vorhanden ist. Endlich ist überall von Wichtigkeit die Frage, ob der Redende die Erwartung von sich oder einem andern hegt, oder ob der Erzähler dieselbe irgend jemand zuschreibt. Es ergeben sich also die Formeln: "Ich erwarte, daß ich tue"; "ich erwarte, daß du, er, ihr, sie tuen", und andererseits: "es ist zu erwarten, daß er, sie tuen".

In Hauptsätzen findet sich der Conj. der reinen Erwartung nur noch 14mal bei Homer, da er allmälig durch das Futurum verdrängt wird, das diese Vorstellung in apodictischer Form ausspricht. So z. B. liegt eigene Erwartung des Redenden vor

Z 459 καί ποτέ τις εἴ π η σι ν ίδὼν κατά δάκρυ χέουσαν, Εκτορος ἦδε γυνή, . . . . ως ποτέ τις ἐρέει.

H. spricht: ,ich erwarte, daß einst jemand äußert, das ist H.s Weib'. Daß der Conj. die Vorstellung der Erwartung enthält, zeigt einmal ποτέ, dann die Wiederholung des Gedankens in der apodictischen Form des Futurum. Diese erfolgt, weil der Sprecher zu der festen Ueberzeugung von dem Eintreten seiner Erwartung gelangt ist, nachdem er sich dieselbe einmal ausgesprochen, seinem Empfinden äußerlich gegenüber gestellt hat. — Dagegen finden wir fremde, vom Dichter ausgesprochene Erwartung

Ξ 161 ήδε δέ οἱ κατά θυμὸν ἀρίστη φαίνετο βουλή, ἐλθεῖν εἰς Ἰδην ἐὐ ἐντύνασαν ἐ αὐτήν · εἰ πως ἰμείραιτο παραδραθέειν φιλότητι ἤ χροιἢ, τῷ δ' ὅπνον ἀπήμονά τε λιαρόν τε χ ε ὑ ŋ ἐπὶ βλεφάροισιν ἰδὲ φρεσὶ πευκαλίμησι.

Hier ist die Vorstellung des Wunsches mit der der Erwartung verbunden; denn der mit zi eingeleitete Satz ist Hauptsatz, durchaus nicht etwa abhängiger Fragesatz mit einem zu ergänzenden Gedanken: um zu versuchen. Daß Ergänzungen zur Erklärung syntactischer Erscheinungen das schlechteste Mittel sind, hat L. Lange Part. zi S. 620 f. nachgewiesen. Es liegt vielmehr zu Grunde einmal der Wunsch der Here, den Zeus zu berücken (vergl. Lange Part. zi S. 108 f.), zum andern die Erwartung, ihn dann in Schlaf zu versenken. Der Wunsch tritt ganz in der Form auf, wie ihn die Göttin

gedacht hat, nur mit Personenverschiebung; diese tritt auch bei der Erwartung ein, indem aus dem Gedanken der Here: ,ich erwarte, daß ich ihm Schlaf über die Augenlider gießen werde' in der Erzählung des Dichters die Darstellung in der 3. Person hervorgeht.

Der Conj. der beschränkten Erwartung ist viel häufiger: natürlich, da das Individuum geneigt ist, die Erfüllung seiner Erwartung als abhängig von bestimmten Umständen zu bezeichnen. Es besagt dann durch den Zusatz der Part. xev, daß es die Erwartung nur für einen bestimmten Fall hege. So liegt eigene Erwartung des Sprechenden vor, während xev auf eine vorher durch et xe mit Conj. ausgesprochene Bedingung zurückweist:

Α 137 εἰ δέ κε μὴ δώωσιν, ἐγὼ δέ κεν αὐτὸς ἕλωμαι ἢ τεὸν ἢ Αἴαντος ἰὼν γέρας, ἢ 'Οδυσῆος ἄξω | ἑλών'

Genau übersetzt lautet die Stelle der Rede Agamemnons: 'Ich setze den Fall (ɛi), es ist zu erwarten, daß die Achaeer mir kein Geschenk übermachen (μὴ δώωσ:ν), aber in diesem Falle (κεν) ist von mir zu erwarten, daß ich es selbst wegnehme (ἔλωμα:)'. Das Beispiel ist bezeichnend für die Aehnlichkeit des Conj. Aor. mit dem Fut. Ind. Denn es entsprechen sich nicht nur die beiden εί-Sätze εί μὲν δώσουσι (135) und εί δέ κε μη δώωσιν, sondern wir sehen auch im Hauptsatz neben dem Aor. Conj. ἕλωμαι den Ind. Fut. ἄξω fast ganz gleich gebraucht. Diese Verbindung zeigt, daß der Conj. eine Erwartung des Ag. enthält. Er hegt dieselbe aber nur für den im Bedingungssatz niedergelegten Fall, auf den xev zurückweist. Die Drohung: ,in dem Falle darfst du erwarten, daß ich deine Ehrengabe wegnehme' ist dem Ag. die Hauptsache, da er bereits auf Achilleus erbittert ist; das folgende: ,oder ich werde das des O. von dannen führen' ist Nebensache und soll seinen aufsteigenden Grimm verdecken. Darum wird es in der Form der objectiven Gewißheit, im Ind. Fut. ausgesprochen.

Nach der Wahrscheinlichkeit des Eintritts der Erwartung geordnet, ergeben sich somit vier Arten des Ausdrucks: 1) Ind. Fut., dessen Verwendung mit der steigenden Erfahrung, Sicherheit und Kultur der Menschen stetig zunimmt, bis er in der klassischen Sprache der einzige Ausdruck für eine erwartete, zukünftige Handlung wird; 2) Ind. Fut. m. xev, das den Eintritt der zukünftigen Handlung auf einen bestimmten Fall beschränkt, bei Homer noch ziemlich häufig. Neben diese beiden Ausdrücke für die objective Sicherheit treten die beiden subjectiven, die eine absolute Erwartung des Subjects oder eine auf einen bestimmten Fall beschränkte angeben; 3) Conj. Aor. oder Praes.; 4) Conj. Aor. oder Praes.; 4) Conj.

Der Conj. mit àv endlich bezeichnet eine Erwartung, die das Subject für alle Fälle hegt. Derselbe ist viel seltener als der Conj. m. zev, und schwindet mit der zunehmenden Bildung des ihm der Bedeutung nach nahe verwandten Tempus Futurum. Es bleibt nur die Verschiedenheit des subjectiven und objectiven Ausdrucks. Wird aber eine subjective Erwartung für alle Fälle gehegt, so wird damit zugleich ihr zukünftiges Eintreten mit Zuversicht behauptet. So z. B.

Α 204 άλλ' ἔχ τοι ἐρέω, τὸ δὲχαὶ τελέεσθαι ὀίω·
- ἦς ὑπεροπλίησι τάχ' ἄν ποτε θυμόν ὁ λέσση.

Nicht für einen einzelnen Fall, der sich aus dem Zusammenhang ergäbe, spricht Achilleus diese Drohung aus; er erklärt vielmehr: 'Ich erwarte auf jeden Fall, daß Ag. ob seines hochfahrenden Wesens bald einmal das Leben verlieren wird'. Auf die Allgemeingültigkeit dieser Erwartung weist die Part. ἄν; zur Verstärkung derselben dient noch das Adv. ποτέ. Der Conj., den die besten Hs. bieten, scheint dem Charakter der Stelle weit angemessener als der Opt. pot.

Da ursprünglich zum Ausdruck der zukünftigen Handlung kein besonderes Tempus gebildet wurde (s. o. S. 388), verwendete man dafür den Modus, der am geeignetsten erschien, den Conj. Gab er doch, wenn auch in der subject. Form der Erwartung, die zukünftige Handlung. Bei dieser Verwendung erhält er die Bedeutung der zu ver sichtlichen Erwartung, z. B.

Ι 120 ἄψ ἐθέλω ἀρέσσαι δόμεναί τ' ἀπερείσι' ἄποινα · δμίν δ' ἐν πάντεσσι περικλυτὰ δῶρ' ὀνομήνω ·

Daß δνομήνω hier geradezu als Vertreter des Fut. erscheint, beweist sowohl das voraufgehende futurische ἐθέλω, wie das entsprechende δώσω (V. 128).

Der Conj. der Aufforderung ist, wie sämmtliche hom. Stellen noch deutlich zeigen, aus dem der Erwartung hervorgegangen; daher dürfte bei Homer eigentlich gar nicht von einem Conj. adh. gesprochen werden, da in Wahrheit stets nur eigene Erwartung des Sprechenden vorliegt. Hegt nämlich das Subject von sich selbst und seinen Genossen die Erwartung, daß sie etwas tuen werden, so hat es in diesem Augenblick die Selbstgewißheit, dies auch vollbringen zu können. Es stellt also an sich und andere seines Gleichen die Selbstaufforderung, bez. Aufforderung, etwas zu tun. Dadurch geht natürlich die Erwartung über in die Vorstellung des Willens. Dies geschieht zunächst unter dem Einfluß eines voraufgehenden Imp. oder von Formeln der Aufforderung, wie άλλ' ἄγε, εἰ δ'ἄγε, εἰ δέ, dann auch ohne dieselben. Naturgemäß wurde am häufigsten die 1. P. Plur., dann auch die 1. P. Sing., nur je 2mal der Dual. und die 3. P. Sing. verwandt. Wie nahe die Vorstellung des Willens noch der der Erwartung liegt, zeigt z. B.

Ζ 340 άλλ' ἄγε νῦν ἐπίμεινον, ἀρήια τεύχεα δύω· ἢ ἔθ', ἐγὼ δὲ μέτειμι κιχήσεσθαι δέ σ' δίω·

wo der Conj. dem Fut. μέτειμι entspricht. Auf die Vorwürse Hektors erwidert nämlich Paris: "Wohlan denn, warte jetzt, es ist von mir sicher zu erwarten, daß ich die Wassen anlege"; daraus wird dann: "ich will die Wassen anlegen". Vielleicht ist bei der asyndetischen Anknüpfung des Satzgliedes aber auch noch die Erklärung möglich: "warte darauf, es ist zu erwarten, daß ich anlege", und diese Form des Ausdrucks als Vorstuse des δ 587 vorliegenden ἐπίμεινον... ὅφρα κεν... γένηται anzusehen. Ferner

Δ 13 ἀλλ' ή τοι νίκη μέν ἀρηιφίλου Μενελάου· ήμεῖς δὲ φραζώμε θ΄, ὅπως ἔσται τάδε ἔργα.

Der Sieg ist allerdings dem M. zugefallen; von uns aber ist zu erwarten, daß wir erwägen, wie diese Dinge ausgehen werden'; so lauten die Worte des Zeus, der die Debatte über die Frage eröffnet, ob der Krieg fortdauern soll. Erst dadurch, daß wir den ersten Gedanken als begründend untergeordnet fühlen, entsteht bei uns die Vorstellung: "wir wollen erwägen'.

Der Zusatz der Part. x ev ist auch beim sog. Conj. adh.

möglich, da sie die Aufforderung auf einen bestimmten Fall beschränkt. Dies wurde aber bald als überflüssig empfunden, insofern dieselbe sich immer nur auf einen Fall richtet. Deshalb gab die Sprache diese Verbindung wieder auf; es verschwinden ja überhaupt viele unternommene Versuche des Ausdrucks wieder, wie bei der Pflanze emporgeschossene Triebe wieder absterben. Dazu kommt noch insbesondere, daß aus dem gleichen Grunde überhaupt der Gebrauch dieser Part. abnimmt und schließlich schwindet. Nach meiner Ansicht findet sich der Conj. adh. m. xev noch an 9 Stellen der II., einer der Od. nach Aufforderungspart. al (el). z. B.

Β 72 ἀλλ' ἄγετ', αῖ κέν πως θωρήξομεν υἶας 'Αχαιῶν. πρῶτα δ' ἐγὼν ἔπεσιν πειρήσομαι, ἢ θέμις ἐστί, καὶ φεύγειν σὺν νηυσὶ πολυκλήισι κελεύσω ' ὑμεῖς δ' ἄλλοθεν ἄλλος ἐρητύειν ἐπέεσσιν.

Eine Ergänzung des Gedankens: "wir wollen versuchen' ist vom Uebel (s. o. S. 393), und ɛl bedeutet bei Homer so wenig ob', wie mhd. ob' etwas anderes, als wenn' bezeichnet. Nun ist aber 2? bei Opt. und Imp. Part. der Aufforderung. Auf diesen Begriff weist hier auch die Formel άλλ' ἄγετε, wie der folgende imperat. Inf. Daher ist kein Grund, die gleiche Bedeutung nicht auch für diese Stelle anzunehmen. Und sie ergibt eine leichte, natürliche Erklärung: "Wohlan denn, auf (α?), wir wollen in diesem Falle (κεν) irgendwie die Söhne der Achaeer dazu bringen, sich zu wappnen'. Auch hier springt von selbst in die Augen, wie die Aufforderung hervorgegangen ist aus der Erwartung des Agamemnon: , Wohlan, auf, ich erwarte in diesem Fall, daß wir die A. irgendwie in Waffen bringen'. Für diese Auffassung spricht endlich die Wiederholung des Verses B 87, wo Nestor mit dieser Aufforderung seine Rede schließt.

Der Conj. der Erwartung findet sich auch in prohibitiven Sätzen; in diesen wehrt die Part. μη die Vorstellung des Modus, also die Erwartung als irrtümlich ab. Die Erwartung kann aber eine dreifache sein:

1) eine ein fache Erwartung, die sich der zukünftigen Handlung mehr oder weniger nähert (50 Stellen), 2) eine bestimmt gefärbte, eine besorgte Erwartung (63), 3) eine abgeschwächte, ein Gedanke (24). Es bedeutet also μη

beim Conj.: 1) fern sei die Erwartung, 2) fern sei die Furcht, 3) fern sei der Gedanke. Ein Beispiel möge genügen:

Α 26 μή σε γέρον, κοίλησιν εγώ παρά νηυσί κιχείω ή νῦν δηθύνοντ, η υστερον αύτις ίόντα: μή νύ τοι ο ύ χραίσμη σκήπτρον και στέμμα θεοίο.

Ag. weist den Priester fort mit den Worten: "Fern sei die Erwartung, daß ich auf dich bei den Schiffen stoße, magst du nun jetzt zögern oder später wieder kommen', d. h. ich will nicht erwarten u. s. w. An diesen Gedanken schließt sich unmittelbar die Abwehr einer Befürchtung: "Sonst steht zu befürchten, daß dir dann keinen Nutzen bringt der Stab und die Binde des Gottes'.

Hierher gehören auch 8 Fälle, wo μη gewöhnlich mit Unrecht als in direkte Fragepartikel aufgefaßt wird (vgl. Lange Part. ε S. 122 ff.). Die Part. wehrt vielmehr die im Conj. niedergelegte Erwartung ab; z. B.

Π 445 αἴ κε ζών πέμψης Σαρπηδόνα εν δὲ δόμον δέ, φράζεο μή τις επειτα θεῶν ἐθέλησι καὶ ἄλλος πέμπειν εν φίλον υίὸν ἀπὸ κρατερῆς ύσμίνης.

Denn die an Zeus gerichteten Worte der Here sind vielmehr zu übersetzen: "Angenommen, es ist in diesem Falle (wo es sich um den Tod oder die Rettung des S. handelt) zu erwarten, daß du den S. lebend zur Heimat entsendest, dann gehe mit dir zu Rate; fern sei es, zu erwarten, d. h. ich will nicht erwarten, befürchten, daß dann auch manch' anderer Gott gewillt ist, seinen Sohn aus dem Gewühle fort zu geleiten'.

Endlich steht der Conj. mit μη zum Ausdruck einer negierten Aufforderung. Auch hier tritt überall klar und deutlich noch die Abwehr der ursprünglichen Erwartung oder Befürchtung zu Tage; z. B.

Z 431 άλλ' άγε νῦν ἐλέαιρε καὶ αὐτοῦ μίμν' ἐπὶ πύργφ · μ ἡ παιδ' ὀρφανικόν θ ἡ η ς χήρην τε γυναίκα.

Denn Andromache bittet Hektor: "Wohlan denn, habe Erbarmen und bleibe hier auf dem Turme; fern sei meine Erwartung, Besorgnis, daß du deinen Sohn zur Waise machest und dein Weib zur Wittwe'. Den Einfluß der Bitte in ἐλέαιρε empfinden wir auch im Conj. und zwar als negativen Imp.: "mache deinen Sohn nicht zur Waise'.

Bei der wiederholten Prüfung aller Stellen bin ich zu der unumstößlichen Ueberzeugung gekommen, daß an ihnen vom Dichter überall noch nichts anderes, als die Abwehr einer Erwartung oder Besorgnis empfunden wurde, mag der Redende dieselbe von sich selbst, von sich und andern, oder von andern hegen. Wir mit unserm einerseits entwickelteren, andererseits abgeschwächten Sprachbewußtsein sind es vielmehr, welche die Vorstellung der Aufforderung hinzudenken, veranlaßt durch den Zusammenhang der Gedanken. So erscheint also der Conj. mit μη, ebenso wie der ohne μη, einer unbefangenen Prüfung der naiven Ausdrucksweise Homers noch überall als von der Vorstellung der Erwartung oder Befürchtung erfüllt.

Der Conj. erscheint ferner in Fragesätzen, unabhängigen, wie abhängigen; denn diese sind ihrem Wesen
nach durchaus auch unabhängige und wurden sicher vom
Dichter noch als solche empfunden. So gibt der bloße Conj.
in ein fachen unabhängigen Fragen (11 Stellen)
die eigene Erwartung des Redenden z. B.

Α 150 πῶς τίς τοι πρόφρων ἔπεσιν πείθηται `Αχαιών ἢ όδὸν ἐλθέμεναι ἢ ἀνδράσιν ἔφι μάχεσθαι;

Die Verse enthalten eine Erwartung des sprechenden Achilleus: wie ist zu erwarten, daß deinen Befehlen noch willig einer der A. gehorche?, haben also an sich nichts Dubitatives; sondern da A. das Eintreten derselben als etwas von ihm Bezweifeltes empfindet, so fassen wir den Conj. aus unserer Vorstellung heraus als dubitativus. Einen Conj. dub. gibt es überhaupt im Griech. nicht; derselbe ist vielmehr überall der Träger einer Erwartung, die nur durch den Zusammenhang die Färbung des Zweifels erhält. — Die Erwartung eines andern liegt zu Grunde

Σ 188 πῶς τ' ἄρ' ἴω μετά μῶλον; ἔχουσι δὲ τεύχε' ἐχεῖνοι.

Ebenso findet sich der Conj. als Modus der Erwartung in abhängigen Fragesätzen z. B. 11 mal in
disjunctiven Fragen mit  $\tilde{\eta}$ — $\tilde{\eta}$ ; diese unterscheiden
sich in nichts von unabhängigen Fragesätzen, sondern sie erscheinen vielmehr wie diese als durch  $\tilde{\eta}$ — $\tilde{\eta}$  verbundene Sätze,
die nur durch den Ton der Rede zu Fragesätzen werden; dies
ist natürlich, da alle Hypotaxis aus Parataxis hervorgegangen
ist, z. B.

Δ 14 ήμεις δὲ φραζώμεθ', ὅπως ἔσται τάδε ἔργα, ή ρ' αὖτις πόλεμόν τε κακὸν καὶ φύλοπιν αἰνὴν ὅρσομεν, ἡ φιλότητα μετ' ἀμφοτέροισι βάλ ωμεν.

Diese Verse übersetzen sich ganz natürlich: "Doch von uns ist zu erwarten, daß wir überlegen, wie diese Dinge ausgehen werden; es ist zu erwarten, daß wir entweder von neuem Krieg erregen, oder daß wir Freundschaft zwischen beiden Parteien stiften'. Nur diese beiden Möglichkeiten sind vorhanden. Der Uebergang aus dem unabhängigen Aussagesatz in den abh. Fragesatz hat sich auf folgende Weise vollzogen: zunächst wurde der Aussagesatz in fragendem Ton vorgetragen; natürlich, da ja eine Entscheidung zwischen den beiden vorliegenden Möglichkeiten getroffen werden soll; dann wurde der als Frage erscheinende Satz mit dem voraufgehenden Verbum des Fragens, Ueberlegens regelmässig in Beziehung gesetzt (hier noch ausdrücklich durch éz), bis er in Folge der Gewohnheit also von diesem abhängig empfunden wurde. Dubitatives ist nicht vorhanden, wie die genaue Uebertragung dieser, wie aller andern Stellen beweist.

Den Unterschied zwischen Conj. und Opt. in disjunct. Fragesätzen zeigt z. B.

φράζετο θυμφ πολλά μάλ' άμφι φόνφ Πατρόκλου μερμηρίζων, η ήδη και κείνον ένι κρατερή ύσμίνη αύτοῦ ἐπ' ἀντιθέφ Σαρπηδόνι φαίδιμος "Εκτωρ χαλκφ δηώση ἀπό τ' ὅμων τεύχε' ἔληται, ή ἔτι και πλεόνεσσιν ὁ φ έλλειε ν πόνον αἰπύν.

Die gewöhnlich als abh. Fragen betrachteten Sätze sind ursprünglich zwei selbständige Aussagesätze; Zeus hat zwei Gedanken, 1) nach dem Stärkeverhältnis der beiden Helden die Erwartung, Befürchtung, daß H. daselbst den P. erschlägt und ihm die Rüstung von den Schultern reißt, 2) den Wunsch, daß P. noch einer größern Zahl die Kampfesnot vermehre; diesen läßt Z. in Erfüllung gehen; denn θεοί δέ τε πάντα δύνανται. Der Gebrauch beider Modi ist also verständlich und keine Aenderung nötig. Durch die Anknüpfung an φράζετο θυμφ.. μερμηρίζων kommt es, daß abhängige Fragesätze empfunden werden, aber weder enthält der Conj. etwas Dubitatives, noch der Opt. Concessives.

Auch der Conj. m. zev erscheint in unabhängigen wie in abhängigen Fragesätzen. Die Part. besagt, das der Sprechende die Erwartung nur für einen bestimmten Fall hegt. Die Entstehung der Frageform aus Aussagesätzen zeigt z. B.

ξ 183 άλλ' ή τοι κείνον μέν ἐάσομεν, ή κεν άλώη, ή κε φύγη καί κέν οἱ ὑπέρσχη χεῖρα Κρονίων.

Deutlich springt uns hier noch die ursprüngliche Form entgegen: "Doch fürwahr, jenen wollen wir laufen lassen; entweder ist in diesem Fall zu erwarten, daß er erlegt wird oder daß er entkommt, und Kronion die Hand schützend über ihn streckt". Den Uebergang zur Abhängigkeit bietet z. B.

Ι 618 ἄμα δ' ἡοὶ φαινομένηψι φρασσόμεθ', ἤ κε νεώ μεθ' ἐψ' ἡμέτερ', ἤ κε μένω μεν.

Aber es tritt auch hier noch klar hervor, daß ursprünglich zwei unabhängige Aussagesätze vorlagen. Denn Achilleus sagt: "Mit dem Erscheinen der Morgenröte wollen wir eine Ueberlegung anstellen; dabei (xɛ) ist zu erwarten, daß wir entweder heimkehren, oder daß wir bleiben". Als Beispiel eines ein fachen abhängigen Fragesatzes diene

Υ 242 Ζεὺς δ' ἀρετήν ἄνδρεσσιν ὀφέλλει τε μινύθει τε, δππως κεν ἐθέλησιν

Die Erwartung wird durch  $\varkappa \varepsilon \nu$  auf den vorliegenden Fall beschränkt, und durch  $\delta \pi \omega \varsigma$  wird bezeichnet, von welchem Punkte sie anhebt; es hat also  $\delta \pi \omega \varsigma$  noch zeitliche Verwendung. Genau übersetzt lautet die Stelle: "Zeus mehrt und mindert den Männern die Manneskraft; da  $(\delta \pi \omega \varsigma)$  ist zu erwarten, daß er im einzelnen Fall  $(\varkappa \varepsilon \nu)$  die Lust dazu hat". Daraus entwickelt sich durch die regelmäßige Verbindung: "wie zu erwarten ist, daß er im einzelnen Fall Lust hat". —

Der Conj. m. ἄν kommt nur vor Σ 192 ᾶλλου δ' οῦ τευ οίδα, τεῦ ᾶν κλυτά τεύχεα δύω, εἰ μὴ Αἴαντός γε σάκος Τελαμωνιάδαο.

Die Partikel &v besagt, daß die Erwartung des Achilleus für jeden Fall gilt. Denn seiner Frage liegt der Gedanke zu Grunde: "auf keinen Fall ist zu erwarten, daß ich eines andern Waffen anlegen kann, als die des Ajax".

Ebenso steht der Conj. als Modus der Erwartung in Relativsätzen, die aus Demonstrativsätzen entstanden, den Hauptsätzen sehr nahe stehen. So z. B. der bloße Conj. als Ausdruck eigener Erwartung des Sprechenden

Ι 116 ἀντί νυ πολλών λαών ἐστιν ἀνήρ, δν τε Ζεὺς χῆρι φιλήση.

Diese Worte sagt Ag. in Bezug auf Ach.: ,Wohl viele Leute wiegt ein Mann auf, dem gerade, wie ich erwarte, d. h. von

Philologus LXII (N. F. XVI), 3.

dem ich erwarte, daß Z. ihm seine Liebe zuwendet'. --Fremde Erwartung sehe ich

Ε 136 δή τότε μιν τρίς τόσσον έλεν μένος, ως τε λέοντα, δν ρά τε ποιμήν . . . χραύση μέν τ' . . οὐδὲ δαμάσση ·

Die Kampfwut des Diomedes wird dem Grimm des Löwen verglichen, von dem der Dichter die Erwartung hegt, daß ein Hirt ihn verwundet hat, ohne ihn zu erlegen. — So auch in Gleichnissen nach ώς, ώς τε, ώς ὅτε z. B.

Ε 161 ώς δὲ λέων ἐν βουσὶ θορὼν ἐξ αὐχένα ἄ ξ η πόρτιος ἡὲ βοὸς ξύλοχον κάτα βοσκομενάων, ἢς τοὺς ἀμφοτέρους ἐξ ἵππων Τυδέος υίὸς βῆσε κακῶς ἀέκοντας:

Diomedes wird dem Löwen verglichen in Rücksicht auf einen bestimmten erwarteten Fall. Die Erwartung hat der Dichter: "Wie ein Löwe, von dem zu erwarten ist, daß er sich unter die Rinder stürzend einer Kuh den Nacken zerbricht, so stieß D. die beiden vom Wagen herunter'.

Ingleichen finden wir im Rel.-Satz den Conj. m. zev, indem die Part. zev die in ihm liegende Erwartung auf den vorliegenden, bestimmten Einzelfall beschränkt. So eine eigene Erwartung des Sprechenden ausdrückend z. B.

Α 139 δ δέ κεν κεχολώσεται, δν κεν Γκωμαι.

Der wird in dem Fall voll Zorn sein, sagt Ag., zu dem ich in dem Falle hinzukommen von mir erwarte', eine Stelle, wo die nahe Verwandtschaft von Fut. und Conj. noch deutlich hervortritt. Selten wird die seltenere Part. àv dem Conj. im Rel.-Satz zugefügt, um zu bezeichnen, daß die in ihm liegende Erwartung für alle Fälle gilt. Es liegt stets eigen e Erwart ung des Sprechenden vor; so z. B.

Θ 10 δν δ' αν έγων απάνευθε θεων έθέλοντα νο ή σω έλθόντ' ἢ Τρώεσσιν αρηγέμεν ἢ Δαναοίσι, πληγείς οὐ κατά κόσμον έλεύσεται Οῦλυμπον δέ ·

Denn Zeus sagt: "Von wem auch immer ich erwarte, daß ich ihn abseits von Göttern gewahre, entschlossen den Troern oder Danaern zu helfen, der wird übel zugerichtet zum Olympus zurückkehren". Er spricht also aus: in allen Fällen, wo ich die Erfahrung machen werde, wird es dem Betreffenden übel ergehen.

Ebenso wird der Conj. in Nebensätzen gebraucht, in denen er die Bedeutung der Erwartung gleichfalls immer bewahrt hat. So zunächst in finalen Nebensätzen, die bei

Homer noch nirgends die ausgesprochene Vorstellung der Absicht enthalten. Es bezeichnet vielmehr der Conj. in ihnen eine Erwartung, die verschiedene Modifikationen erfährt durch die finalen Partikeln, die sie mit dem vorausgehenden oder folgenden Hauptsatz, dem übergeordneten Gedanken, verbinden. Durch den Abl. ως wird die Erwartung als eine solche charakterisiert, die ihren logischen Ausgangspunkt im Hauptsatz hat (s. Delbrück synt. Forsch. I S. 57); der Instr. ?va bezeichnet das Zusammensein der erwarteten Handlung mit dem logisch oder zeitlich früheren, übergeordneten Hauptsatz (s. Brugmann Grdr. II S. 770 782, Delbrück a. a. O.), der Inhalt des Nbs. erscheint also als eine erwartete Wirkung; nach dem etym. nicht aufgeklärten ὄφρα gibt er sich als erwartete Folge; δπως endlich kommt nur 2 mal vor. So findet sich der bloße Conj. nach ως 13 mal, nach ενα 94 mal, nach όφρα 185 mal. Es liegt z. B. eigene Erwartung des Subjekts nach ώς vor

θ 512 μὴ μὰν ἀσπουδί γε νεῶν ἐπιβαῖεν ἔχηλοι, ἀλλ' ὧς τις τούτων γε βέλος καὶ οἴκοθι πέσση κ. τ. λ.

Von Absicht liegt hier nichts vor, sondern H. spricht zuerst den Wunsch aus: 'die A. mögen nicht unbehelligt die Schiffe besteigen'; daran schließt sich die gegenteilige Erwartung: 'sondern so, daß nach meiner Erwartung noch mancher zu Hause seine Verwundung zu verwinden hat'. Enger ist die Verbindung zwischen Haupt- und Nebensatz

Ζ 357 οίσιν ἐπὶ Ζεὺς θῆκε κακὸν μόρον, ὡς καὶ ὁπίσσω ἀνθρώποισι πελώμε θ' ἀοίδιμοι ἐσσομένοισι.

Der fin. Nbs. gibt eine von Helena erwartete Folge; denn sie sagt; "Zeus hat ein böses Geschick über uns verhängt; in Folge dessen, dabei (ώς) hatte er die Erwartung, daß wir auch später den Menschen der Zukunft ein Gegenstand des Liedes sind'. Die Vorstellung der Absicht würde die Gestaltung: "damit wir ein Gegenstand des Liedes werden' verlangen und somit den Conj. Aor. — Fremde Erwartung liegt vor

ε 23 οὐ γάρ δή τοῦτον μὲν ἐβούλευσας νόον αὐτή, ὡς ἡ τοι κείνους Ὀδυσεύς ἀποτίσεται ἐλθών;

Denn Zeus fragt Athene: ,Hast du denn nicht selbst diesen Plan ausgedacht, wobei, in Folgen dessen (ώς) du erwartetest, daß O. in der Tat es jene entgelten lasse?'.

Auch der Conj. m. κεν steht im sog. finalen Nebensatz und zwar nach ώς 30, nach ἕνα 1, ὄφρα 10 mal. Die Part. κεν beschränkt die Erwartung des Sprechenden auf den vorliegenden Fall, z. B.

Β 439 ήμεζο δ' άθρόοι ώδε κατά στρατόν εύρυν 'Αχαιών ζομεν, ό φρα κε θάσσον έγειρο μεν όξυν άρηα.

Auch hier findet sich bei unbefangener Prüfung des Zusammenhangs noch nichts von Absicht. Nestor sagt vielmehr: "Laßt uns sämmtlich durch das Lager hingehen; dann, in Folge dessen (ὄφρα) erwarte ich in diesem Fall (κε), daß wir recht schnell den Kampf entfachen'. — Frem de Erwart ung sehen wir in den Worten des Hermes

x 297 ἔνθα σὸ μηκέτ' ἔπειτ' ἀπανήνασθαι θεοῦ εὐνήν, δφρα κέ τοι λύση θ' ἐτάρους αὐτόν τε κομίσση.

, Weise du die Liebe der Göttin dann nicht mehr zurück, indem du dabei, in Folge dessen (ὄφρα) erwartest, daß sie dir in diesem Fall (κε) die Gefährten frei gibt'.

Der Conj. m. žv findet sich 10 mal nach ώς, 6 mal nach όφρα. Frem de Erwart ung z. B. liegt vor, die sich als auf jeden Fall erwartete Folge durch όφρα darstellt, verschoben in die 2. Person

σ 362 ἀλλ' ἐπεὶ οὖν δὴ ἔργα κάκ' ἔμμαθες, οὐκ ἐθελήσεις ἔργον ἐποίχεσθαι, ἀλλά πτώσσειν κατά δῆμον βούλεαι, ὄ φ ρ' ἄ ν ἔ χ η ς βόσκειν σὴν γαστέρ' ἄναλτον.

Denn Eurymachus sagt: 'du wirst lieber betteln wollen, in Folge dessen ( $\check{o}\varphi\rho\alpha$ ) du auf jeden Fall ( $\check{\alpha}\nu$ ) erwartest, deinen unersättlichen Bauch pflegen zu können'.

Auch in temporalen Nebensätzen hat der Conj. deutlich den Begriff der Erwartung bewahrt. Der bloße Conj. steht nach δτε, όππότε, εὖτε, εἶος, ὄφρα, πρὶν im Ganzen 77 mal. Da ὅτε und ὁππότε an sich keinen temporalen Sinn haben, sondern nur die Handlung des Nebens. in Beziehung setzen zum vorhergehenden Gedanken, so spricht dies besonders dafür, daß wir dem Conj. selbst die zeitliche Bedeutung der Erwartung zuerkennen müssen. Der Gebrauch des bloßen Conj. nimmt in der Od. ab, findet sich aber auch noch vereinzelt bei Her. Thuk. Soph. Plato. Als Beispiel dienen zwei Stellen mit ὅτε. Dies, zusammengesetzt aus dem Acc. Rel. und dem satzverbindenden τε, (s. Delbrück synt. Forsch. IS. 55, Christ Part. τε S. 74 29 71 m. An. 3) enthält kein zeit-

liches Moment. Da sich der Conj. der Erwartung nach öte oft in allgemeinen Sentenzen findet, haben ihm viele die Bedeutung der Wiederholung untergelegt. Diese Function eignet ihm aber nirgends und ist um so weniger zuläßig, als man sie sowohl dem Praes. wie dem Aor. Conj. imputiert; sondern nur wir, verführt durch den Gedankenzusammenhang, schieben diese Vorstellung unter, die im Griech. keinen sprachlichen Ausdruck gefunden hat. Vor diesem Fehler müssen wir uns hüten, in der Erkenntnis, daß keine Sprache den sämmtlichen, feinen logischen Distinctionen des menschlichen Geistes sprachlichen Ausdruck zu geben vermochte, sondern die eine dies, die andere jenes Verhältnis zu erschließen, dem Verständnis des Hörers überlassen hat (s. L. Lange kl. Schrift. I S. 44 f.). — Eigene Erwartung des Sprechenden liegt vor A 80 κρείσσων γάρ βασιλεύς, δτε χώσεται ἀνδρί χερή.

Genau wiedergegeben: "Uebermächtig ist ein König, in Bezug darauf, in dem Punkte (ɔ̃τɛ), daß von ihm zu erwarten ist, daß er auf einen geringen Mann ergrimmt'. Von dem wiederholten Vorkommen dieser Beobachtung ist weder im Haupt- noch im Nebensatz etwas angedeutet; wir tuen es hinzu, weil wir empfinden, daß solches häufig vorkommt. — Fremde Erwartung, von dem Sprecher Achilleus seinem Vater zugeschrieben:

Τ 344 ήδη γὰρ Πηλήά γ' οξομαι η κατὰ πάμπαν τεθνάμεν, η που τυτθόν ἔτι ζώοντ' ἀκάχησθαι γήραξ τε στυγερφ καὶ ἐμὴν ποτιδέγμενον αἰεὶ λυγρὴν ἀγγελίην, ὅτ' ἀποφθιμένοιο π ὑ θ η τ α ι.

Durch die Part. ὅτε wird die Erwartung eines Einzelfalles in Beziehung gesetzt zu dem Zeitpunkt, wo Peleus noch lebt. Auch in der späteren Sprache findet sich nach ἔως, ἐπεί, πρίν noch öfter der bloße Conj. bei Soph. Her. Thuk. Plato.

Der Conj. m. zev gibt in Temporalsätzen, wo er 132mal vorkommt, die auf einen bestimmten Fall beschränkte Erwartung; diese ist entweder eigene des Sprechenden

Ζ 224 τῷ νῦν σοὶ μὲν ἐγὰ ξεῖνος φίλος Ἄργεῖ μέσσφ εἰμὶ, σὸ δ' ἐν Λυκίη, ὅτε κεν τῶν δῆμον ἵκωμαι.

Denn Diomedes sagt: ,du bist mein Gastfreund in L. in Bezug auf den Punkt, d. h. in dem Zeitpunkt, wo ich in diesem Fall (der Gastfreundschaft) erwarte, in die Gemeinde dieser zu gelangen'. — Fremde Erwartung liegt vor

Ρ 622 μάσπε νον, είως κε θοάς ἐπὶ νῆας ἴκη αι.

"Peitsche auf die Pferde; unterweilen darfst du in diesem Falle (wo du die Rosse peitschest) erwarten, daß du zu den Schiffen gelangst', d. h. "so lange, bis du in diesem Falle zu den Sch. zu gelangen erwartest'.

Der Conj. m. åv ist an 91 Stellen nach Zeitpartikeln gebraucht. Die Part. åv besagt, daß die Erwartung sich auf jeden Fall verwirklichen wird. Eigene Erwartung

Α 518 ή δή λοίγια ἔργ' δ τέ μ' ἐχθοδοπῆσαι ἐφήσεις "Ήρη, δτ' ἄν μ' ἐ ρ έ θ η σιν ὀνειδείοις ἐπέεσσιν.

Denn Zeus sagt zu Thetis: 'das wird freilich eine leidige Geschichte, da du mich dazu treiben wirst, mich mit H. zu verfeinden in Bezug auf welchen Punkt, d. h. wann, wie ich auf jeden Fall erwarten muß, sie mich reizt mit kränkenden Worten', nämlich auf die Kunde, daß ich dir zu Liebe die Troer unterstütze. — Frem de Erwart ung und zwar des Angeredeten z. B.

Θ 374 άλλά σύ μὲν νῦν νῶιν ἐπέντυε μώνυχας ἔππους, ὄφρ' ἄν ἐγὼ . . . τεύχεσιν ἐς πόλεμον θωρήξομαι.

Schirre du die Rosse für uns beide an; dabei darfst jedenfalls erwarten, daß ich mich waffne'.

Schließlich steht der Conj. in Fallsetzungssätzen 31mal; er gibt eine Erwartung, auf die durch die Aufforderungspartikeln al, al ihngewiesen wird. Eigene Erwartung des Sprechenden enthält u. a. ein Beispiel, das noch deutliche Spuren der ursprünglichen Parataxis zeigt:

Α 81 εἴ περ γάρ τε χόλον γε καὶ αὐτῆμαρ καταπέψη, άλλά τε καὶ μετόπισθεν ἔχει χόλον, δφρα τελέσση, ἐν στήθεσσιν ἐοῖσιν.

Denn die Stelle wird ursprünglich so empfunden worden sein: Auf denn (εἶ περ), ich erwarte, daß er seinen Groll auch an demselben Tage hinunterwürgt; aber doch behält er auch hinterher den Groll in seiner Brust bis zu dem Punkte, wo ich erwarte, daß er ihn verwirklicht'. Indem die auffordernde, auf den folgenden Gedanken hinweisende Part. εἶ hierdurch die Bedeutung der Fallsetzung gewinnt, ergibt sich: gesetzt, ich erwarte, daß er seinen Groll hinunterwürgt. Die Parataxis zeigt noch die Verwendung der Part. εἶ, wie des Adv. ἀλλά. Völlig durchgedrungen ist die Hypotaxis

Ε 257 τούτω δ' οὐ πάλιν αὖτις ἀποίσετον ὼπέες ἵπποι ἄμφω ἀφ' ήμείων, ε ζ γ' οὐν ἔτερός γε φ ὑ γ η σ ι ν.

,Diese werden die Rosse nicht beide wieder von dannen tragen; ich setze allerdings den Fall (εὶ γε), es ist zu erwarten, daß wirklich der eine entkommt'. — Hierher gehören auch 4 Stellen, wo εὶ fälschlich als Fragepartikel gefasst wird; es liegt vielmehr frem de Erwartung zu Grunde, z. B.

π 137 άλλ' ἄγε μοι τόδε είπε και άτρεκέως κατάλεξον · εί και Λαέρτη αὐτὴν όδὸν ἄγγελος ελθω.

Wohlan, kunde es mir und sprich es unumwunden aus, sagt Eumaios zur Penalope; ich nehme an (ɛ?), du erwartest, daß ich auch zu L. hingehe'.

Auch der Conj. m. κεν steht in Fallsetzungssätzen; an 5 Stellen liegen Sätze mit εἴ περ, εἰ δέ vor, denen der Nachsatz fehlt. Diesen zu ergänzen, halte ich für ganz verkehrt; es sind dies vielmehr absolute εἰ-Sätze; z. B.

Φ 567 εἰ δέ κέν οἱ προπάροιθε πόλιος κατεναντίον ἔ λθω· καὶ γάρ θην τούτψ τρωτός χρὼς ὀξέι χαλκῷ, ἐν δὲ ἴα ψυχή, θνητόν δέ ἕ φασιν ἄνθρωποι.

Agenor, von Achilleus von der Stadt abgeschnitten, erwägt, was er tuen soll und sagt sich V. 553 ff. εί μέν κεν φεύγω κ.τ.λ.. daß ihn auf der Flucht A. einholen und töten würde. Nach ausführlicher Darlegung des Falles fährt er mit den angeführten Worten fort. Schon die weite Trennung von εὶ μὲν, dessen µèv vielmehr noch affirmative Bedeutung hat, verbietet, εί δὲ als sprachliches Gegenstück zu demselben aufzufassen. Ebenso wenig vertreten die Verse 568 f. den fehlenden Nachsatz; denn sie würden dem Dichter einen Mangel an Logik zuschreiben, den ihm nur verkehrte Interpretation zuweilen imputiert. Dagegen schwindet jede Schwierigkeit, wenn wir zi als Aufforderungspartikel nehmen; dies ist nach der längern, abschweifenden Ausführung sehr passend, insofern A. sich damit zur Sache zurückruft. Er will sagen: ,auf denn (εἰ δὲ), ich will ihm in diesem Falle (xev) vor der Stadt entgegentreten; denn sein Leib ist doch wohl für das Erz verwundbar'. Die zu Grunde liegende Vorstellung der Erwartung: ,ich erwarte von mir, daß ich ihm entgegentrete' ist durch den Einfluß der auffordernden Part. zi in die Selbstaufforderung übergegangen. — In postpositiven si-Sätzen findet sich der Conj. m. xev 128 mal. Indem der Sprechende seine Erwartung als angenommenen Fall setzt, hat er das Bedürfnis, die Erfüllung derselben durch xev nur für einen bestimmten Fall in Aussicht zu nehmen. So finden wir eigene Erwartung des Redenden z. B.

Α 128 τριπλή τετραπλή τ' ἀποτίσομεν, α ι κ έ ποθι Ζεύς δ φ σ ι πόλιν Τροίην ἐυτείχεον ἐξαλαπάξαι.

Denn Achilleus sagt: "wir werden dreifachen, ja vierfachen Ersatz leisten; in dem Falle (xev) nehme ich an (al), es ist zu erwarten, daß Z. uns einmal verleiht, Troja zu zerstören'. Frem de Erwartung, die durch al als angenommener Fall gesetzt wird, liegt vor z. B.

Ε 310 μή πώς μοι μετέπειτα χολώσεαι, α ί κ ε σιωπή ο ίχωμα ι πρὸς δώμα βαθυβρόου 'Ωκεανοίο.

Fälschlich werden auch Sätze mit αξ κεν als abh. Fragen gefasst; so z. B. in den Worten, die Ag. an Teukros richtet:

Θ 282 βάλλ' οῦτως, αξ κέν τι φόως Δαναοδα γένητα:

Denn Ag. will sagen: ,schieße so weiter; ich nehme an (a?), es ist in diesem Fall (xev) zu erwarten, daß den D. irgend ein Heil ersteht'.

Endlich lesen wir ɛĉ ãv (5), bez. ¾v (31) in Fall-setzungssätzen. Die Part. ãv besagt, daß die durch ɛĉ als möglich gesetzte Erwartung des Conj. auf jeden Fall eintreten wird. Eigene Erwartung:

Ε 224 τὸ (ἔππω) καὶ νῶι πόλιν δὲ σαώσετον, ε ἴ περ ὰν αὖτε Ζεὺς ἐπὶ Τυδείδη Διομήδεἴ κύδος ὁ ρ έ ξ η.

Denn Aeneas sagt: ,die Rosse werden uns beide zur Stadt retten; ich nehme dabei auf jeden Fall ( $\tilde{\alpha}\nu$ ) als wirklich an ( $\epsilon \tilde{\iota} \pi \epsilon \rho$ ), es ist zu erwarten, daß Zeus dem D. wieder Ruhm verleiht'. — Frem de Erwartung einer dritten Person:

Ι 690 Φοινιξ δ' αύθ' ό γέρων κατελέξατο · ως γάρ ἀνώγει, δφρα οί ἐν νήεσσι φίλην ἐς πατρίδ' ἔπηται αύριον, ἢ ν ἐ θ έ λ ἢ σ ι ν · ἀνάγκὴ δ' οῦ τί μιν ἄξει.

,Phoenix legte sich daselbst zur Ruhe; denn so befahl er es; dabei erwartete er, daß er ihm morgen in die Heimat folgen werde, in jedem Fall annehmend, daß er dazu bereit sei'.

Auch in diesem Fall wird öfter verkehrt abh. Fragesatz angenommen, während doch deutlich eine als Annahme gesetzte Erwartung vorliegt, z. B.

Η 38 Έκτορος δραφμεν κρατερόν μένος ἐπποδάμοιο. ἤ ν τινά που Δαναῶν προκαλέσσεται οἰόθεν οἶος ἀντίβιον μαχέσασθαι ἐν αἰνῷ δηιότητι: Apollo sagt: ,wir wollen den H. aufreizen, dabei nehme ich auf jeden Fall an  $(\eta \nu)$ , es ist zu erwarten, daß er dann einen der Danaer zum Zweikampf herausfordert'.

Das Ergebnis der Untersuchung ist, daß der Conj. überall in Haupt- wie in Nebensätzen noch deutlich die Bedeutung der Erwartung zeigt, daß alle Spracherscheinungen in denselben sich leicht aus der Grdb. der Erwartung ableiten lassen, daß endlich so die verschiedenen Verbindungen von xev und av mit diesem Modus sich ungezwungen erklären lassen. Sie gibt schließlich den Schlüssel zur richtigen Deutung einer großen Reihe von Sätzen mit al, die seither meist verkehrt als abhängige Fragesätze oder als unvollständige Perioden mit fehlendem Nachsatz aufgefaßt Die Weiterentwicklung in der nachhomerischen wurden. Sprache zu verfolgen, verbietet mir der Raum; ich möchte nur noch bemerken, daß auch da der weit überwiegende Gebrauch des Conj. in Temporalsätzen auf die Grundbedeutung der Erwartung noch deutlich hinweist.

Neuwied.

(F. f.)

Carl Mutzbauer.

#### XXIII.

### Timaios cap. I.

(Verhältnis der Rekapitulation eines politischen Vortrags des Sokrates zur Republik; Bedeutung der durch Krankheit am Erscheinen verhinderten ungenannten Person.)

1. Keine andere platonische Schrift gibt so ununterbrochen zusammenhängenden Lehrvortrag wie der Timaios. Der Dialog ist hier ganz auf die Einleitung beschränkt; nur an einer einzigen Stelle (53 c mit den Worten ἐπεὶ μετέχετε τῶν κατὰ παίδευσιν όδων) wird von dem sicilischen Gelehrten, der die Rolle des Vortragenden übernommen hat, nachdem er mit seinem Thema ,Welt und Mensch' begonnen, ganz leise wenigstens darauf hingedeutet, daß Zuhörer da sind; aber keiner von diesen wird namentlich angeredet (wie dies doch z. B. in dem Vortrag des langen, abschließenden Mythos der Republik geschieht: ὧ Γλαύχων); keiner macht eine Zwischenbemerkung oder stellt eine Frage 1). Ganz einzig in ihrer Art ist aber auch die Einleitung, welche die dialogische Form wahrt. Sie ist einmal unverhältnißmäßig lang und dann führt sie nicht eigentlich auf die Dinge hin, die nachher verhandelt werden sollen, sondern sie weist auf ein ganz anderes Gebiet: der Hauptinhalt des Timaios ist Physik und Naturphilosophie; die Einleitung aber hat es mit Politik zu thun. Sie knüpft an das politische Hauptwerk Platons aus früherer Zeit, an die Republik, an und verlangt eine Ergänzung dazu, die nun aber doch nicht gegeben wird, sondern für welche wir auf eine spätere Untersuchung vertröstet werden, in der einer der an-

<sup>1)</sup> ebenso wenig im Kritias, der Fortsetzung des Timaios, von cap. III an.

wesend angenommenen theoretisch hochgebildeten und praktisch erfahrenen Staatsmänner, Kritias und Hermokrates, das Wort führen soll, wie hier der Naturforscher Timaios. Fortsetzung ist ganz in dem voraus versprochenen Sinne begonnen worden. Sie liegt uns vor im Kritias, der freilich nur ein Torso ist. Eigentlich bildet der Timaios mit seiner Einleitung die Brücke von der Republik zu ihm. Und man fragt billig: warum ist jene Anknüpfung an das ältere politische Werk nicht eben für den Kritias aufgespart geblieben, und warum werden wir im Timaios nach der schon angekündigten Wiederaufnahme politischer Untersuchungen mit ganz anderen Dingen aufgehalten? - Soll damit etwa gesagt sein: diese Dinge, nämlich die Belehrung über die Einrichtung der Welt im ganzen und die Stelle, die der Mensch als Naturwesen in ihr einnimmt, seien eine notwendige Grundlage für das Verständnis der Aufgaben, die dem Handeln des Menschen gestellt sind, und damit eine Voraussetzung für die Lehre von der guten Einrichtung des Staates, der ja nach Platon eine Anstalt zur Verwirklichung der Sittlichkeit des einzelnen Bürgers sein soll? In den Gesetzen finden wir Ausführungen, die sich so deuten lassen, und in der Republik war für die begabtesten Knaben und Mädchen umfassende und bis auf die tiefsten philosophischen Probleme eindringende wissenschaftliche Ausbildung gefordert, durch die sie erst für das Wächteramt im Staat tauglich gemacht werden sollen. Trotzdem scheint mir diese Auffassung nicht sicher; zum mindesten halte ich sie für einseitig. Und ich meine, wir müssen noch von einem anderen Punkt aus angreifen, indem wir auch das erste Glied der oben aufgeworfenen Doppelfrage schärfer ansehen.

Diese können wir auch dahin umformen: warum werden vor den naturphilosophischen Spekulationen des Timaios ältere politische Ausführungen in Erinnerung gebracht? Daß Platon so aufs Geratewohl seine Rohrfeder über das Papier geführt habe, zuerst in der Absicht, pädagogische und politische Gedanken auszuspinnen, von der ihn dann ein Zwischeneinfall abgelenkt hätte, oder daß er mit dem Durchwandeln ihm besonders vertrauter Gedankengänge sich habe erst warm und gelenk machen wollen für die Exkursion ins ungewohnte Gebiet der Physik

und Naturphilosophie, ist nicht glaublich. Denn der Timaios macht wahrhaftig nicht den Eindruck eines Konzepts, sondern ist sehr fein ins einzelne ausgedacht und trotz einiger Ungelenkigkeit des Ausdrucks auch sehr pünktlich ausgeführt. So müssen wir nach einem auf den Leser berechneten Zweck der sonderbaren Einleitung fragen. Indem ich alles zusammen nehme, komme ich zu folgender Erklärung: Platon ist, wie er die Probleme des Timaios für sich durchdacht und die Lösung der Rätsel, welche Beobachtung und logische Zergliederung nicht erbringen konnte, halb spielend mit kühn beschwingter Phantasie zu erhaschen gesucht hat, entschlossen, zu politischer Schriftstellerei zurückzukehren und einen neuen Entwurf seiner Gedanken über Staatseinrichtung und Menschenerziehung vorzulegen. Dies will er durch die dem vollendeten naturphilosophischen Werke vorgesetzte Einleitung als unmittelbar bevorstehend ankundigen, indem er Vorträge des Kritias und Hermokrates verspricht. Um ihren Inhalt im allgemeinen zu kennzeichnen, kann er nichts besseres thun als an seine eigenen früheren Ausführungen erinnern. Sie lagen ja vor, jedermanns Kenntnisnahme unterbreitet. Eine einfache Erinnerung an sie ohne das Versprechen der Weiterführung oder Auffrischung hätte gentigen mögen, sofern Platon sie in vollem Umfang und ohne Abänderungen aufrecht erhalten wollte. Doch mochte auch eine Wiederholung der Hauptgedanken der Republik in neuer Form in diesem Fall zweckdienlich erscheinen. Und eine neue Form, die unterhaltend gleich einem Mythos durch ihren poetischen Schmuck das Herz des Lesers gewinnen sollte, hatte Platon wirklich gefunden: die des politischen Romans. Er gibt schon hier in der Einleitung des Timaios eine kurze Probe davon und ganz in der Weise dieser ist die weitere Ausführung des Kritiasbruchstücks gehalten.

Nun machen wir aber die Wahrnehmung, daß die Erinnerung an einen früheren politischen Vortrag des Sokrates sehr wichtige und ausführlich behandelte Kapitel der Republik außer Acht läßt; und dies ist deßhalb sehr auffallend, weil ganz ausdrücklich ausgegesprochen wird, der Inhalt jenes Vortrags sei mit der darüber gegebenen Rekapitulation vollständig erschöpft (19 a. b.). Diese befremdliche Inkongruenz

scheint Krohn übersehen zu haben, sonst hätte er sie gewiß zum Beweis für seine Hypothese von der Entstehung der Republik verwertet, deren erste durch die anfechtbare Notiz bei Gellius N. A. XIV, 3, 3 verbürgte Ausgabe nach seiner Meinung in so engen Grenzen gehalten war, daß sie wirklich noch nichts von dem umfaßt hätte, was in dem Rückblick des Timaios wegbleibt. R. Hirzel (Der Dialog I. S. 257 A.) macht im Sinne Krohns und seiner Anhänger darauf aufmerksam. Und früher schon hatte das Rohde in einer Tübinger Vorlesung über Platon vom Jahr 1881 getan. Der Schluß, den er zog, daß man aus der Rekapitulation des Timaios ziemlich genau den Umfang einer ersten Ausgabe der Republik - nämlich bis V, 460c einschließlich 1) - ersehen könne, nimmt sich recht überzeugend aus: jedoch nur unter der Voraussetzung, daß die Umarbeitung jener ersten Ausgabe, der die Republik ihre jetzige Gestalt verdanken müßte, erst nach Vollendung des Timaios stattgefunden habe. (Vgl. auch Pfleiderer, Sokrates u. Platon S. 693 ff.) Das ist nun aber, abgesehen von der Sprachstatistik, die eine solche Annahme unerbittlich verbietet, schon aus vielen inhaltlichen Gründen kaum glaublich. Wer den Timaios zu den allerspätesten Schriften Platons zählt, kann aus jener Inkongruenz zwischen seiner Einleitung und der Republik, die dann doch immer vor dem Timaios abgeschlossen sein müßte, nichts für deren allmähliche Gestaltung gewinnen. So erwähnt auch Pfleiderer, einer der entschiedensten Anhänger Krohns, den seine Hypothese völlig geblendet hat, jene Inkongruenz nur nebenbei und läßt als eigentlichen Grund für sie gelten (S. 695 Anm.) "daß der Philosoph im gegenwärtigen Zusammenhang nur auf das eigentlich Politische bedacht ist und daher alles bei Seite läßt, was auch Aristoteles in seiner Kritik Pol. II, 3, 1 nicht ganz mit Unrecht als ἔξωθεν λόγοι oder als nicht politisches πάρεργον bezeichnet". Diese Begründung freilich befriedigt nicht. Der Zusammenhang bringt es nicht mit sich, daß Platon uns versichern läßt, die Rekapitulation sei vollständig, wenn sie eben in der That nicht vollständig ist. Eine

<sup>\*)</sup> übrigens mit einer von der jetzigen verschiedenen Einleitung und einem vorläufigen Abschluß, der die spätere Weiterführung der Gedankenreihe ankündigte.

bessere Antwort gibt R. Hirzel a. a. O., indem er zeigt, daß es eigentlich gar nicht die Republik sei, an welche der Timaios anknüpfe. Das Panathenäenfest, von dessen gleichzeitiger πανήγυρις 21 a gesprochen wird, schließe ja durchaus nicht, wie Proklos meinte und die Späteren jahrhundertelang ihm nachsprachen, an die Bendidien an, auf welche das Gespräch der Republik fällt, das seiner Wiedererzählung durch Sokrates um einen Tag vorausgieng (κατέβην χθές εἰς Πειραιά 327 a), sondern sei im Festkalender durch einen großen Zwischenraum davon getrennt. Und weder ein chronologischer Irrtum noch ein Flüchtigkeitsfehler Platons sei hier möglich. Auch aus anderen Gründen müsse man an ein fingiertes Gespräch des Sokrates mit Timaios und den übrigen in der Einleitung dieses Dialogs erwähnten drei Personen denken, "in welchem jener teilweise die gleichen Gedanken über den Idealstaat vorgetragen hatte, wie in der Republik", oder vielmehr noch eher einen fingierten Vortrag des Sokrates vor diesen Zuhörern. Ich halte das für richtig. Nur scheint mir auch damit und mit dem, was Hirzel noch beifügt, die Sache immer noch nicht ganz abgetan. Es bleibt doch die Frage: warum ließ Platon in einem solchen fingierten Vortrag wohl eine Reihe der Hauptgedanken der Republik wiederholen und doch nicht alle? - Ehe ich die Antwort gebe, die mir allein übrig zu bleiben scheint, wiederhole ich meinen oben aufgestellten Satz: Platon wollte den Lesern des Timaios ankündigen, daß er demnächst wieder Gedanken über Staatseinrichtung und Menschenbildung vor ihnen entwickeln wolle. Er hätte, wenn er nur seine alten Ausführungen aufzufrischen gedachte, am besten und einfachsten an den ganzen Inhalt der Republik erinnert. Nun aber läßt er gewichtige Stücke dieses Inhalts weg. Ich kann das nicht anders verstehen als so: was weg bleibt liegt dem Philosophen, wie er wieder der politischen Schriftstellerei sich zuwendet, nicht mehr am Herzen, oder auch es wird von ihm nicht mehr für richtig gehalten. So enthält die Rekapitulation in dem was sie wirklich anführt eine Bestätigung; für das aber, was sie wegläßt, deutet sie durch Verschweigen selbst eine berichtigende Umgestaltung an. Die Gedanken Platons waren ja wirklich nicht in allen Stücken unverändert geblieben;

zum mindesten hatten sich ihm die Gesichtspunkte etwas verschoben. Bekanntlich bestehen zwischen den Gesetzen und der Republik nicht ganz geringe Unterschiede, und der Timaios steht zeitlich den Gesetzen schon recht nahe. Und ist es nicht so, als würden durch die Frage am Schluß des ersten Kapitels ἀρ' οῦν δὴ bis ἀπολειπόμενον; die doch gewiß unsere Aufmerksamkeit schärfen und zur genauen Vergleichung mit der Republik anregen muß, und durch ihre Antwort οὐδαμῶς, ἀλλὰ ταὐτὰ ταῦτ' ἡν τὰ λεχθέντα, ὡ Σώκρατες Unterschiede recht geflissentlich hervorgehoben? Ich kann mir keine Form denken, in der eine doppelte Absicht der Bestätigung und Einschränkung des in der Republik Enthaltenen besser und kürzer hätte erreicht werden können.

Außer einem Vortrag des Kritias sollte noch ein solcher des Hermokrates auf den des Timaios folgen, beide als Ergänzungen zu dem fingierten vorhergehenden Vortrag des Sokrates, also beide wesentlich politischen Inhalts. Wenn nun Kritias in romanhafter Form schon alle idealen Staatseinrichtungen schilderte, als wären sie in uralten Zeiten auf athenischem Boden einmal verwirklicht gewesen und hätten sich in schweren Gefahren trefflich bewährt: was blieb eigentlich für Hermokrates Besonderes übrig? Doch wohl nur die Schilderung zeitgenössischer auswärtiger Verhältnisse, in welchen ebenfalls der vernunftgemäß eingerichtete Staat seine Probe bestanden habe, also etwa Krotons oder einer anderen nach pythagoreischen Grundsätzen aristokratisch eingerichteten Stadt Groß-Griechenlands. Mochten solche Verhältnisse in der Darstellung etwas idealisiert werden, wesentlich mußten sie doch wohl als wirklich von dem phantastisch Romanhaften sich unterscheiden. Vielleicht dürften wir von dem syrakusanischen Staatsmann auch geradezu eine Darstellung der Verfassungsentwicklung seiner Vaterstadt erwarten, die mit der Darstellung der äußeren Geschichte so verknüpft werden konnte, daß das wechselvolle politische Geschick in lehrreicher Weise als Folge der inneren Umgestaltung zum Guten und Schlimmen sich enthüllte. Einen Zug zu solcher pragmatisierenden Verknüpfung finden wir schon im 9. Buch der Republik; aber viel ausgeprägter zeigt er sich im 3. Buch der Gesetze (vgl. meine Inhaltsdarstellung insbes.

S. 22-27); und in dem τοῖς  $\Delta$ ίωνος οἰχείοις τε χαὶ ἑταίροις bestimmten Briefe 7, den ich auch heute noch dem Kern nach für echt halte, und dem an dieselbe Adresse gerichteten Brief 8, in dem ich überhaupt nichts Unechtes entdecken kann (vergl. meinen Commentar zu Platons Gesetzen S. 376 ff.), begegnet uns die nämliche Betrachtungsweise. Der Kritias wurde mitten drin abgebrochen, der Hermokrates wurde gar nicht angefangen. Warum nicht? Ich glaube, weil sich für Platon das Ziel nach begonnener Arbeit verschob. Und wahrscheinlich geschah das durch die ihn persönlich so stark berührende Umgestaltung eben der syrakusanisch-sicilischen Verhältnisse. Eben den Freunden in Syrakus vor allem, meine ich, hätte sein Kritias und Hermokrates dienen sollen. Sie hatten aber nicht ruhig auf die staatsmännischen Lehren dieser zum voraus angekundigten Schriften gewartet, sondern hatten gehandelt: und zwar in anderem Sinne als Platon es wünschte und mit so wenig Glück, daß der philosophische Berater in Athen an einer Wiederherstellung der Ordnung und des Friedens und damit an einer gedeihlichen Weiterentwicklung der Dinge für die Zukunft so gut wie verzweifelte. Jetzt wandte sich seine Sorge, die nicht ruhen konnte, wieder mehr dem heimischen Gemeinwesen zu. An die Stelle der aufgegebenen Entwürfe trat ein neuer, der noch einmal die volle Kraft des 80jährigen zusammenfaßte für die Ausarbeitung des letzten Werkes, das sein politisches Vermächtnis an die Nachwelt bildet, bei dem er aber doch immer in erster Linie Athen im Auge hatte. -Das sind keine sicheren Ergebnisse, sondern Vermutungen. Ich weiß es und gebe sie als nichts anderes. Aber für mich haben sie einen ziemlich hohen Grad von Wahrscheinlichkeit.

2. Schließlich noch eine Frage, die aufgeworfen werden muß, obgleich ich auf sie nur mit Vermutungen antworten kann. Was hat es denn zu bedeuten, daß Sokrates beim Zusammentreffen mit Timaios, Kritias und Hermokrates einen vierten vermißt, der Tags zuvor auch gegenwärtig gewesen sei und dessen Ausbleiben nun von Timaios mit Krankheit entschuldigt wird? Wen erwarten wir denn noch etwa sonst in dieser Gesellschaft? Pfleiderer meint (S. 698 A.), den Philebos. Das leuchtet mir gar nicht ein. Andere, wie schon Heusde, dachten

an Platon: immerhin glaublicher. Aber doch gar nicht überzeugend. Dieser nennt sich doch sonst gewöhnlich nicht unter den Zuhörern, etwa um damit Bürgschaft für die Richtigkeit der Erzählung zu leisten. Wollte er seinen Lesern hier nur ein unlösbares Rätsel aufgeben? Dies ist doch auch nicht seine Gewohnheit. Der Kritias gibt keinerlei Andeutung über die fragliche Person. Sollte sie vielleicht der Hermokrates bringen? War vielleicht für diesen eine weniger einheitliche Vortragsform vorgesehen, bei der eine zweite Hauptperson neben dem eigentlichen Wortführer auftreten sollte? Warum aber hätte diese den Vortrag des Timaios nicht mit anhören dürfen, sondern inzwischen Krankheit leiden müssen? Es müßte wohl eine Person sein, der es nicht anstünde, hinter Timaios schweigend zurückzutreten. Ich weiß keine solche zu nennen. Aber noch eine Möglichkeit der Erklärung bietet sich. R. Hirzel zeigt (S. 240 ff.), daß Platon in der Republik ein Problem behandelt, das für die bisher stets gewählte Form dramatischer Behandlung zu tief war, daß daraus Widersprüche in der Komposition sich ergaben und der Dialog zu bloßem Schein wurde. "Platons Staat", urteilt er (S. 243 f.), "indem er die Form des Dialogs zu sprengen droht, bezeichnet eben damit den Uebergang von der Form des Essay zu einer mehr systematisierenden Darstellungsweise". Aus der Erkenntnis Platons, daß die alte Form, die zu den Streitschriften und Essays seiner früheren Jahre sich so trefflich eignete, für lehrhafte systematische Darlegungen, die er in seinen späteren Lebensjahren zu geben sich anschickte, zu eng geworden war, erklärt Hirzel die Verknüpfung einzelner Dialoge zu Trilogien und Tetralogien. "Der Versuch, der neuen Aufgabe in der alten Form des einzelnen Dialogs zu genügen, konnte nach der Republik . . . als gescheitert gelten. So wagte er das Neue, mehrere Dialoge der Scenerie nach mit einander zu verknüpfen, und erreichte so, ohne die künstlerischen Voraussetzungen des Dialogs zu verletzen, denselben Vorteil wie Spätere durch die Einteilung größerer Werke in Bücher". Zwei Fortsetzungen des Timaios sind in seiner Einleitung bestimmt versprochen; über sie hatte Platon sich jedenfalls schon einen ganz festen Plan gemacht; wir hören davon einiges und er-

fahren zum voraus, daß Kritias und Hermokrates die Rolle des Wortführers erhalten sollen. Sie sind nach der anfangs gemachten Fiktion dem Sokrates für einen Vortrag, den er ihnen zuvor gehalten, eine Gegengabe schuldig. Diese Verpflichtung teilt mit ihnen nicht nur Timaios, der ihr vor ihnen nachkommt, sondern noch jener andere, uns Unbekannte. Die Krankheit, die ihn heute abhält, wieder zu erscheinen, ist Entschuldigung genug, wenn er seine Gegengabe niemals leistet; aber wie sie unvermutet aufgetreten ist, so kann sie ja auch schnell wieder weichen, - wenn dies dem schriftstellerischen Bedürfnis Platons entspricht. So gibt die Erwähnung eines Menschen, von dem wir sonst nichts wissen und den deshalb, wenn er unerwähnt bliebe, Niemand vermißte, dem Schriftsteller die Freiheit, die Trilogie Timaios - Kritias - Hermokrates zur Tetralogie zu erweitern, wenn es ihm paßt. Er braucht nur den erkrankten Zuhörer des sokratischen Vortrags wieder vom Bett aufstehen zu lassen und zu benennen - wie er immer will -, so haben wir die Einleitung zu einer vierten Untersuchung, die sich aufs engste an die vorhergehenden anschließen läßt und sich nicht als nachträglich erst angeflickter Zusatz ausnehmen wird. - Bis jemand eine bessere Erklärung der auffallenden Erwähnung jener 4. Person findet, die ganz ohne Verwendung bleibt, halte ich die hiemit versuchte für genügend.

Ellwangen.

C. Ritter.

#### XXIV.

# Zum Texte der Pseudo-Quintilianischen declamationes maiores.

Obwohl schon Dessauer 1) und Hammer 2) gezeigt haben, welch reichen Gewinn für die Textesgestaltung der Pseudoquintilianischen 19 größeren Deklamationen uns das Zurückgehen auf die handschriftliche Grundlage bietet, so möchte ich doch im folgenden dafür noch einige weitere Belege geben, zugleich gelegentlich als Rechtfertigung für die Textesgestaltung meiner Ausgabe in der bibliotheca Teubneriana 3).

Bekanntlich haben wir zwei Gruppen von Handschriften, Bambergensis M. IV 13 (B) und Vossianus 111 (V) einerseits; denn Montepessulanus 226 kann als interpoliertes Exemplar für sich allein nicht als Autorität gelten, Parisinus 16230 und Sorbonianus 629 (beide=β) anderseits, von denen die erstere Gruppe den Vorzug verdient.

Beide gehen auf denselben Archetypus zurück. Und daß dieser gut war, erhellt aus den vielen Stellen, wo beide Recensionen dieselbe vortreffliche Lesart gegenüber der Vulgata zeigen, die, da sie mehrere Recensionen erfahren hat (die erste im 12. Jahrhundert) zum Teil in sehr bedeutendem Umfange willkürlich verändert worden ist.

Dies soll im ersten Abschnitt an Beispielen, zunächst aus

<sup>1)</sup> Die handschriftliche Grundlage der neunzehn größeren Pseudo-Quintilianischen Deklamationen, 1898.

<sup>2)</sup> Beiträge zu den neunzehn größeren quintilianischen Deklamationen. 1893. In diesen beiden Schriften besprochene Stellen übergehe ich natürlich, es sei denn, daß ich zu dem dort Gegebenen etwas zu bemerken habe.

<sup>3)</sup> deren Seiten- und Zeilenzahlen in Klammern beigefügt sind.

declamatio 1—9 entnommen, gezeigt werden. Im zweiten Abschnitt sollen Stellen behandelt werden, wo die erste, im dritten, wo die zweite Handschriftenklasse das Ursprüngliche bewahrt hat. Zuletzt möge die Besprechung einer Reihe von Stellen folgen, an denen die Ueberlieferung Schaden genommen hat, so daß man durch Konjektur das Ursprüngliche herzustellen versuchen muß.

#### 1.

- 1, 11 (13, 13) giebt Burmann: quantam expectaret invidiam ad lucem, non cogitabat. Die Handschriften jedoch kennen übereinstimmend ad nicht, und das mit Recht; nur muß man dann vor, nicht nach lucem interpungieren. Wir bekommen dann zwei parallele Sätze: quid futurum esset postero die und quantam expectaret invidiam 1), die Spannung erregen, und nun folgt mit allem Nachdruck: lucem non cogitabat, was die Antwort auf die beiden vorhergehenden Fragen bringt. So tritt auf das deutlichste hervor, welche unsinnige Handlungsweise angeblich dem Blinden seine Stiefmutter zutraut.
- 1, 11 (13, 23) debet proxima pars a cubiculo patris habere plurimum sanguinis, sequens minimum, ultima nihil hat schon Hammer, S. 53 mit Recht die Interpolation der Vulgata, welche sequens minus, tertia minimum bietet, zurückgewiesen. In der Wahl der Superlative scheint mir ein sehr berechtigter Sachgrund zu liegen, so daß wir für sie gar nicht die Latinität des Verfassers verantwortlich zu machen brauchen, dem ein Superlativ von zweien schon zuzutrauen wäre. Wir brauchen nur daran zu denken, wie rasch das Blut zu gerinnen und einzutrocknen pflegt, um zu erkennen, wie natürlich die Schilderung ist. Zunächst enthält die Spur viel Blut, dann sofort sehr wenig, zuletzt nichts.
- 2, 6 (25, 21) bieten die Handschriften: ignoscite malorum, periculorum metus. Dazu bemerkt Hammer, S. 55: "ist zu ändern in malorum praeteritorum metus (Verwechselung der Abkürzungen von prae und per). Die Furcht rührt von der Vergangenheit her." Diese Vermutung, so bestechend sie

<sup>4)</sup> nebenbei ein Isokolon von 11:10 Silben.

auf den ersten Anblick ist, ist aber nicht richtig. Die Furcht bezieht sich nämlich, wenn schon durch die Vergangenheit geweckt, zum bei weitem größten Teil auf Gegenwart und Zukunft (Urteil im Proceß, Verhalten der Stiefmutter, falls auf Freisprechung erkannt wird). Ferner sind asyndetisch neben einander gestellte Begriffe gerade in dieser Deklamation nichts seltenes, so S. 24, 9 propere festinanter, 30, 7 paravit, emit, 34, 13 praemittuntur, explorant. Schließlich spricht für periculorum metus noch die rhythmische Clausel

- 2, 10 (28, 22). In die Worte quo caeco hereditatem vel innocentem hat schon der Bearbeiter der Recension des 12. Jahrhunderts eine Schlimmbesserung eingeführt, indem er schrieb: vel innocenti. Gemeint ist natürlich eine Erbschaft quae sine crimine adiri potest.
- 2, 16 (34, 11) quanto ex hoc plus accipiat necesse est illa nocturni silentii quies quod ambulantis caeci nec manus cessant, praemittuntur, explorant et adesse se nuntiant? schien eines erklärenden Genetives zu bedürfen, den die Vulgata in turbae, Hammer, S. 55, allerdings nur zweifelnd, in strepitus, eingeschoben nach hoc, fand. Daß ein solches Einschiebsel unnötig ist, ergiebt sich aus der scharfen Fassung von accipiat: Wie viel von den Geräuschen, denn das ist doch ex hoc nimmt an, geht über auf die Nacht, das heißt, wie sehr trägt die Stille der Nacht dazu bei, daß derartige Geräusche deutlich gehört werden.
- 2, 21 (38, 7) quibus de sollicitudine sua non renuntiant oculi et conclusus animus non exit in visus. Wie wenig die Vulgata den Periodenbau beachtet hat, zeigt, daß sie vor conclusus noch quorum dazwischen geschoben hat.
- 2, 24 (40, 6) wird mit Unrecht primum ignium angegriffen. Burmann schreibt crimen ignium, Baden privum, Rohde bei Ritter, die quintilianischen Deklamationen, S. 15, gar supremum igni impertire. Was von den Augen berichtet wird, steht im Gegensatz zu den Gefahren, denen der Körper im Feuer ausgesetzt war und blieb, bis der Jüngling das Augenlicht verloren hatte. Deshalb ist primum richtig und nötig; das war nicht das erste, was das Feuer bewirkte, daß das Augenlicht schwand.

- 3, 8 (47, 22) sagt der Soldat, der als ganz erfüllt von alter Zucht und Sitte dargestellt wird: percussi, gratia Marti signisque, ebenso wie sein Verteidiger cap. 2 (43, 8) Mars und die signa anruft. So haben auch die Handschriften, nur daß im Archetypus, veranlaßt durch das folgende Marti, gratiam gestanden hat. Die Vulgata macht daraus percussi, C. Mari, sub signisque occidi und verdirbt damit natürlich das ganze Pathos.
- 3, 13 (52, 7) vita omnium nostrorum et salus namque aliud ne sub hoste quidem viri timemus in ultimum discrimen adducitur. Abgesehen davon, daß den Regeln der Schulgrammatik entsprechend die Vulgata natürlich nostrum korrigierte, schob sie pati vor namque ein. Man braucht den Satz nur laut zu lesen, um zu sehen, wie damit die ganze Wirkung verloren geht, und was unter aliud gemeint ist, ist wahrhaftig leicht genug zu supplieren.
- 3, 16 (54, 22) ist ferienda richtig überliefert. Der Graben ist in festem Boden zu ziehen. Ferire ist zudem ein echtes Soldatenwort, vgl. Heraeus nach Kempf, Archiv für lat. Lexikographie 12, 267.
- 3, 17 (55, 17) Der addictus ist rechtlich Bürger und frei, in Wirklichkeit aber Sklave, also heißt es ganz richtig: in addicto ac paene vix libero. An dem Pleonasmus paene vix nahm man aber Anstoß, und darum steht in der Vulgata: in addicto ac paene servo et vix libero.
- Zu 3, 18 (56, 3) corrumpitis iudicem et animo alioquin levi gratiae pondus imponitis bemerkt Burmann: obscura sententia et ex qua se non extricat Ascensius qui et leni coniecit. Et certe Mario iudici levem animum obicere, non cauti patroni videtur. haeret hic, ut in multis, mihi aqua. Daß diese Konjectur völlig verfehlt ist, hat schon Patarol gesehen. Natürlich gehen diese Worte auf den Tribunen: den Richter blendet ihr und durch den Namen des Marius umgebt ihr den nichtsnutzigen Tribunen mit einem Glanze, der ihm nicht zukommt, aber ihm zur Freisprechung verhelfen soll.
- 3, 18 (57, 1) quod ex ipsa stirpe virtutum sustulisset se flagitiis suboles giebt einen klaren Sinn: Vom Stamm der virtutes hat sich der Schößling durch seine flagitia getrennt.

Dieses Bild wird schief und unklar durch die Lesart der Vulgata flagitii suboles.

- 3, 19 (57, 16) wird condignum durch das mittelalterliche Gegenstück, das seine Vorlage redlich ausbeutet, geschützt, vgl. 3 b, 6 (64, 4). Derselben Quelle verdanken wir 3, 18 (56, 16) das richtige abiurandus, was in unserer Ueberlieferung zu iurandus geworden ist; vgl. 3 b, 7 (64, 10). Die Ausgaben lesen eiurandus.
- 3, 19 (58, 1) pone ante signa . . . . ubi usus periculi, sehr prägnant, aber eindringlich. Stelle den Soldaten vor die Feldzeichen, wo es Verwendung für den giebt, der sich den Gefahren aussetzen will, d. h. wo er wirklich etwas nützt. Das erschien zu gewagt, und so lasen wir bisher: ubi plus periculi, wodurch freilich weder Latinität noch Inhalt gewonnen hat.
- 4, 1 (68, 1) ist die auf den ersten Blick allerdings etwas befremdliche Ueberlieferung: adeoque ludibriis miserae sim diversitatis necessitatis inplicitus, ut impetrandum a vobis habeam odii mei favorem, vollständig in Ordnung, man braucht nur die beiden Genetive von einander abhängig zu machen. Zu welchem man dann das miserae bezieht, ist ziemlich gleichgültig, diversitas necessitatis ist ungefähr das, was wir Dilemma nennen. In den Ausgaben steht: ludibriis miserae diversitatis vel necessitatis implicitus. So erledigt sich auch Dessauers ludibriis miserrimae diversitatis.

Auf die bereits im Archiv für lateinische Lexikographie 13, 49 behandelte Stelle desselben Kapitels, 4, 1 (68, 9) möchte ich nochmals zurückkommen, da nach einer brieflichen Mitteilung an dem attributlosen responsum Anstoß genommen worden ist. Aber sacrae artis triste praesagium ist als Ganzes nur eine Verstärkung und damit auch eine Art Attribut zu responsum, die nur des rhetorischen Nachdruckes wegen neu mit quam eingeleitet wird. Meinem Empfinden nach würde responsum durch ein direkt zu ihm gesetztes Attribut nur verlieren. Dem Sprecher kommt es darauf an, das Orakel als unumstößlich richtig und wahr zu bezeichnen. Wählt er nun ein Attribut, das diesen Gedanken ausdrückt, so schwächt er dadurch sacrae artis praesagium ab; wählt er ein anderes,

welches das verhängnisvolle des Orakels andeutet, wie das durch sacrae artis abgeschwächte tristis bei praesagium, oder gar einen Ausdruck wie unheil-, verhängnisvoll, so schwächt er die Wirkung des Spruches des Wahrsagers ab, was völlig seiner Absicht zuwiderläuft. Plus est quod findet sich in derselben Deklamation 11 (78, 15) plus est quod expavesco, quod timeo.

4, 4, (71, 9) tuli enim, deos testor, in aciem, tuli non virium iactationem, non gloriae cupiditatem, sed ut patriae praestaret aliquid vilitas mei, ut hunc mihi deploratum spiritum, hoc destinatum damnatumque corpus publicarum utilitatium usus absumeret. vilitas mei B. β. = meine Wenigkeit. Dafür finden wir schon in V utilitas. Indes ist diese Konjektur zu verwerfen. Der Redner stellt sich als vom Schicksal verworfen hin, vgl. hunc mihi deploratum spiritum, hoc destinatum damnatumque corpus, folglich ist er an und für sich nichts mehr wert, und nur um des ersten Teiles der ihm gewordenen Prophezeihung stellt er sich dem Staate zur Verfügung. Daß utilitas falsch ist, zeigt auch publicarum utilitatium usus, denn sonst würde sich eine lästige Wiederholung ergeben.

Dieselbe Vertauschung von vilitas und utilitas liegt 8, 16 (160, 14) vor: quae haec est inpudentia crudelissimae vilitatis. utilitatis haben Sorbonianus und die Vulgata. utilitas soll dann darauf bezogen werden, daß wenigstens durch den Tod des Einen der Andere einen Nutzen hat. Aber im Gedankenzusammenhange liegt etwas anderes: Es ist empörend, einen Kranken zu opfern, um zu finden, warum man ihn hätte nicht töten sollen. Und das Empörende liegt darin, daß ein Menschenleben so gar nichts gelten soll. Und das giebt treffend impudentia vilitatis wieder. Ganz ähnlich ist 8, 19 (163, 10): duorum vilitate fit, ut ex fratribus possit alteruter occidi, wo die editio princeps noch vilitas hat, später aber utilitas in den Text gesetzt worden ist 5).

4, 5 (71, 21) haben wir in gratulantes statt gratulationes eine ganz unnötige Gleichmacherei der Vulgata vor uns.

4, 9 (76, 16) setzt die Vulgata in quis finis bonorum

<sup>&</sup>lt;sup>b</sup>) vgl. 5, 4 (91, 15) unter 2, S. 435.

ohne zwingende Veranlassung honorum ein in Verkennung des Charakters der ganzen Stelle, die, wie dem öfters in unseren Deklamationen geschieht, aus einer populärphilosophischen Darstellung herübergenommen ist.

- 4, 12 (78, 16) minatus est mihi manus meas meus animus nullumque voluit esse momentum quo securus intrepidusque requiescerem. Bisher las man meos animos, aber die animi (nebenbei der Plural nur verständlich, wenn man animus als einzelne, dann und wann auftretende Stimmung faßt), hat der Astrolog gar nicht in seine Prophezeiung hereingezogen. Auch ein Zufall kann das parricidium herbeiführen. Und dessen ist der Sohn sich auch bewußt, vgl. cap. 5 (71, 24 ff.) und 19 (85, 27) mathematicus hoc non futurum dixit, ut vellem, sed ut occiderem. Ganz anders, wenn man mit den Handschriften meus animus herstellt. Dann malt die Stelle die Selbstquälereien des wegen der unglücklichen Prophezeihung immer in Angst und Spannung Lebenden. Die eigene, zur fixen Idee gewordene Befürchtung, der Spruch des Astrologen müsse sich erfüllen, läßt ihn immer an die Möglichkeit des Vatermordes denken und quält ihn so Tag und Nacht. Zeile 20 ff.
- 4, 12 (78, 27) interrogare mehercules hoc libet vos, omnes liberi, omnes parentes: quem mihi post hanc denuntiationem adsignetis animum? hoc ist natürlich Accusativ. Dann ist alles klar, und die Aenderung von hoc in hic der Handschriftengruppe & ist ebenso unnötig, wie Dessauers Ergänzung von loco nach hoc.
- 4, 13 (79, 24) cuncta gravia ist nicht anzutasten. Das Feuer reißt alles mit sich fort, was schwer ist und Gewicht hat, und hält es in der Höhe fest, aber nicht alle Luft, womit Hammers geistreiche Konjektur aeria, der alle 4 Elemente hier vereinigt wissen wollte, hinfällig wird. Die längst gemachten Vorschläge levia oder non gravia sind natürlich auch zurückzuweisen; denn daß die das Feuer mit fortreißt, ist selbstverständlich.
- 4, 22 (87, 12) ad tua nunc genua porrigo, optime pater, has, si vis, tantum fortes manus. si vis 6) erschien auf den

<sup>6)</sup> suus in V ist aus si vis entstanden.

ersten Blick unverständlich, daher ersetzte es die Vulgata durch ad scelus. Aber tantum gehört zu fortes, und zu ergänzen ist etwa neque etiam impias. Wenn der Vater zuläßt, daß der Sohn sich jetzt töten darf, und das heißt si vis, so bleiben die Hände nur fortes, andernfalls beflecken sie sich noch mit dem Blute des eigenen Vaters.

4, 22 (87, 18) confectumque magnis vulneribus cadaver adferri, natürlich zum Vater. Dies außer Acht lassend giebt die Vulgata den üblichen t.t. efferi.

5 arg. (88, 14) alimenta poscitur, contradicit die Handschriften, alimenta poscit pater, contradicit filius die Vulgata.

5, 3 (91, 3) schildert filium nec peregre dimissurus elegi, iunxi fratrum artavique comitatum recht anschaulich, wenn auch im gesuchten rhetorischen Stile jener Zeit, welche Hoffnungen der Vater darauf setzte, daß er keinen der Brüder allein ausschickte, unzertrennlich sollten die beiden in allen Gefahren sich helfend zur Seite stehen. Derselbe Gedanke, daß die Brüder in Gemeinschaft die Gefahren besser bestehen werden, kehrt wieder 5, 10 (97, 20) iuvenibus fratribusque, wodurch das fortibus der Vulgata von selbst gerichtet ist. Vielleicht könnte auch jemand hinzufügen, daß fortibus auf den luxuriosus nicht recht passen will. Daher auch die beiden synonymen Begriffe iunxi und artavi. Aber diese gehobene Ausdrucksweise gefiel der Vulgata nicht, die daraus willkürlich das viel mattere iunxi fratrem, aptavi comitem machte.

Vielleicht aus dem Streben zu kürzen, was in mehreren Handschriften, zum Beispiel im Parisinus 7802 so deutlich zu Tage tritt, ist es zu erklären, daß 5, 5 (92, 18) morbis plurimum in der Vulgata fehlt.

Einem anderen Bestreben, wodurch sich die Vulgatüberlieferung oft leiten läßt, dem, den Text leicht lesbar zu machen, verdankt man 5, 6 (93, 23) die Lesung unserer Texte attolle tristissimam faciem. Die maßgebenden Handschriften geben attolle tristitiam, was in dieser knappen, prägnanten Uebertragung, man könnte beinahe Personifikation sagen, nicht allgemein verständlich gewesen war.

5, 7 (95, 7). In et nisi vos promeruerimus obsequiis, adulatione, patientia, wurde schon früh der transitive Gebrauch

von promereo nicht verstanden und deshalb vos in nos verwandelt.

5, 9 (96, 6) las man bisher: ut extimendus sim. Aber, selbst wenn wir die Form extimendus nicht beanstanden wollen, extimendus ist der Vater, der sich in Not befindet, keinesfalls. Das steht aber auch gar nicht in den besseren Handschriften. Dort lesen wir aestimandus, wodurch mit einem Schlage die ganze Stelle klar wird. Wenn dem Vater der Lebensunterhalt fehlt, da ist es gar nicht gestattet, erst lange Betrachtungen anzustellen, ob er eine Unterstützung verdient, sondern da ist es einfach Kindespflicht, sie ihm ohne Weiteres zu gewähren.

Parallel dazu ist 5, 9 (96, 15) in pristinam religionem de calamitatium honore restituor, wo früh für honore horrore gesetzt worden ist, aber auch hier ist Abscheu, Furcht oder etwas Aehnliches nicht der Grund, weshalb dem Vater etwaige Verfehlungen nachgesehen werden sollen, sondern die unglückliche Lage, in der er sich befindet, selbst. So könnte man darauf kommen de honore = beneficio, propter, de zu fassen. Aber es liegt noch der eigentliche Begriff des Wortes in honore, denn ehrenvoll ist der Grund, warum der Vater ins Unglück gekommen ist.

- 5, 10 (97, 16) berührt propter quam auf den ersten Blick eigentümlich. Deshalb ist früh propter quae eingesetzt worden, aber doch nicht mit Recht; denn das Femininum ist mit Berechnung gewählt. propter quam giebt den Inhalt der Beschwerde an, wodurch in geschickter Weise die Gehässigkeit der Klage hervorgehoben wird.
- 5, 12 (99, 22) interim multa possunt afferre casus: sperare licet, repetere, sperare, pater, fortassis evadat. So ist der Text früh, schon im Montepessulanus gestaltet worden, aber da erregt das repetere Bedenken, die sich lösen, sobald wir V<sup>7</sup>) oder β zu Rate ziehen, die richtig repeteris erhalten haben. Beide Teile haben Grund, ihre Hoffnungen in die Länge der Zeit zu setzen, der gefangene Sohn erhofft von ihr Loskauf, der Vater, dem es schwer genug werden würde, neue Geldmittel zu schaffen,

<sup>7)</sup> B hat versehentlich repeteritis.

daß der Sohn entkommen kann, ohne daß neue Opfer an Geld nötig sind.

- 5, 19 (106, 12) abite virtutes, ignosce probitas, est ex liberis ille qui moritur. Bei dem Tode eines Kindes schweigen für den Vater die Rücksichten auf dessen sittlichen Lebenswandel; denn es war eben sein Kind. Daß dies der Sinn der Stelle ist, konnte sich schon der Bearbeiter der Recension des 12. Jahrh. nicht mehr klar machen. Deshalb setzte er carior vor est ein, was entschieden schief ist.
- 6, 14 (124, 5) hat sich schon V verleiten lassen, praesentia für praestantia zu setzen, ganz gegen den Sinn der Stelle. deserere ist im Sinne des Gesetzes nicht gleich non abscedere, sondern opem ferre, non deesse wie auch des weiteren ausgeführt wird. Dazu ist aber Umsicht und Thatkraft nötig, indes nicht notwendig, daß man räumlich mit den Eltern vereint ist.
- 6, 15 (125, 10) hat schon V und auch unser bisheriger Text alternas für das von Bβ gebotene alternans und hat damit einen glatt lesbaren Text geschaffen. Aber so bestechend die Aenderung auch sein mag, wir haben bei genauem Zusehen keinen Grund, von der Ueberlieferung abzugehen. Darauf kann schon führen, daß continua bei nox und nicht bei tenebras steht. Wir haben wieder ein lumen der Rhetorschule vor uns, das natürlich auch in entsprechender, uns höchlichst gespreizt vorkommender Form vorgeführt werden muß. Die Nacht, die auch für Jeden, der in unversehrtem Besitze des Augenlichtes ist, abwechselnd Finsternis bringt, hat diese für die Blinde heraufgeführt als eine beständig gewordene.
- 6, 16 (125, 14) lasen wir bisher: referam non solum qua vincenda mihi, sed magis etiam qua consolanda est. Der Ueberlieferung folgend, müssen wir quia vincenda mihi, sed magis etiam quia consolanda es schreiben, was mir wieder mit Berechnung gesagt zu sein scheint. Denn es enthält eine captatio benevolentiae. Dem Vater ist es Bedürfnis, nicht nur für den Sohn einzustehen (das liegt in vincenda), sondern auch seiner Frau, obwohl sie seine Gegnerin ist, Trost zu bringen. Und dadurch, daß er diesen Wunsch in einem direkt an sie gerichteten Satze ausspricht, bekommt er mehr Ethos, und das

trägt vielleicht mit dazu bei, der Mutter harten Sinn zu brechen.

- 6, 20 (129, 24) wird in etwas ungewöhnlicher Weise si wiederholt, um das Ungereimte der gegnerischen Behauptung recht hervortreten zu lassen. Deshalb hat man es aber überall, außer in B V, getilgt.
- 7, 8 (140, 21) ist das Verhalten der interpolati bezeichnend. non debeo posse mentiri, homo qui, cum filius meus occideretur, interfui ruft pathetisch der Vater aus. Kühl reflektierend meint aber die Vulgata, die Möglichkeit einer Lüge stände doch schließlich offen, und deshalb schreibt sie: non debeo videri posse mentiri und verdirbt damit natürlich den beabsichtigten Effekt.
- 7, 10 (142, 26) dicturum nunc putatis magis interesse securitatis, ut quis facinus sibi tantummodo credat, et id tutius esse inimico patre quam conscio ist vielleicht ohne einen Zusatz vor alio auszukommen 8). Sicherer ist es auf alle Fälle, wenn einer um seine Unthat allein weiß, und das ist sicherer zu erreichen, wenn der, der die That nun einmal mit gesehen hat, wie hier der Vater, auch Feind des Thäters, als wenn er nur mitwissender Zeuge ist, denn dem Feinde wird man nicht glauben, und die Verhandlung basiert darauf, den Vater als mitwissenden Zeugen durch die Vorschrift: liberum hominem torqueri ne liceat, zu eliminieren. Wie der Satz im Text steht, ist die Sache möglichst pointiert dargestellt, also ganz nach dem Geschmacke der Rhetorschule. spricht gegen einen Einschub vor conscio, daß dann die Clausel \_\_\_/\_\_ zerstört werden würde.
- 7, 10 (143, 11) servulorum iste libertorumque dolor est occiso homine statim scire quid facias, exclamare, procurrere, fidem deorum hominumque testari; postea cum lacrimis veni. Bisher las man venire, so daß das postea cum lacrimis venire ein weiteres Glied in der Aufzählung der Gewohnheiten von Sklaven nach einem Morde bilden würde, was nicht ganz korrekt wäre, denn das exclamare, procurrere, fidem testari ist sicher schon von Thränen begleitet gewesen. Infolgedessen ist das postea schief. Nein, der Vater selbst hat zum Klagen

<sup>8)</sup> vgl. Dessauer, S. 86.

und Weinen zunächst ebenso wenig wie zur Verfolgung des Mörders Zeit, das kommt später zurecht. Zunächst muß er dem Sterbenden die letzten Handreichungen leisten, und das drückt veni aus, sodaß dem Sinne nach einzuschieben ist: Freilich habe ich gehandelt, allerdings habe ich nicht das gethan, was bei oberflächlicher Beurteilung das Nächste schien.

8, 3 (148, 5) ergänzt sich zu terribilem leicht languorem aus dem languore der vorhergehenden Zeile. Trotzdem hat man schon sehr früh morbum davor eingesetzt, was bis jetzt in den Ausgaben stehen geblieben ist.

Umgekehrt ließ 8, 4 (149, 18) die Vulgata omnium adfectibus weg. Doch ist der Doppelausdruck nicht unangebracht, um zu zeigen, wie die Leiden des Operierten in gleicher Weise durch Vermittlung von Herz und Verstand jedem, der davon hört, nahe gebracht werden.

- 8, 6 (150, 20) zu abire, discedere (die Vulgata hat ab viro discedere) sei auf die Parallelen 5, 12 (99, 14) und 14, 9 (273, 5) hingewiesen.
- 8, 9 (154, 5) dicturum me putas u. s. w. lassen die Ausgaben die Mutter sprechen, indem sie dicturam schreiben. Daß wir aber der maßgebenden Ueberlieferung folgend die Worte dem Anwalt zu geben haben, lehrt uns die folgende, mit philosophischen Gedanken durchsetzte Polemik gegen die Medizin, deren reflektierender Charakter einer Frau unangemessen ist.
- 8, 10 (154, 19) ist die Behauptung: et maxima scientiae pars esse coepit sanare non posse denn doch zu stark, viel feiner und wirkungsvoller dagegen die echte Lesart maximae. Ein integrierender Teil der Kunst, die die höchste sein soll (weil sie das menschliche Leben zu erhalten sich zum Ziele gesetzt hat), besteht darin, keine Heilung bringen zu können.
- 8, 11 (155, 8) detur<sup>9</sup>) fortassis huic arti perspicere morbos, profutura meditari; sed unde sciret <sup>10</sup>) quantum inter viscera latentesque pectoris sinus unicuique animae natura concesserit, quam proprietatem spiritus, quam corpus acceperit?

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) datur β, Vulgata. <sup>10</sup>) sciet Vulgata.

sind die Modi hübsch verwendet. Da der Anwalt die Medizin überhaupt nicht als Wissenschaft gelten lassen will, so ist es nur natürlich, daß er Diagnose und Heilung von Krankheiten nur als gelegentlich möglich erklärt, von vornherein aber als völlig unmöglich ablehnt, und deshalb den Irrealis wählt, über Lebenskraft und -dauer sowie die spezielle Natur von Leib und Seele etwas zu wissen.

- 8, 12 (156, 27) ist sed völlig richtig; denn es ist steigernd aufzufassen. Deshalb braucht man weder mit den schlechten Handschriften et noch mit Dessauer seu zu schreiben.
- 8, 13 (157, 10) kann man bei raschem Darüberhinlesen wohl an immortalibus Anstoß nehmen und wegen des gleich folgenden terrena mente einsetzen wollen mortalibus, wie auch bisher in allen Texten stand. Aber die Handschriften haben, wie näheres Zusehen zeigt, doch Recht. Für unsterbliche Augen, die den Begriff der Unendlichkeit und Ewigkeit als Maßstab für die Ereignisse anlegen, ist die Zeit zwischen der Geburt von Zwillingen kurz, für die Menschen, genau besehen, lang; denn welche Fülle von Ereignissen spielt sich während dieser Zeit in der Welt ab. Das führt ja auch das Folgende in rhetorischer Amplifizierung durch. Deshalb darf natürlich Zeile 17 parum nicht in parvum geändert werden.
- 8, 17 (161, 19) ist überliefert: non est opus, ut expectes quando super unius hominis patientiam explicet profuturorum magna diversitas. An dem super nahm man indes Anstoß als nicht klassisch. Das konnte Quintilian nicht geschrieben haben. Deshalb geben die Itali se per. Für uns fällt natürlich dieses Motiv, super zu verschmähen, weg.
- 8, 17 (161, 22) quemadmodum sanari debeat alius aeger, scire non possis nisi ex homine sanato haben die Herausgeber zu sehr an den vorliegenden Fall gedacht. Deshalb haben sie homine in altero verwandelt. Denn, wie paßt das Hereinziehen des speziellen Falles in diese allgemeine Deduktion? Noch die editio princeps hat richtig homine.
- 8, 17 (162, 1) Mit den Worten: alius languor, est alius aeger (161, 27) ist für den Anwalt endgültig bewiesen, daß der Vater zu Unrecht in die Operation des einen Sohnes eingewilligt hat. Von seinem Standpunkt aus hat also das Stu-

dium ebenderselben Krankheit an einem anderen Kranken gar keinen Wert. Andererseits kann er natürlich nicht leugnen, daß man an einem noch krank Darniederliegenden eventuell die Krankheitsursache erkennen kann. Deshalb ist die Lesart der Vulgata ex non sanato für ex sanato falsch. Mit dem Satze, daß man nicht einmal am Geheilten die Krankheitsursache erkennen könne, bahnt er sich vielmehr den Weg zu den folgenden Theorien über die wahren Krankheitsursachen, deren Erkenntnis durch jeden operativen Eingriff nur verwischt werde.

- 8, 19 (164, 7) Die letzten Worte, die an den Jüngling vor der Operation gerichtet werden, enthalten selbstverständlich die Aufforderung, möglichst standhaft und ruhig die Prozedur zu ertragen, damit etwas für die Heilung des Bruders dabei herausspringe. So natürlich das unter den obwaltenden Umständen ist, so schmerzlich muß es doch dieser empfunden haben, daß er, der doch sein Leben opfert, so ganz zurücktritt. Daraus will der Redner Kapital schlagen. Deshalb exoratio: 'die letzten Worte'. Die Vulgata liest exhortatio, wodurch diese Pointe verloren geht; denn auf diese Ermahnung zur Standhaftigkeit könnte wohl ein Wort des Dankes oder Abschiedes nachgefolgt sein. Bei exoratio ist das unmöglich, und dadurch wird den Richtern die vilitas des Jünglings recht vor Augen geführt.
- 9, 3 (170, 2) multa iampridem signa dederant veniam finemque pugnae petentis ist in Ordnung, wenn wir, wie geschehen, Schultings Konjektur veniam für das überlieferte veniae annehmen. multa ist natürlich Nominativ, signa Accusativ. Aber schon in V finden wir dederat, so daß der Arme Subjekt ist, und multa zu signa gezogen wird. Freilich ist diese Aenderung, die auch in unsere Texte übergegangen ist, schwerlich im Sinn des Redners, der äusserst durchdacht spricht. Ganz allmählich, um nicht den Schein zu erwecken, als vergäbe er sich etwas, sucht der Arme Mittel und Wege, sich dem Reichen wieder zu nähern. Deshalb ist ihm auch der Verkehr der Söhne so willkommen, wobei er mehr zuläßt, als selbst die Initiative ergreift, und so kann er sich der Hoffnung hingeben, daß es, wenn es einmal zu einer

ausgesprochenen Versöhnung kommt, keiner großen gegenseitigen Zugeständnisse mehr bedarf. Und dafür ist das neutrale multa signa dederant viel bezeichnender, als das eigene Initiative verratende multa signa dederat. Da nun dieses Ethos des Armen in der ganzen Darstellung festgehalten ist, so bin ich 170, 13: stare visus in suscepto circuitu tamen quodam molliores temptavit aditus, der Gruppe 5 11) der Handschriften gefolgt, trotzdem BV\$\beta\$ quosdam 12) geben, was leicht eine falsche Angleichung an aditus sein kann. aditus ist ja bereits durch molliores gentigend eingeschränkt, und circuitu quodam rückt die feine diplomatische Art des Armen, der ja an wahrer Bildung seinem Gegner weit überlegen ist, viel besser in die rechte Beleuchtung als quosdam aditus.

9, 8 (173, 25) ist eigentlich nicht recht einzusehen, weshalb die Vulgata cognitionem in cogitationem verwandelt hat: Alle Welt wird zur Kenntnisnahme des Falles eingeladen.

9, 14 (179, 13) In dem Satze: decuerat quidem simultates quas maximi omnium mortalium esse voluere sapientes, in his desinere, in quibus nascerentur, wurde maximi und mortalium nicht verstanden. Man setzte früh dafür maxime und mortales. Dann muß man übersetzen: Feindschaften, welche am meisten von allem die Weisen sterblich sein lassen wollten, was eben so hölzern wie schief ist; denn dieser Satz läuft direkt dem antiken Empfinden zuwider. Wenn auch schließlich zugegeben wird, die Feindschaft dürfe nicht ewig dauern, die Befriedigung seiner Rache verwehrte man eigentlich im Altertum nie. Etwaige in diesem Sinne angeführte Parallelen, wie Cic. Rab. Post. 12, Quint. decl. min. 257 (51, 6 R.), was Burmann citiert, lassen eben maxime und omnium aus. Der Sinn des überlieferten Textes erschließt sich, wenn man mortales = homines setzt 18). Dann bedeutet der Satz: Es gehört sich, daß der Streit, dessen Existenz unter allen Menschen die bedeutendsten Philosophen als notwendig angenommen haben, unter denen aufhört, unter denen er be-

<sup>11)</sup> Klasse D bei Dessauer.

<sup>12)</sup> quosdam V. 18) Üeber die Häufigkeit dieser Bedeutung von mortales in unseren Deklamationen vgl. Cramer, Archiv f. lat. Lexikographie 6, 343.

gonnen hat und sich nicht auf Kinder und Kindeskinder fortpflanzt. Daß maximi von sapientes soweit entfernt steht,
spricht nicht gegen unsere Deutung der Worte, sondern eher
dafür; denn so nehmen die beiden zusammengehörigen Begriffe, Adjektiv und Substantiv, die beiden Tonstellen des
Satzes ein.

2.

- 2, 21 (38, 16) Instruktiv ist, wie das Verschreiben der zweiten Klasse von me in mi in dem Satze: ut primum me, pater, fragor, domus et velut tui confudere gemitus, die Vulgata veranlaßt hat, nach fragor noch ein me einzuschieben.
- 3, 16 (54, 18) liest die Vulgata mit  $\beta$ : non ignominiae tribuni parere possumus. BV hat ignominia tribuni, die zweite Hand in B korrigierte tribunis, und damit ist die richtige Lesart gegeben, mag nun das s aus der Vorlage stammen, oder, was mir wahrscheinlicher ist, eine gute Konjektur sein.
- 4, 5 (72, 15) frustra me consolaris aequanimitate patientiae tuae ändert β patientiae tuae in patientiaque tua, weil es patientia in der üblichen Bedeutung 'Geduld' nimmt, nicht in der allgemeineren: 'Fähigkeit zu thun oder zu leiden'.
- 4, 8 (74, 21) viderit (scil. pater) quid nos hucusque protulerit. hinc incipit ratio. quod volo, fingite unum ex populo turbaque petere iussu praemiorum. non debet hoc vetari quotiens habet causas, non potest quotiens non habet. Hier ist Dessauer, S. 84, von der Variante ius praemiorum in \beta ausgegangen und so dazu geführt worden, iussu praemiorum als Glossem zu streichen. Allein auch hier bewährt sich die Güte von BV, man braucht nur den Gedankengang sich klar zu machen. 'Der Vater mag prüfen, was uns bis zu diesem Entschlusse zu sterben gebracht hat. Meine Beweisführung beginnt hiermit: Stellt Euch vor, daß das, was ich erstrebe, einer aus der großen Menge, nicht ich, dem gegenüber ihr durch meines Vaters Widerspruch voreingenommen seid, verlangt auf Grund der Prämien. Das darf dann nicht abgeschlagen werden, wenn es Gründe hat, und ebensowenig, wenn es keine hat'. Sein erster Beweisgrund ist also der: Was ich als Belohnung fordere, ist mir ohne weiteres zu gewähren und darf keiner Kritik unterzogen werden, denn sonst wird der

Begriff der Prämie illusorisch. Und darum wählt er nicht den gewöhnlicheren Ausdruck iure praemiorum, sondern das stärkere iussu. Das Gesetz verlangt strikte Gewährung des Wunsches, mag er nun lauten, wie er will.

- 4,21 (86,27) steht in B.: ego dicar expugnasse constitutionem, fregisse vincula necessitatis meae, ac pietatis meae laudetur integritas, richtig interpungiert vollkommen klar und ohne Anstoß. Vermutlich, weil sie pietatis mit zu vincula gezogen und deshalb das Ganze nicht verstanden haben, geben alle übrigen Handschriften: fregisse vincula necessitatis: mea pietas, mea laudetur integritas.
- 5, 4 (91, 15) ist in β die so häufige Vertauschung von viliora und utiliora eingetreten, während BV das Richtige bewahrt haben: omnia viliora properantius 14) festinatione perdentis addixi. Das wirklich Wertvolle, demgegenüber zumal bei den wirtschaftlichen Verhältnissen des Altertums nichts anderes als wertvoller und nützlicher bezeichnet werden kann, ist der Grundbesitz (rus, servuli penates). Alles andere tritt gegen ihn zurück, ist also vilius, zumal, wenn der Verkauf, wie hier, in einer Zwangslage erfolgt.

Gleich darauf 5, 4 (91, 18) hat sich die zweite Klasse zu einer recht oberflächlichen Schlimmbesserung verleiten lassen. Da schließlich thatsächlich nur einer losgekauft worden ist, so giebt sie: nihil neque illi reservavi quem redemissem. Aber das konnte der Vater damals noch nicht wissen, und natürlich hat er, zumal bei den schweren Opfern, die er gebracht hat, zuversichtlich darauf gerechnet, alle beide loskaufen zu können. Ausdrücklich betont denn auch der Vater des öfteren, daß er den Seeräubern das Lösegeld für zwei übergeben habe, vgl. S. 97, 25, 105, 16, 107, 21. Also müssen wir auch hier BV folgen und schreiben: nihil neque illis reservavi quos redemissem.

Auch 5, 4 (92, 13) finden wir wieder einen Beweis für bewußte Interpolation in β. tenuit inter illos inexplicabiles doloris aestus quam longum, tenuit pietas misera consilium gab die Vorlage, und das hat BV treu bewahrt. Der Redaktor der zweiten Klasse hat aber die Steigerung die in dem wiederholten tenuit liegt, nicht verstanden. Deshalb setzt er perquam

<sup>14)</sup> So Dessauer, S. 98 für das einstimmig überlieferte properantibus.

für quam ein, nachdem er das zweite tenuit einfach gestrichen hatte, wodurch der Satz seine ganze eindringliche Kraft verliert.

- 5, 7 (94, 17) liest BV dependeret, β giebt deperderet. Ersteres ist entschieden vorzuziehen; denn der Vater, dem die Worte in den Mund gelegt sind, will sagen, daß mit Hingabe einiger ihrer eigenen Lebensjahre die Kinder nur eine schuldige Rückzahlung auf die vielen Opfer, die ihnen ihre Eltern gebracht haben, leisten würden.
- 5, 13 (100, 25) In den Worten: tu differis, luxuriosus redimitur, wie β schreibt, woraus es in unsere Ausgaben übergegangen ist, giebt redimitur keinen der Sache entsprechenden Gegensatz. Den gewinnen wir aus der Lesung von BV relinquitur. Bei dir bedeutet das Nichtlosgekauftwerden nur einen Aufschub, bei dem luxuriosus hingegen ein definitives im Stich lassen, denn bei seinem hilflosen Zustande ist er den Strapazen der Gefangenschaft auf keinen Fall gewachsen.
- 5, 14 (101, 16) sed quousque facti mei dissimulabo rationem? was BV haben, heißt ungefähr: Ich will mich nicht um den Kern der Sache herumdrücken. Viel matter dagegen β differo rationem.
- 5, 20 (107, 15) visa est per hanc vocem meam peracta condicio, zeigt, daß auch in Kleinigkeiten B genauer zu sein pflegt. Der vorhergehende Ausruf des Vaters ist natürlich der Grund zur Freilassung des luxuriosus. Matt dagegen  $V\beta$  post hanc vocem.

Um wieviel plastischer ist 6, 16 (126, 5) der Text von BV: tenebrae nempe cotidie: nox oritur et aequam temporum portionem involvit obscuritas gegenüber der Fassung von  $\beta$ : nempe cotidie nox oritur, et aequam temporum portionem involvit obscuritas.

Kurz darauf 6, 18 (127, 14) ist durch falsche Worttrennung im Archetypus eine kleine Verderbnis entstanden. B giebt sie wieder mit senti navicula, V hat das richtige hergestellt sentina vincula, β hat die Corruptel weitergebildet zu einer unmöglich richtigen Darstellung: sentina naviculam. Natürlich ist nicht das ganze Schiff mit der sentina überschwemmt, sondern sie bedeckt nur den Boden desselben,

wo die Gefangenen untergebracht sind, deren Ketten teilweis in ihr liegen. So trägt der Satz dazu bei, Mitleid zu erregen, im anderen Falle wäre er ψυχρόν.

8, 18 (162, 14) führt die Ueberlieferung von BV auf aufert 15). affert in \beta ist falsch; denn die Affekte benehmen dem Normalzustand die ursprünglich ihm eigentümliche Ruhe, fügen aber nichts Neues hinzu.

- 2, 23 (40, 3) hat BV ein Glossem aufgenommen, uxor statt mater. Dem Sohn ist es um die Mutter, nicht um die Gattin seines Vaters zu thun.
- 4, 2 (68, 24) novissima vitae mentis integritas est in mea potestate, brevi non habebo nec mortem. victae was BV bietet, ist unmöglich; denn gerade durch ihr Handeln bleibt die mens invicta, integra, und dies sich zu wahren, ist die letzte That seines Lebens. Obendrein stehen vitae und mortem in gesuchtem Gegensatze.
- 4, 4 (70, 14) giebt β V den richtigen Text: multa praestaret propiora prospera, laetos incipientes annos. propiora ist zeitlich zu verstehen = multa prospera quae propiora sunt, cum laeti incipiant anni. propriora dagegen in B ist unverständlich.
- 4, 5 (71, 16) bietet BV et densissima. et in den Text aufzunehmen habe ich jedoch Bedenken getragen, weil dadurch die mit Zeile 14 beginnende Kette von Asyndeta unterbrochen und somit deren rhetorische Wirkung vernichtet werden würde.
- 4, 14 (80, 13) haec credo, pater, terrori primis fuisse mortalibus, mox admirationem consumpta novitate meruisse. paulatim deinde hoc quod stupemus, animus ausus diligenter adtendere in arcana naturae sacrum misit ingenium, et ex adsiduis observationibus notisque redeuntibus latentium ratione collecta pervenit ad causas. In dieser Auseinandersetzung über das Entstehen der Astrologie unterscheidet der Deklamator wohl nach älteren Quellen verschiedene Stufen, deren es bedurft hat, um so weit zu kommen; zunächst Furcht vor den überwältigenden Wundern des Himmels, dann staunende Be-

<sup>1</sup>b) offert in B ist durch die vulgäre Aussprache von au zu erklären.

wunderung derselben, weiter deren schärfere verstandesmäßige Beobachtung, endlich das Auffinden bestimmter Gesetze dafür. Eine Parallelstelle dazu, die wohl direkt auf Ps. Quint. zurückzuführen ist, hat Becker 16) aus Firmicus Maternus de error. 17, 14 (102, 4 H.) aufgefunden. Nun ist in BV überliefert in arcana naturae sacro misit ingenio, \beta und Firmicus bieten sacrum misit ingenium. Hammer S. 57 wollte die Lesart von BV halten, indem er se vor sacro einfügte. Ich bin β gefolgt, nicht nur, weil hier der Text dieser Recension durch Firmicus gestützt wird, sondern auch, weil der Sinn diese Lesung zu fordern scheint. Weniger sich selbst versenkt der Geist (animus = θυμές) mit Hilfe des ingenium in die Natur, nein, er schickt den Verstand (ingenium = vous), der ihn ablöst, nachdem die Bewunderung aufgehört hat, das beherrschende Gefühl zu sein, zur Ergründung der arcana vor, der nun selbständig und selbstthätig weiter forschen und arbeiten soll. Dadurch gewinnt auch der Gedankenfortschritt an Rundung und Schärfe. Auch S. 81, 10 ist ingenio für ingenium tiberliefert, und hier in beiden Klassen, denn Schultings Konjektur dürfte doch das Richtige treffen, da der Gegensatz ist, wahre und falsche Kunst, nicht ingenium der Kunst und eventus, oder was man sonst will.

Zu 8, 9 (153, 27) sei bemerkt, daß die zweite Klasse die im Archetypus fälschlich nach duobus aus Zeile 23 wiederholten Worte: sed ut incertam orbitatis evadat in richtiger Erkenntnis des Sachverhaltes getilgt hat, während sie BV, die mittelalterliche Recension und dadurch unsere Ausgaben fälschlich im Texte behalten haben.

4.

1, 14 (16, 10) ist der Lesart von BV: nam quod uno ictu occisus est senex autem ad quem suspicio magis respicit? tu praeparare corpus illuc ad ictus potes, dum videris amplecti, schwerlich durch die Aenderung von β ad te suspicio magis respicit mit Weglassung von autem aufzuhelfen. Näher liegt bei der Eigenart unserer Ueberlieferung, kleine Worte auszulassen, haec vor autem einzuschieben, so daß der Satz haec autem ad quem suspicio magis respicit Parenthese wird,

<sup>16)</sup> Philol. N. F. 15, 476.

und der Hauptsatz emphatisch ausgelassen ist. Der Sinn des Ganzen ist dann: Denn, daß der Greis durch einen Stoß getötet worden ist, - auf wenn aber paßt dieses Verdachtsmoment mehr; natürlich als auf dich, ist ausgelassen, weil selbstverständlich, es war vielleicht als durch eine Geste markiert gedacht, - du konntest dir für den Stoß den Körper zurechtrücken, während du ihn zu umarmen schienst.

- 1, 16 (18, 4) bieten die Handschriften nolo, inquit, iuvenis, utaris amoena domus parte nescisque nitidioribus tectis elaborata sunt. Für das unmögliche nescisque giebt die Vulgata: ne haec quae. Dessauer hat gesehen, daß nescisque falscher Worttrennung sein Dasein verdankt, und stellte mit engerem Anschluß an das Vorhergehende sowie an die Ueberlieferung ne sic quae her, wodurch alle anderen Aenderungen überflüssig werden.
- 2, 24 (40, 6) In den Worten perire lumina candentia ist candentia singulär, wenn auch dem Stile unseres Deklamators schließlich zuzutrauen. Indes Rohdes leichte Aenderung cadentia scheint mir doch bei weitem vorzuziehen zu sein. Dadurch wird an die letzten Augenblicke des Menschenlebens erinnert, und insofern liegt eine Spekulation auf das Mitleid der Richter darin, die äußerst passend ist, da unsere Stelle dem Epilog angehört. Drohte ja auch wirklich dem Jüngling die Gefahr, das Leben zu verlieren. Und die Augen eines Blinden haben den früheren Glanz verloren, so daß man recht wohl lumina cadunt auf den Augenblick übertragen kann, in welchem diese Veränderung eintritt.
- 3, 2 (43, 10) ut tua quoque sententia quisquam vir, et Romanus et miles, nimium pudicus sit, apud quod stante principia gerendum est. So lesen BV; dagegen \$: apud quem ante principia agendum est, um den Text lesbar zu machen. Für das seltenere gerendum ist agendum gesetzt, apud quem soll natürlich auf Marius gehen, was außerordentlich kühn wäre, da es der Struktur des Satzes nach auf miles bezogen werden muß. So müssen wir zu einer anderen Aenderung greifen. Dessauer war auf dem rechten Wege, aber sein Vorschlag: apud te quod est ante principia befriedigt nicht recht, selbst wenn man vor apud stark interpungiert. Besser wird

die Sache, wenn man mit Klotz noch cui vor apud einsetzt.

- 3, 19 (57, 13) Um Marius für den Soldaten günstig zu stimmen, wird auch der Streit zwischen Patriziern und Plebejern verwendet. Daher heißt es: adhuc fortasse patricium valuerit genus, sed ductu tuis longa serie dignitatis ordinem, ipsa virtutum condicione meliorem fecisti. Der Hauptgedanke liegt klar vor Augen. Gegenübergestellt sind sich adhuc valuit patricium genus und meliorem fecisti virtutibus ordinem natürlich den ordo, welchen er selbst vertritt, also tuum, nicht tuis, wie die Handschriften haben 17). longa serie dignitatis ist vermittelst des Participiums damit zu verbinden, und deshalb ist für ductu ductum in den Text zu setzen.
- 4 arg. (67, 13) hat bereits die im 12. Jahrhundert vorgenommene Recension der Deklamationen voluntariae vor mortis eingeschoben, da dies die stereotype Form unserer lex bei den Deklamatoren ist.
- Zu 4, 16 (82, 21) möchte ich ausdrücklich bemerken, daß mir durch Aufnahme von Hammers Konjektur die Stelle noch nicht endgültig geheilt scheint; das Richtige ist hier meiner Meinung nach noch zu finden.
- 4, 17 (83, 18) scheint man zunächst, wenn man den Satz nur für sich betrachtet, mit der handschriftlichen Ueberlieferung et nimis scil. conspicuus eram auskommen zu können; sobald man aber die ganze Periode ins Auge faßt, wird man zugeben müssen, daß ein Verbum gefordert wird, und da ist Hammers eminui vortrefflich.
- 4, 20 (86, 1) Die Lesart der Handschriften: felicior ille prorsus est palam occidisse quem timeas ist natürlich unmöglich. Im Anschluß an die Vulgata, die einfaches felicius bietet, habe ich felicius illud in den Text gesetzt. Zu erwägen wäre freilich auch die andere Möglichkeit, felicior ille stehen zu lassen und nach est etwa den Ausfall eines Relativsatzes anzunehmen.
- 5, 2 (90, 7) habe ich zwar die Lesart von  $\beta$ : relaturus vobis, iudices, ordine malorum meorum eventum im Texte belassen, zu bedenken ist aber, ob nicht ordinem namhic malorum

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup>) Ueber die Vertauschung von is und u vgl. Ribbeck, prolegomena in Vergilium, S. 247.

in BV auf ordine omnem hic malorum eventum führt, wodurch wir eine gute Verstärkung erhalten: die gesamte Kette meiner Leiden der Reihe nach.

- 5, 9 (96, 25) ist einstimmig außer im Montepessulanus überliefert: quod sit facinus illud cuius ultionem debeat exigere aliquid de fame patris. Aber dieses Ansinnen stellt keine Sache, sondern eine Persönlichkeit, hier ganz konkret der Sohn. Deshalb steht schon im Montepessulanus aliquis. Noch richtiger schreibt Dessauer aliqui, wodurch auch das aliquid des Archetypus erklärt wird, denn das d in aliquid ist natürlich Dittographie des d von de.
- 5, 12 (98, 28) hunc primus nascendi locus, illum gratiorem prior fecit infantia. So lautete die Ueberlieferung des Archetypus, wie uns BV lehrt. prior ließ β, da es keinen Sinn giebt, kurz entschlossen weg, ein Vorläufer Dessauers 18), der es S. 83 als Glossem erklärt. Die Vulgata gab praefecit, neben dem Komparativ gratiorem eine Tautologie. Burmann wird mit patri wohl das Richtige getroffen haben.
- 5, 17 (104, 9) in sua supra vincla, was die Handschriften bieten, ist unmöglich. Deshalb läßt die Vulgata einfach supra aus. Dessauer hält dagegen an in sua supra fest und nimmt lieber eine Lücke an. tabe scheint ihm ausgefallen zu sein. Das ist wenig einleuchtend. Wenn man bedenkt, daß zu den Qualen der Krankheit, die an und für sich schwer genug sind, noch die kommen, die der Druck der Fesseln verursacht, so liegt sehr nahe, für in sua zu schreiben insuper.
- 6,14 (123,27) wird statt reliqui, was β aus dem verderbten Archetypus hergestellt hat, nach Anleitung von B reliquisset und V reliqui sed wohl reliquisse se herzustellen sein.
- 6, 14 (124, 12) hatte der Archetypus, wie B zeigt, die richtige Lesart versehentlich um einen Buchstaben verkürzt, eine Korruptel, die dann in V und im Montepessulanus noch weiter gebildet ist. Für eius si ist nämlich, wie Klotz gesehen hat, ei iussi zu schreiben. β giebt einfach iussi.
- 7,7 (139,24) scheint mir Burmanns Konjektur artes für artus eine unbedingte Notwendigkeit zu sein. Schon servilium

 $<sup>^{18}</sup>$ ) Seine Angabe, daß auch  $\beta$  prior habe, ist nach den Kollationen ein Irrtum.

pectorum recessus des parallelen Satzes fordert einen entsprechenden Begriff. Ebenso weist das Folgende darauf hin, daß es sich um besondere Schliche und Kniffe handelt, vermittelst derer die Sklaven die Qualen der Folter leichter zu tragen wissen. Ziemlich nichtssagend dagegen wäre die Aussage, daß die Glieder der Sklaven von der Folter betroffen werden.

- 7, 9 (142, 9) macht Dessauer sehr hübsch aus dem überlieferten ve saeve. Die Verbindung saeve, crudelis findet sich noch 10, 9 (196, 11) und 18, 16 (335, 1); vgl. auch 17, 6 (305, 24).
- 8, 5 (150, 5) lesen wir in der Beschreibung, wie es der Mutter gelungen ist, endlich den einen Sohn doch am Leben zu erhalten: dum labentes oculi ad nostras exclamationes nostrosque planetus amissa paulatim luce laxantur. Dabei bereitet amissa luce dem Verständnisse Schwierigkeiten, da es nicht zu laxantur paßt. Selbst wenn lux übertragen stünde = Leben, Hilfe, Rettung, ist uns wenig geholfen, da man dann eher iam statt paulatim erwartet. Deshalb ist es mir höchst wahrscheinlich, daß die Itali, welche ammissa herstellten, Recht haben. Die schon brechenden und zur Lichtaufnahme infolge ihrer Schwäche bereits unfähig gewordenen Augen erholen sich wieder und gewähren so allmählich dem Lichte wieder Zutritt.
- 8, 13 (157, 22) ist überliefert: et quandoque (quando V) sit, necesse est alter ex geminis. quod pariter languerunt, non sic accidit quomodo fratribus, sed quomodo duobus. Diesen sinnlosen Worten sucht die Vulgata durch Aenderung von alter in aliter aufzuhelfen. Doch dadurch entsteht nur eine Tautologie; denn das was aliter ausdrücken würde, steht schon da in quomodo duobus. Ein anderer Weg, aliter ganz zu streichen, dürfte sich auch nicht empfehlen. Deshalb ist Dessauer auf den Gedanken gekommen, es sei etwas ausgefallen, und dem schließe ich mich an, nur daß ich extinguatur für das von ihm vorgeschlagene expiret eingesetzt habe, weil sich so der Ausfall des Wortes nach alter leichter erklären läßt.
- 8,17 (161,5) hoffe ich dadurch die Schwierigkeiten aus dem Wege geräumt zu haben, daß ich rationi für das überlieferte rationis 19) geschrieben und dieses zu sufficit gezogen habe, während man das überlieferte rationis von aliquid ab-

<sup>19)</sup> Zusatz des s vor sufficit leicht erklärlich.

hängig zu machen und danach zu interpungieren pflegte, so dass sufficit quod den Anfang eines neuen Satzes bildete.

9,16 (182,5) ist offenbar zu lesen: haec me magis decet impensa quam vestis, argentum. ubi pecunia melius poni potest quam ubi laus emitur, ubi faenus bonitatis extenditur? In den Handschriften ist dagegen eine Zeile der Vorlage an falsche Stelle geraten; denn wir lesen: quam vestis argentum, quam ubi laus emitur, ubi pecunia melius poni potest, ubi faenus, bonitatis extenditur, was sich die Vulgata durch Einsetzung einiger Partikeln folgendermaßen zurecht machte: haec me magis decet impensa quam vestis quam argentum quam ubi laus emitur, ubi enim pecunia melius poni potest quam ubi faenus bonitatis extenditur? Den rechten Weg erkannte zuerst Gronov, doch nahm derselbe an den Worten noch so willkürliche Aenderungen vor, daß auch das Beachtenswerte seines Vorschlages keine Anerkennung fand, und noch Burmann den Text der Vulgata abdruckte.

Die Bezeichnung locus corruptissimus hätte 9, 18 (184, 7) verdient; denn da lesen wir: calamitatis auctori criminis causa (causas V β) vulgus egereret odiorum. Um einen vernünftigen Sinn herauszubekommen, hat die Vulgata criminis einfach unterdrückt und im übrigen so geschrieben: calamitatis auctori causas vulgus regereret odiorum. Vielleicht aber kommt man durch Anschluß an den Bambergensis mit leichteren Mitteln zu einem ebenfalls befriedigenden Ergebnis. Ich schlage nämlich vor: calamitatis auctori criminis causa vulgus se gereret odiosum. Damit das Volk sich nicht dem Urheber des Elendes feindlich zeige auf Grund seines Vergehens.

Einige Zeilen weiter 9, 19 (184, 23) ist in at ille me redemit cui nihil debui, debui falsch; denn es kommt nicht darauf an, ob der Loszukaufende dem Käufer verpflichtet ist, sondern umgekehrt, ob dieser durch den Kauf eine Verpflichtung gegen jenen ausgleichen kann. Und das hat Dessauer durch die äußerst einfache Aenderung debuit aufs beste ausgedrückt. Das retuli der Vulgata und Burmanns Konjektur praebui sind damit erledigt.

9, 21 (186, 14) ist überliefert inclusos, so daß es auf homicidas und mit auf sacrilegos und incendiarios bezogen werden muß. Da wird wohl jeder sagen: "Und das von Rechts wegen, die verdienen es nicht anders". Aber wie kommt unser iuvenis dazu, dieses Los zu teilen? Denn das ist das Schlimme, wodurch er auf die Richter Eindruck machen kann, daß er dieselbe grausame und entwürdigende Behandlung hat durchmachen müssen wie gemeine Verbrecher. Und diesen Gedanken legen wir in den Satz, indem wir inclusus herstellen.

### Stellenverzeichnis.

|                 | Seite .        | Seite                       |                 | Seite |
|-----------------|----------------|-----------------------------|-----------------|-------|
| 1, 11 (13, 13)  | 420 4, 13 (7   | 79, 24) 425                 | 6, 16 (126, 5)  | 436   |
| 1, 11 (13, 23)  | 420 4, 14 (    | 80, 13) 437                 | 6, 18 (127, 14) | 436   |
| 1, 14 (16, 10)  | 438 4, 14 (8   | <b>31</b> , 10) <b>438</b>  | 6, 20 (129, 24) | 429   |
| 1, 16 (18, 4)   | 439 4, 16 (8   |                             | 7, 7 (139, 24)  | 442   |
| 2, 6 (25, 21)   |                | 33, 18) <b>440</b>          | 7, 8 (140, 21)  | 429   |
| 2, 10 (28, 22)  |                | 86, 1) 440                  | 7, 9 (142, 9)   | 442   |
| 2, 16 (34, 11)  | 421 4, 21 (8   | 36, <b>27</b> ) <b>4</b> 35 | 7, 10 (142, 26) | 429   |
| 2, 21 (38, 7)   | 421 4, 22 (8   | 37, 12) 425                 | 7, 10 (143, 11) | 429   |
| 2, 21 (38, 16)  | 434 4, 22 (8   |                             | 8, 3 (148, 5)   | 430   |
| 2, 23 (40, 3)   | 437 5 arg.     | (88, 14) 426                | 8, 4 (149, 18)  | 430   |
| 2, 24 (40, 6)   | 421 5, 2 (90   | ), 7) 441                   | 8, 5 (150, 5)   | 442   |
| 2, 24 (40, 6)   | 439 5, 3 (9)   | 1, 3) 426                   | 8, 6 (150, 20)  | 430   |
| 3, 2 (43, 10)   | 439 5, 4 (9)   | 1, 15) 435                  | 8, 9 (153, 27)  | 438   |
| 3, 8 (47, 22)   | 422 5, 4 (91   |                             | 8, 9 (154, 5)   | 430   |
| 3, 13 (52, 7)   |                | 2, 13) 435                  | 8, 10 (154, 19) | 430   |
| 3, 16 (54, 18)  | 434 5, 5 (92   | 2, 18) 426                  | 8, 11 (155, 8)  | 430   |
| 3, 16 (54, 22)  | 422 5, 6 (93   | <b>3, 23)</b> 426           | 8, 12 (156, 27) | 431   |
| 8, 17 (55, 17)  |                | i, 17) 436                  | 8, 13 (157, 10) | 431   |
| 3, 18 (56, 3)   | 422 5, 7 (9)   | 5, 7) 426                   | 8, 13 (157, 17) | 431   |
| 3, 18 (56, 16)  |                | 3, 6) 427                   | 8, 13 (157, 22) | 442   |
| 3, 18 (57, 1)   |                | 6, 15) 427                  | B, 16 (160, 14) | 424   |
| 3, 19 (57, 13)  |                | 3, 25) 441                  | 8, 17 (161, 5)  | 443   |
| 3, 19 (57, 16)  | 423 5, 10 (    | 97, 16) 427                 | 8, 17 (161, 19) | 431   |
| 3, 19 (58, 1)   |                | 97, 20) 426                 | 8, 17 (161, 22) | 431   |
| 4 arg. (67, 13) |                |                             | 8, 17 (162, 1)  | 431   |
| 4, 1 (68, 1)    | 423   5, 12 (9 |                             | 8, 18 (162, 14) | 437   |
|                 |                |                             | 8, 19 (163, 10) | 424   |
|                 |                | 101, 16) 436                | 8, 19 (164, 7)  | 432   |
|                 | 437 5, 17 (    |                             | 9, 3 (170, 2)   | 432   |
| 4, 4 (71, 9)    |                | 106, 12) 428                | 9, 3 (170, 13)  | 433   |
| 4, 5 (71, 16)   | 437 5, 20 (1   |                             | 9, 8 (173, 25)  | 433   |
| 4, 5 (71, 21)   | 424 6, 14 (1   |                             | 9, 14 (179, 13) | 433   |
|                 | 434 6, 14 (1   | 124, 5) 428                 | 9, 16 (182, 5)  | 443   |
| 4, 8 (74, 21)   |                | 124, 12) 441                | 9, 18 (184, 7)  | 443   |
| 4, 9 (76, 16)   | 424 0, 15 (    | 125, 10) 428                | 9, 19 (184, 23) | 443   |
| 4, 12 (78, 16)  | 425 6, 16 (1   | 25, 14) 428                 | 9, 21 (186, 14) | 443   |
| 4, 12 (78, 27)  | 425            |                             |                 |       |

Leipzig.

Georg Lehnert.

#### XXV.

## Topica carminum sepulcralium latinorum.

Titulorum sepulcralium latinorum tantus numerus ad nostram aetatem pervenit, ut primo oculorum obtutu difficile non videatur de titulorum ratione ac fontibus satis recte iudicare. Eo autem magis mirandum est, quod a viris doctis adhuc in titulorum latinorum fontes adeo non inquisitum est. Cuius rei causam magna ex parte hanc esse puto, quod titulorum materia ante Carmina latina epigraphica a Buechelero edita in tot voluminibus Corporis inscriptionum latinarum dispersa fuit. Itaque Buecheler, vir egregius, vel ideo optime meritus est, quod titulos metricos, ad quos imprimis quaestio nostra spectabit, collectos in duobus tomis (tom. I 1895, tom. II 1897 sumptibus Teubnerianis) edidit; qua re effectum est, ut titulorum materies in plurium manus venire possit.

Neque vero hoc solum est, cur Buecheleri editionem tanti aestimemus, sed etiam cum adnotationes scitas singulis titulis ille affixerit, ad titulos intellegendos multum contulit. Hae scilicet adnotationes titulis additae praecipue ad interpretationem ipsam pertinent, id quod ratio ac consilium editionis postulant. Vir doctissimus tamen non prorsus neglexit in fontes inquirere; itaque non raro similes locos ex Romanorum scriptoribus, praecipue poetis, haustos invenimus ascriptos; Romanorum dico, nam rarissime in explicandis titulis Graecorum literas in partes vocat.

G. Kaibel demum, vir inscriptionum graecarum peritissimus, brevi dissertatione in Hermae vol. XXXV p. 567 sq. publicata Romanorum titulos sepulcrales et re et forma a Grae-

cis pendere nonnullis exemplis ostendit. Qua re iis, qui titulorum latinorum fontes investigandos sibi proponunt, quomodo quaestio instituenda sit, indicavit. Ac radices latinorum titulorum sepulcralium profecto ea, quam Kaibel monstravit, via reperiri posse, ex graecis titulis cum latinis comparatis satis apparebit.

Sed priusquam materiam locorum collectorum oculis subiciam, primum pauca universim de titulis sepulcralibus praemittam, deinde paucis summatim comprehendam, quibus fontibus Romani in titulis sepulcralibus componendis usi sint.

Tituli ab literarum generibus eo differunt, quod titulos mortuis vel amicis vel cognatis componendi mos angustis finibus non includitur; non solum certus hominum doctorum ordo, sive poetae sive philosophi, titulos conscribunt, sed unusquisque doctus vel indoctus homo, dummodo lapicidae conducendi opes habeat, recordationem mortui cognati posteritati commendaturus titulum sepulcro inscribendum curat. Nam omnes homines eorum, quos amabant, memoriam in superstitum animis quam diutissime retineri cupiunt.

Quae cum ita sint, manifestum est non omnes, qui elogia monumentis insculpenda curaverunt, ipsos illa composuisse, sed putandum est alterum ab altero aut totos titulos mutuatum esse, aut, quod plerumque factum est, sententias alienas in suum usum contulisse. Nonnulli homines eruditi, graecis scilicet fontibus usi, titulos in defunctos cognatos composuisse videntur, qui monumentis incisi et in locis publicis funeribus destinatis omnium oculis subiecti ab aliis parum eruditis transscripti sunt. Nonnullis exemplis rem illustrabo. Titulum (Bch. 164):

'Quod par parenti fuerat facere filium, mors immatura fecit, ut faceret pater.'

iterum ac saepius offendimus aut verbotenus transscriptum aut leviter mutatum, interdum etiam vitiis deformatum: conferas Bch. 165—178. 103. 1486. 1546. 1794. 818. 1156. 976. 1050.

Haec eiusdem sententiae alia conformatio:

'Si non fatorum praepostera iura fuissent, mater in hoc titulo debuit ante legi.' occurrit in his titulis: Bch. 1480. 1482. 1483. Titulorum 970 et 971 partim alter ex altero fluxit ita, ut tituli 970, qui truncatus servatus est, versus ad exemplum tituli 971 expleri possent. Titulus:

'Vivite felices, moneo: mors omnibus instat.' aut eadem aut paulo mutata forma saepius legitur: 1004. 485. 486. 803—805. 1081. 1082.

Porro tit. 1085 = 1086. 965 = 966. 1091 = 1092 = 1093 = 1094 = 1095.

Haec exempla sufficient, quibus demonstretur, quantopere in conscribendis titulis alter ab altero pendeat.

Si rem ita se habere videmus, quo factum sit, simul intellegimus, ut multi tituli vitiis foedati sint. Putandum enim est eos, qui aliorum titulos in suam rem converterunt, saepe falso intellexisse ea, quae exscripserunt, ita ut varia vitia facile titulis subrepere possent 1).

Aliam de his rebus sententiam protulit Cagnat (Revue de philologie XIII, 51 sqq.). Inde, quod saepissime complurium monumentorum tituli aut paene omnino aut partim consentiunt, lapicidis ad titulos sepulcrales componendos libros quosdam praesto fuisse Cagnat conclusit, in quibus sententiae titulorum frequentatae fuerint collectae; ex his exemplariis lapicidas sententias hausisse in titulosque confudisse. Qua re factum esse, ut tot tituli iterum ac saepius eadem forma in monumentis legerentur.

Sed Cagnati sententia ne in uno quidem firmo argumento nititur. Haec contra eius argumentationem dicenda sunt: verisimile non est superstites cognatos, qui defuncto monumentum faciendum locant, lapicidae mandare, ut carmen sepulcrale in defuncti honorem condat. Immo res plerumque ita se habebit, ut superstites aut ipsi titulum composuerint, aut, si parum eruditi erant, ex aliis monumentis in coemeteriis vel in viis collocatis transscripserint. Lapicida autem titulum, quem accepit, monumento insculpsit. Hoc modo pleraque monumenta sepulcralia orta esse videntur.

Deinde si Cagnat de his rebus recte iudicasset, si profecto lapicidae formulas quasdam ex libris suis haustas con-

<sup>1)</sup> Nonnulla exempla titulorum vitiis depravatorum collegit Cagnat Revue de philologie tom. XIII p. 58 sq.

fudissent, ii tituli, quibus eaedem sententiae proferuntur, ad verbum inter se consentirent necesse esset. Atqui tituli rarissime verbotenus inter se consentiunt. Proinde Cagnati opinionum commenta mittamus in eaque sententia acquiescamus, quam supra explanavimus: a nonnullis eruditis hominibus, qui graecis utebantur fontibus, titulos in defunctos compositos esse; hi monumentis incisi et in locis publicis funeribus destinatis omnium oculis subiecti ab aliis parum eruditis transscripti sunt.

Sed unde illi homines eruditi, quorum titulos ab aliis multis exscriptos esse diximus, ipsi argumenta et sententias suorum titulorum sumpserunt? Iam Georgius Kaibel in ea, quam supra commemoravi, disputatione Graecos auctores significavit.

Romani quod in titulis componendis Graecorum vestigia presserunt, nemini mirum videbitur; immo mirandum esset, si non Graecis paruissent, si quidem iam fere ab anno 250 a. Chr. n. Graecos in literis omnibusque fere ingenii studiis Romanorum magistros fuisse plurimumque valuisse satis constat.

Ac primarius titulorum latinorum fons fuerunt Graecorum tituli et epigrammata sepulcralia 2). Hoc iam inde apparet, quod Romani iisdem formis elogia sua vestiverunt atque ornaverunt, quibus Graeci usi sunt: in utriusque populi monumentis defunctus plerumque praetereuntem viatorem vel hospitem alloquitur oratque eum, ut paululum subsistat fataque misera legat. Qui orationis vestitus apud Romanos item atque apud Graecos in tertio quoque titulo offenditur, ut quivis hanc dicendi consuetudinem apud Graecos et Romanos eandem esse facile cognoscere possit. Hoc casu factum esse non potest, sed Romanos a Graecis mutuatos esse in propatulo est. Quid, quod Romani usque ad eam imitationem processerunt, ut sententiam quandam ad vestitum tituli pertinentem, etiamsi V in contextum tituli minime quadraret, tamen titulo insererent, qua de causa titulos saepe vix intellegeremus, nisi graeca exempla viam nobis monstrarent. Hoc Kaibel exemplo quodam demonstravit p. 568.

<sup>2)</sup> Epigrammata sepulcralia Anthologiae ad nostram quaestionem idem valent ac tituli lapidibus incisi; nam Anthologiae carmina partim illorum exemplaria sunt, partim ex illis titulis imitatione expressa.

Atque Romani ut formam titulorum a Graecis acceperunt, ita argumenta quoque ex graecis exemplis petiverunt; immo interdum Romani totos titulos graecos immutatos in linguam vernaculam verterunt. Nos, quamquam graecorum titulorum multo minorem numerum servatum habemus quam latinorum, etiam hodie exemplis ostendere possumus, graeca epigrammata sepulcralia in linguam latinam versa lapidibus incisa esse. 

Exemplis rem illustrabo 3):

1. [Bch. 1498] 'Evasi, effugi, Spes et Fortuna valete, nil mihi vobiscum est, ludificate alios.'

Graecum exemplum hoc est (AP IX 49, incerti auctoris): Έλπὶς καὶ σὰ Τύχη, μέγα χαίρετε, τὸν λιμέν' εδρον.

οὐδὲν ἐμοὶ χύμιν. παίζετε τοὺς μετ' ἐμέ.

2. [Bch. 244] 'quod edi bibi mecum habeo, quod reliqui perdidi.' cuius tituli scriptor aut usus est hoc graeco exemplo [Bericht über 2 Reisen im südwestl. Kleinasien von Heberdey und Kalinka (Wien 1896) p. 5 No. 16]:

ά ἔφαγον ἔχω, ὰ κατέλιπον ἀπώλεσα.

aut ambo tituli a communi tertio graeco fonte pendent 4).

3. [Bch. 169] 'Quod decuit facere filiam parentibus maesti parentes suae fecerunt filiae.'

cuius tituli versus 1 redit in Diotimi epigrammate A. P. VII 261:

έπρεπε δ' έχ παιδός μητέρα τούδε τυχείν.

4. [Bch. 1532] 'mortua heic ego sum et sum cinis, is cinis terrast, sein est terra dea, ego sum dea, mortua non sum.' qui titulus expressus est ex hoc epigrammate [Bergk PLG\* II 239]:

εἰμὶ νεπρός, νεπρὸς δὲ πόπρος, γῆ δ' ἡ πόπρος ἐστίν, εἰ δέ τε γῆ νεπρός ἐστ', οὐ νεπρός, ἀλλὰ θεός.

Verum ne procemii terminos excedam, haec exempla sufficiant; collatione graecae et latinae materiae, quam infra instituturus sum, clarius etiam elucebit, Romanos in titulis scribendis imprimis graecis carminibus sepulcralibus usos esse <sup>5</sup>).

<sup>3)</sup> Exemplorum, quae attuli, primum et quartum iam alii ante me indicaverunt.

<sup>4)</sup> De his et similiter conformatis titulis infra accuratius disputabo.
5) Quamquam multa Graecorum epigrammata sepulcralia post Christum natum scripta ad aetatem nostram pervenerunt, tamen cavendum est, ut ne specie seducti iudicemus Graecos a Romanis mutuatos esse;

Sed alium etiam fontem praeter graecos titulos sepulcrales haud parvi momenti fuisse videbimus.

Iam veterum Graecorum temporibus separatim certas philosophorum scholas exstitisse, quae imprimis de morte, praeterea de exilio, de interitu patriae, de servitute, de debilitate, de caecitate, de omni casu, in quo nomen poni solet calamitatis, disputarent, inter omnes constat 6).

Hoc genus consolatorium 7), quod dici solet, a Romanis, utpote qui omnia sua consilia factaque ad utilitatem vitae dirigerent, receptum est intenteque excultum. Consolationum quae fuerint argumenta, clare perspicimus ex Plutarchi q. d. consolatione ad Apollonium amicum scripta. Quae Consolatio integre servata eo pluris aestimanda est, quod maximam partem Crantoris Academicae sectae philosophi Consolationem πένθους inscriptam, nunc deperditam expressit. Ex eodem fonte Cicero quoque Consolationem suam non iam asservatam et aliqua quidem ex parte Tusculanarum disputationum libros I et III hausit.

Nos igitur de Plutarchi personati Consolatione ad Apollonium scripta considerantes videmus eius auctorem ex philosophorum praecipue popularium, qui dicuntur, et cynicorum et stoicorum scriptis et ex poetarum fabulis eos locos, qui ad consolandum apti videbantur, in Consolationem recepisse in eiusque contextum inseruisse ita ut tales Consolationes quasi florilegia esse videantur. Imprimis tragicorum poetarum, quippe qui saepe sententiis communibus fabulas exornaverint, scrinia compilata esse videntur. Itaque si quam sententiam ab Euripide profectam in titulis sepulcralibus offendimus, colligere non opus est eam ex ipso Euripide sumptam esse, sed multo verisimilius esse videtur, illam sententiam consolatoriam Consolationi nescio cui intextam fuisse, ex qua in titulos se-

immo semper res ita se habet, ut et graecus ille titulus et latinus ex

tertio aliquo graeco fonte hausti sint.

6) conf. Cic. Tuscul. III 34, 81.

7) De Consolationibus nuper scripserunt: Gercke, Tirocinium philologum p. 28—70 (Berol. 1883). — Buresch, Consolationum a Graecis Romanisque scriptarum historia critica (Leipziger Studien IX, 1) 1886. - Schantz, De incerti poetae Cons. ad Liv. deque carminum consolatoriorum apud Graecos et Romanos historia (Marburg 1889). — Skutsch, Pauly-Wissowa s. v. 'Consolatio'.

pulcrales recepta sit. Nam manifestum est eum qui in luctu erat carmenque sepulcrale compositurus erat, non poetarum opera evolvisse, ut argumenta elogii sibi pararet, sed eos libros adisse, qui ad luctum compescendum pertinebant atque solacia praebituri videbantur.

Forma, quae in Consolationibus est adhibita, quasi dialogi est, ita ut scriptor amicum maestum, cui Consolationem
dedicaturus est, loquentem inducat eiusque aegritudinem solaciis elevet. In quibus Consolationibus, quippe quae non ad
paucos doctos homines spectent, sed in populi usum scriptae
sint, de omnibus fere dolendi et consolandi sententiis, quae
vulgo circumferuntur, agi apertum est.

Quae cum ita sint, nemo mirabitur nobis titulos sepulcrales cum Consolationum argumentis conferentibus summas similitudines occurrere. Immo ex hoc fonte plurimae graecorum titulorum sententiae haustae esse videntur. Sic apud Graecos res se habet.

Quae autem ratio est inter Romanorum titulos et Consolationes?

Nonnulla exempla rem explanabunt: 8)

- 1. [Bch. 183] 'Usurae vitae sortem morti reddidit'. ') quo cum titulo conferri Hense iubet Cic. Tusc. I, 93: 'Pellantur ergo istae ineptiae paene aniles, ante tempus mori miserum esse. Quod tandem tempus? Naturaene? At ea quidem dedit usuram vitae tamquam pecuniae nulla praestituta die'.
- 2. [Bch. 119] 'cum diu ambularis, tamen hoc veniundum est tibi'. Simillimum est Senec. rem. fortuit. 2, 2: 'peregrinatio est vita: cum multum ambulaveris, domum redeundum est'.
- 3. [Bch. 1567] 'mors etenim hominum natura, non poena est'.

Paene ad verbum congruit cum Senec. rem. fort. 2, 1: 'Morieris: Ista hominum natura est, non poena'.

Nemo negabit in his, quos ascripsi, locis titulos recta via

<sup>8)</sup> Exempla, quia paene ad verbum tituli cum locis consolatoriis consentiunt, iam alii ante me notaverunt.

<sup>9)</sup> De hoc loco communi copiose infra dicam.

pendere ex Consolationibus. Alia exempla hic illic inserta infra invenies. Itaque non temere colligere videmur ad componendos latinos titulos sepulcrales non solum graeca epigrammata sepulcralia aut elogia expressa esse, sed praeter hunc fontem etiam Consolationes multum valuisse.

Consolationibus cognatissima sunt epicedia eaque carmina, quae Graeci θρήνους vocant, qualia iam antiquis temporibus et in defunctos laudandos et in superstites consolandos composita sunt. Velut de Graecorum threnis audiamus Aristidem rhetorem (εἰς Ἐτεων. ἐπικήδ. § 1 p. 212 Keil): οἰμαι δ' εἰ καὶ μήπω πρόσθεν θρῆνοι κατ' ἀνθρώπους ἐνομίσθησαν, νῦν γε ἐπὶ τῷδε δικαίως ἄν ἄρξασθαι. τί γὰρ οὐκ ἄν τις ὀδύραιτο; ..... ποῖος ταῦτα Σιμωνίδης θρηνήσει, τίς Πίνδαρος ποῖον μέλος ἢ λόγον τοιοῦτον ἐξευρών; κτλ.

De epicedia et threnos conscribendi consuetudine etiam verba fiunt in Dionysii Halicarnassei quae fertur arte rhetorica p. 26, 2 Us.: παραδείγματα δὲ αὐτῶν (scil. ἐπιταφίων) ἔστί που καὶ παρὰ τοῖς ἀρχαίοις, τοῦ μὲν κοινοῦ καὶ πολιτικοῦ παρά γε τῷ τοῦ 'Ολόρου καὶ παρὰ τῷ τοῦ 'Αρίστωνος, Λυσίας τε καὶ Υπερείδης καὶ ὁ Παιανιεὺς καὶ ὁ τοῦ 'Ισοκράτους ἐταῖρος Ναυκράτης πολλὰς ἡμῖν τοιαύτας ἰδέας παρέσχοντο. οὐκ ἀπορήσομεν δὲ οὐδὲ τῶν πρὸς ἔκαστον. ἐπεί τοι καὶ τὰ ποιἡματα μεστὰ τούτων, οἱ ἐπικήδειοι οὕτως ὀνομαζόμενοι θρῆνοί τε. ὡς αὕτως πλοῦτος πολὺς τῶν καταλογάδην ἐστὶ τοιούτων λόγων ἔν τε τοῖς πάλαι καὶ τοῖς ὀλίγον τι πρὸ ἡμῶν γενομένοις. λήξομεν δὲ οὐδὲ νῦν, ἔστ' ἀν γένος ἀνθρώπων καὶ τὸ χρεὼν ἐπικρατοῦν ἡ.

Huius literarum generis, quod omnibus antiquitatis temporibus viguit <sup>10</sup>), compluria exempla ad nostram aetatem pervenerunt, ut de threnorum atque epicediorum ratione etiam nunc satis certe iudicare liceat.

Ex epicediis enim nobis servatis apparet eos τόπους, qui ad luctum defunctorum et consolationem superstitum pertinent, in hoc quoque genere literario consueto more adhibitos fuisse. Itaque illa epicedia et threnos alium praeter Consolationes fon-

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>) Talia carmina etiam in poetarum Alexandrinorum favore fuisse, ex nonnullis fragmentis scimus; de quibus conferas Mallet, Quaest. Propert. (Gottingae 1882) p. 57.

tem titulis sepulcralibus et graecis et latinis fuisse apertum est.

Denique paucis mihi dicendum est, quid Romanorum poetae valuerint ad carmina sepulcralia fingenda. imitatione expressos invenimus poetas imprimis Augusti aetatis, in quibus Vergilius et Ovidius (cf. Büch. 1785-86) primum locum tenent 11). Sed hae imitationes fere ad formam tantummodo pertinent, id quod, quo factum sit, facile intellegitur: consolationum enim sententias non raro in carmina sepulcralia receptas esse supra vidimus. Consolationes autem plerumque oratione pedestri scriptae sunt; quid igitur mirum poetastros carminum sepulcralium, ut lugendi vel consolandi sententias in metricam formam redigerent, iis formis et enuntiationibus abusos esse, quae poetarum insignium carminibus propagatae in omnium memoria tum vigebant ideoque sua sponte iis se Crebro enim poetae seu epici seu elegiaci seu offerebant? lyrici, quia res ita fert, de morte ac funeribus verba facere coguntur. Sed poetae quia ipsi sententias ad mortem pertinentes ex consolatoriis scriptis repetiisse videntur, ad nostras quaestiones non multum pertinent.

Haec universim dicta sunto! Nunc ad materiam ipsam colligendam, id quod quodammodo absorbebit disputationem nostram, contento studio veniamus.

#### Pars I.

Primum quidem dicam de iis sententiis, quibus luctus et dolor superstitum hominum exprimitur.

§ 1. Carminum, quae ad nostram aetatem pervenerunt, magna pars est de hominum immatura morte; paene quinto quoque titulo superstites homines 'praematuram' vel 'immaturam' defuncti alicuius mortem conqueruntur, quam rationem etiam in graecis titulis sepulcralibus observamus, ubi ἄωρος θάνατος superstites parentes vel cognatos summo dolore afficit. Quia autem hae querimoniae vulgo proferebantur, scriptores consolatorii, ut dolorem maestorum superstitum compescerent, saepe de hac querendi causa egerunt. Exempli gratia affero Plut. cons. ad Apoll. 110 E: Nη Δί' ἀλλὰ τοὺς πολλοὺς

<sup>11)</sup> Conferas indicem III Buecheleri editionis, ubi "versuum auctores cognitores" collectos invenis.

χινεί πρὸς τὰ πένθη καὶ τοὺς θρήνους ὁ ἄωρος θάνατος. vel 110 F: οὐ φαύλως γὰρ ἄν δόξειεν ὁ παρὰ τῷ ποιητῆ 'Αμφιάραος παραμυθεῖσθαι τὴν 'Αρχεμόρου μητέρα δυσχεραίνουσαν, ὅτι νήπιος ῶν ὁ παῖς καὶ ἄγαν ᾶωρος ἐτελεύτησε. vel 113 C: 'Αλλὰ νὴ Δία τινὲς ὑποτυγχάνοντες οὐκ ἐπὶ παντὶ θανάτω τὰ πένθη δεῖν οἴονται γίγνεσθαι, ἀλλ' ἐπὶ τοῖς ἀώροις κτλ. vel 119 F: ἀλλ' ἄωρος ἐτελεύτησεν.

Etiam in latinis Consolationibus haec querimonia crebro auditur; unum exemplum pro multis ascribam: Senec. cons. ad Marc. XXI, 1, ubi Marcia Senecam consolantem sic interpellat: 'Nimis tamen cito periit et immaturus'. Quid, quod Seneca de 'immatura morte' peculiarem Consolationem 12) conscripsit?

§ 2. Immatura morte ideo summi dolores commoventur, quod spes in defuncto positae subito praeciduntur. Itaque non raro in titulis legitur, defunctum si longius vixisset, facile celeberrimum futurum fuisse.

Exempla:

[Bch. 8] 'mors perfecit tua, ut essent omnia brevia, honos fama virtusque, gloria atque ingenium. quibus s i in longa licuisset tibi utier vita, facile factis superasses gloriam maiorum'.

[Bch. 1170] 'quod si vita incolumis potuisset vincere fata, crevisset generis gloria magna mei'.

Similis sententiae forma in hoc graeco titulo [Kb. 39, saec. IV. a. Chr.]:

εί σε τύχη προϋπεμψε και ήλικίας ἐπέβησεν, ἐλπίδι γ'ἤσθα μέγας τῷ τε δοκείν Μακαρεῦ, ἡνίοχος τέχνης τραγικής ελλησιν ἔσεσθαι.

[Bch. 1166] 'quod si longa tuae mansissent tempora vitae, doctior in terris nulla puella foret'.

quo cum titulo conferas A P VII, 11 (Asclepiadis):

εί δ' 'Αίδας μοι

μή ταχὺς ήλθε, τίς ἄν ταλίχον ἔσχ' ὄνομα; vel Preger, Inscr. gr. metr. 36:

ε ὶ δὲ πολύν με χρόνον ζωὸν μίμνειν φθόνος αἰνὸς εἴασ', οὐκ ἄν τις μοι ἴσον κλέος ἔλλαχε φωτῶν.

<sup>12)</sup> cuius Consolationis fragmenta v. a ud Haasium III p. 423.

[Bch. 9] 'Magna sapientia multasque virtutes aetate quom parva possidet hoc saxum. quoiei vita defecit, non honos honore'.

versum 3 Bücheler sic interpretatur: 'non honestas sed vita defuit ad capessendum honorem'.

Similis est hic graecus titulus [Kb. 85]:
 ἤσκουν μὲν τὸ δίκαιον ἐμιμούμην τε τὸ καλὸν,
ἐν τῷ δ΄ ἐκτελέσαι λείπομαι οὐ δι΄ ἐμέ.
 Μοῖρα γὰρ οὐκ εἴασ', ἔστησε δὲ τέρμα κελεύθῳ.

[Bch. 422] 'spes mihi quam magna fuerat, si me mea fata tulissent'.

[Bch. 649, 7] 'ultra annos sapiens praeceps fata invida raptum, de cuius spe promittens sibi plurima mater . . .'

[Kb. 348] 'Ο φθονερός ζωής με τὸν ἄθλιον ἔφθασε δαίμων ἀρτιθαλεῖς αλάσας ἐλπίδας ήλιαίης.

[Kb. 497, 5] τίς ελπίδας εδάχρυσεν τὰς ἀτελὶς (sic!) γονέων, εἰς ἐμὲ δερχόμενος;

Haec exempla frequentatissimi loci communis sufficiant! Quae sententia, spes magnas parentum in liberis positas morte praematura ad irritum cadere, in eorum τόπων numero est, quos rhetores orationibus funebribus vel epitaphiis intexere solebant. Velut Aristides rhetor in ἐπιχηδ. εἰς Ἐτεων. or. ΧΧΧΙ, 1 (Keil): τί γὰρ οὐχ ἄν τις ὀδύραιτο; πότερον τὴν ἡλιχίαν ῆν ἔχων οἰχεται, ἢ τὴν ἀνδρείαν ἢ κέκρυπται κακῶς, ἢ τὴν σωφροσύνην ἦς οὐδ' ὰν παράδειγμα ραδίως εὕροι τις, ἢ τὰς ἐλπίδας ὧν στέρεται μὲν αὐτός, στέρονται δὲ οἰχέται καὶ φίλοι καὶ πόλις καὶ πᾶν ὅσον εἰς τὴν νῦν 'Ασίαν τελεὶ;

Quam sententiam profecto loci communis vim obtinere clarius etiam inde elucet, quod rhetores in iis scriptis, quibus de epitaphiis scribendis praecepta adulescentibus tradunt, sententiam nostram plus quam semel commendant. Menander enim rhetor in libro suo περί ἐπιδειχτιχῶν praecipit p. 435, 1 Sp.: ἐὰν δὲ νέος τύχη ὁ τελευτήσας, ἀπὸ τῆς ἡλιχίας τὸν θρῆνον κινήσεις, ἀπὸ τῆς φύσεως ὅτι εὐφυής, ὅτι μεγάλας παρέσχεν τὰς ἐλπίδας κτλ. p. 435, 29: οἴας εἰχεν ἐλπίδας ἐπ' αὐτῷ τὸ γένος, . p. 413, 15: ὁ μέντοι γε παραμυθούμενος ἐπιχειρήσας ἐχ τούτων ἐν τῷ πρώτῳ μέρει τοῦ λόγου, οἰον ὅτι νέος ῶν, ἄν

τούτο τύχη, παρ' ήλικίαν πέπτωκεν, οὐχ ὡς ἄν εὕξαιτό τις, καὶ γένος ἐστέρησεν τῆς ἐλπίδος καὶ γονέας καὶ πατρίδα. p. 419, 30: δ δεῖνα δὲ προεφήτευσεν αὐτὰ κάλλιστα, τῶν δὲ οἰκείων καὶ τῶν φίλων εὕελπις ἦν ἕκαστος . . . . κρείττους εἶχον ἐν τούτῳ τὰς ἐλπίδας οἱ τρέφοντες. ἀλλ' οἴμοι τῶν κακῶν καὶ τοίνυν οὖτος ἀνήρπασται.

§ 3. His querimoniis saepe laudatio adiecta est, qua animi et corporis virtutes illius praemature defuncti praedicantur. Cuius usus Lillge in dissertatione sua, quam scripsit "de elegiis in Maecenatem" (Vratislaviae 1901), p. 47 nonnulla exempla attulit. Haec addere mihi liceat:

Jam in titulo graeco sexti vel quinti saeculi a. Chr. n. hic mortui hominis laudandi mos occurrit (Hoffmann, Syll. epigr. gr. 17):

Σώφρων, εὐξύνετος Ξενάρης πινυτός, τὰ κάλ' εἰδώς . . .

Venustas et pulchritudo corporis laudatur Kb. 692: Μηνόφιλον τάφος οδτος ἔχει πολυπενθέα παῖδα, ὅν Χαρίτων τρισσῶν πανεπήρατον είδος ἔχοντα αἰνοτόχων γονέων φθόνος ἤρπασεν... quo cum titulo conferendum est Bch. 995 A 5:

'hoc Homonoea brevi condita sum tumulo, cui formam Paphie, Charites tribuere decorem'.

Vel Kb. 474: ἄρρενι δ' ἢιθέφ παιδείην ὥπασε Μοῦσα, ἢν 'Αίδης φθονερός νόσφισεν αὐξομένου.

conferas cum Bch. 422:

'spes mihi quam magna fuerat, si me mea fata tulissent, Musae mihi dederant puero facundus ut essem'.

In Consolationibus quoque haec sententia redit; conferas e. g. Sen. ad Pol. III, 1: 'Adiciamus si vis ad has querelas ipsius adulescentis interceptam inter prima incrementa indolem . . .'

§ 4. Gravissimus est luctus, si liberi vivis parentibus de vita decedunt. Nam naturae legibus repugnare videtur, si liberi prius quam parentes animam efflant parentesque iis funus faciunt, a quibus ipsos in sepulcrum conditum iri speraverunt. Itaque haec sententia in certam formulam redacta est, quam saepissime in cippis offendimus. Frequentissima huius loci communis conformatio haec est:

[Bch. 164] 'Quod par parenti fuerat facere filium, mors immatura fecit, ut faceret pater'.

[Bch. 169] 'Quod decuit facere filium parentibus, maesti parentes suae fecerunt filiae'.

Quam sententiam iisdem fere verbis vel paulum mutatis in his titulis scriptam videmus: Bch. 165—178. 103. 1486. 1546, 3—4. 1794, 3—4. 818. 1156. 976. 1050.

Romani hunc locum communem non primi adhibuerunt, sed in graecis carminibus sepulcralibus iam legitur sententia eadem forma expressa A. P. VII 261 (Diotimi):

ηιθέφ γὰρ σημα Βιάνορι χεύατο μήτηρ· ἔπρεπε δ' ἐχ παιδὸς μητέρα τοῦδε τυχείν.

vel A. P. VII 361 (inc. auct.):

Υίι πατήρ τόδε σήμα · τὸ δ' ἔμπαλιν ήν τὸ δίκαιον.

Fortasse miraris, quod in graecis titulis duo tantum exempla occurrunt. Neque vero neglegendum est titulorum sepulcralium graecorum multo minorem numerum servatum esse quam latinorum. Quae cum ita sint, mirum non est, quod in Graecorum titulis non tot numero exempla inveniuntur, quot in Romanorum titulis collegimus; immo ne hoc quidem mireris, si una alterave sententiae forma in Graecorum titulis omnino non invenitur; hoc enim magna quidem ex parte casui tribuendum est. Acquiescendum est, si pleraeque titulorum sententiae apud Romanos et Graecos consentiunt.

Aliae formae eius sententiae, de qua agitur, hae sunt: [Bch. 1479] 'Si non fatorum praepostera iura fuissent, mater in hoc titulo debuit ante legi'.

Item Bch. 1480—1484. 1212, 9—12.

[Bch. 1478] 'Hunc leges leti praeposterae eripuere matri, quae ut annis morte quoque esset prior'.
C. J. L. X, 7006:

'filio suo piissimo non digno priori'. vel [Bch. 55, 17]

'et antecessi, genita post leti diem'.

ούτω καὶ μείναιμι πολύν χρόνον · εἰ δ΄ ἄρα καὶ δεὶ, δεξαίμην ἐν ἐμοὶ τοὺς προτέρους προτέρους.

Pro simplici voce faciendi, quae in huius sententiae titulis usitatissima est (conf. supra p. 457), saepe planior vox sepeliendi aut cognata aliqua locutio usurpatur:

[Bch. 556, 2] 'rapta est de luce serena,

quae magis debuerat sepelire parentes'.

[Bch. 819] 'Debuit hic ante miseros sepelire parentes'.

[Bch. 1153] 'et quas exsequias debebat nata parenti, has pater adversis casibus ipse dedit'.

[Bch. 1549] 'me decuit morti prius occubuisse supremae tuque mihi tales, nate, dare exsequias'

[Bch. 376] 'fas erat, ut potius natus pia funera nobis | penderet'.

[Bch. 93] 'nec licitum est misera sorte me ut aequum fuit meis referre lacrumulam parentibus, verum me mors acerba senibus his prius aetate immatura abstulit fato invido'.

v. 2 Buecheler sic interpretatur: "exsequias persolvere". Similia sunt Bch. 544 B 6—8. 1057, 7—8.

Titulorum graecorum, qui hanc sententiae formam prae se ferunt, hi mihi innotuerunt:

[Kb. 115] μέχρι παῖδα πατὴρ ἐλεεινὸς θάψη ὑφ' οδ πρέπον ἦν τὸν γηράσαντα ταφῆναι. Similiter iam Eurip. Suppl. 168 sq.:

σφσον (scil. & Θησεῦ) νεκρούς μοι . . . οἰκτίρας . . .

... τῶν θανόντων τάσδε μητέρας τέχνων,

αίς γηρας ήχει πολιόν είς ἀπαιδίαν,

έλθειν δ' ετλησαν έξοροι ξένον πόδα . . . .

. . . . . ώς νεπρούς θάψωσιν, ᾶς αὐτὰς ἐχρῆν

χείνων ταφείσας χερσὶν ὡραίων τυχεὶν.

[Kb. 130] πρὸς θεοίσιν εὶ γὰρ θέμις,

θνήσκον γονήες, οί νέοι δ' εθαπτον αν. (cf. Herod. I 87, 2.)

Quantum parentum intersit, a liberis, si Fatum venerit, sepeliri, etiam inde apparet, quod natum parentibus iusta solvisse interdum disertis verbis in titulis expressum legimus.

[Bch. 157] 'Pio parenti statuit aram filius

meritumque honorem sero quamvis reddidit'.

[Bch. 380] 'Eutychis, ut par est, tribuit tibi natus honores'.

Etiam consolatorii scriptores de his superstitum parentum querimoniis verba fecerunt. Plut. ad Apoll. 119 F: ἀλλ' ἴσως ὑποτυχὼν ἄν φαίης, 'Απολλώνιε φίλτατε, σφόδρ' ἤν ἐπιτεταγμένος ὁ νεανίσχος 'Απόλλωνι καὶ Μοίραις, καὶ σὲ ἔδει ὑπ' ἐκείνου τε λείου γενομένου κηδευθ ἤναι μεταλλάξαντα τὸν βίον. τοῦτο γὰρ εἶναι κατὰ φύσιν. Conferas etiam Senec. ad Marc. XVIII, 9: 'Nihil vetat illos (scil. filios tuos) tibi suprema praestare et laudari te a liberis tuis'.

Interdum sententia leviter amplificatur, cum non solum de parentum sepultura dicitur, sed etiam de gratia ac pietate, quam liberi defuncti parentibus debent. Nimirum Graeci maxime id spectabant — cui rei etiam legibus cautum fuit — ut parentum pietas in liberorum animis excoleretur (cf. Aristot. 'Αθ. πολ. 50, 3). Liberorum enim vel alumnorum fuit iis, a quibus alti et educati erant, curam et amorem, sicut possent, consenescentibus rependere. Hanc rem Graeci locutione θρεπτήρια ἀποδιδόναι vel θρ. τίνειν significabant, quam iam Hesiodus non nescivit. Cf. op. et d., ubi poeta de ferreae aetatis hominibus dicit, v. 187:

ούδέ κεν οίγε

γηράντεσσι τοχεῦσιν ἀπὸ θρεπτήρια δοῖεν, <sup>13</sup>) χειροδίχαι.

Sententiam, de qua agitur, etiam Euripides profert Suppl. 361 sq.

Postea ea philosophia, quae est de vita et moribus, hanc sententiam arripuit. Praecipue Cynici et Stoici, qui imprimis populi animos commovere studebant, hoc praeceptum late propagaverunt <sup>14</sup>). Quae cum ita sint, facile intelleguntur cum ii superstitum parentum questus, quos modo diximus, tum ii, qui his titulis exprimuntur:

[Bch. 422, 10] 'invidit Lachesis, Clotho me saeva necavit tertia nec passa est pietate rependere matri'

I. N. 7084 (quem titulum Buech. adnot. ad 93) 'ante occidit quam suis bene meritis parentibus gratiam referre potuit'.

Graecorum hos titulos velim compares:

<sup>13)</sup> AP I, 7, 1: Σφωράκιε, ζώοντι φίλα θρεπτήρια τίνων | γήθεεν 'Αντόλιος, σὸς ἀνεψιός.

14) conf. A. Bonhöffer, Die Ethik des Stoikers Epictet p. 90 ff. (Stuttgart 1894).

- [Kb. 167] και χάριταν δοῦναι (scil. ἤλπιζα!) μητρ! και πατέρι, νῦν δέ με Μοῖρα (cf. Bch. 422) ἤρπασεν οὐχ δσίως ἕνδεκ' ἔχοντα ἔτη.
- [Kb. 190] ἐννεακαιδεχέτης γὰρ ὑπὸ στυγερᾶς ἐδαμάσθην νούσου καὶ λείπω τὸν γλυκὺν ἀξέλιον, άνίκ' ἔδει με γονεῦσι τίνειν χάριν.
- [Kb. 207] τὰς γὰρ ἀεὶ γενέταισιν ὀφειλομένας ὑπὸ τέχνων πρὶν τῖσαι χάριτας κάτθαν' ἄωρος ἐών. Sim. Kb. 334. 233.

Rursus audiamus Plutarchi cons. ad Apoll. 111 Ε: Τέ δ'; οί πενθούντες τους ούτως ἀποθανόντας έαυτῶν ἕνεκα πενθούσιν ἢ τῶν κατοιχομένων; εἰ μὲν οὐν έαυτῶν, ὅτι τῆς ἀπὸ τῶν τεθνεώτων ἡδονῆς ἢ χρείας ἢ γηροβοσκίας ἐστερήθησαν, φίλαυτος ἡ τῆς λύπης πρόφασις.

Eurip. Suppl. 920:... καὶ νῦν "Αιδας τὸν ἐμὸν ἔχει μόχθον ἀθλίας, ἐγὼ δὲ γηροβοσκὸν οὐκ ἔχω τεκοῦσ' ἀ τάλαινα παὶδα. — Sim, Lucr. III 897

Soph. Aias 570: ως σφιν γένηται γηροβοσκός είσαεί.

- § 5. Non raro parentes luctum et dolorem in accusationes effundunt deorum inferorum. Plutonem vel Persephonen vel Parcas vel Fatum crudele incusant, quod tam mature liberos rapuerint:
- [Bch. 1212) 'crudeles divi, Stygias quicunque paludes incolitis, nulli qua datur ire retro, quid vos immatura iuvat, quae vestra futura est post modo consumpto tempore, turba, tuo.'

Et criminationis forma et sententia sumptae videntur ex talibus carminibus, qualia sunt A. P. VII 671 [inc. auct.]:

Πάντα Χάρων ἄπληστε, τί τὸν νέον ῆρπασας αὔτως Ατταλον; οὐ σὸς ἔην, κὰν θάνε γηραλέος;

Idem Charon incusatur Kb. 566 vel A. P. VII 643 [Crinagorae]: Υμνίδα . . . . . .

ηρπασας, ὧ ἄλλιστ' 'Λίδη, τί πρόωρον ἐφιεὶς μοῖραν τη πάντως σε το ποτ' ἐσσομένη;

vel Kb. 575 (ad Plutonem) . . . τί τρυγᾶς ὅμφακας ἡλικίης; Leviter inflexa est sententia in hoc titulo [Kb. 371]: άπλήρωτ' 'Αίδα, τί με νήπιον ήρπασες έχθρως;

τί σπεύδεις; οὺ σοὶ πάντες ὀφειλόμεθα;

quod distichon iteratur Kb. 576-578. Quid, quod in latino titulo una voce mutata occurrit? C. I. L. VI 15038:

> 'Απλήρωτ' 'Αίδη, τί με νήπιον ήρπασες ἄ φνω; τί σπεύδεις; οὐ σοὶ πάντες ὀφειλόμεθα;

Criminatio apud Romanos et Graecos frequentata est. Haec sunt nonnulla exempla.

[Bch. 1549] Heu crudele nimis Fatum!

[Kb. 208] alat, tinte  $T \circ \chi \alpha \ldots \delta$ us nev  $\theta \eta \varsigma$ , ώρφάνισας βιότου;

[Bch. 971] crudelis Pluton nimis saevite rapinae

[Κb. 575] δακρυχαρής Πλούτων, οὐ πνεύματα πάντα βρότεια σοί νέμεται;

[Bch. 1204] 'Crudeles Parcae nimium' matercula dicit.

[Bch. 1156] 'crudeles Parcae nimium properastis rumpere fata mea.

[Κb. 334, 16] δ Μοίρης πικρά λογιζομένης.

Praeterea conferas velim Bch. 1128, 5-6. 1141, 15 > Verg. ecl. V, 22-23. Kb. 562, 1-2. 566, 8-9. 569, 3-4. Senec. ad Polyb. III, 4.

Ad hanc titulorum formam praeter titulos graecos plurimum valuerunt poetae, qui saepissime in carminibus homines accusationibus deorum crudelium vel Fati iniusti dolorem levantes fingunt cf. Tib. I, 4, 35:

\*Crudeles divi! serpens novus exuit annos:

formae non ullam fata dedere moram.'

vel Catullus in iucundissima querimoniae parodia in passeris mortem III, 13:

> 'At vobis male sit, malae tenebrae Orci, quae omnia bella devoratis.'

Quin etiam Menander, rhetor scilicet, iis qui epitaphia conscribere volunt, disertis verbis sic praecipit (p. 435, 9 Sp.): χρή τοίνυν εν τούτοις τοῖς λόγοις εὐθὺς μεν σχετλιάζειν εν άρχη πρός δαίμονας καὶ πρός μοϊραν ἄδικον, πρός πεπρωμένην νόμον δρίσασαν ἄδικον, είτα ἀπὸ τοῦ κατεπείγοντος εὐθὺς λαμβάνειν οίον ἐξήρπασαν, οία κατὰ του πεσόντος ἐκώμασαν.

§ 6. Simili modo Fatum iniustum ab hominibus lugen-

tibus obiurgatur, quia hominum virtutes nihil curet, sed iustos atque iniustos promiscue auferat. Haec est huius sententiae forma usitata: Quid tibi virtutes vel mores prosunt? Nihil interest, quomodo vitam degeris utrum pius an impius, omni modo morieris:

[Bch. 1066] 'quid prodest vixisse in amabilitate facetum cunctaque blanditiis emeruisse suis? num potuit dilectus ob haec perducere lucem longius? heu Ditis foeda rapina feri.'

[Bch. 543] 'Quid tibi nunc prodest stricte vixisse tot annis?' Sententia originem ex Consolationibus et poeticis et soluta oratione scriptis dúxit, id quod haec exempla docent. Statius in consolatione Abascanto, qui complorabat Priscillam uxorem defunctam, dedicata, silv. V, 1, 154:

'Quid probitas aut casta fides, quid numina prosunt culta deum? furvae miseram circum undique leti vallavere plagae, tenuantur dura sororum Licia et exacti superest pars ultima fili.'

Consol. ad Liv. 41 15):

'Quid tibi nunc mores prosunt et puriter actum omne aevum et tanto tam placuisse viro?'

Prop. in consol. in mortem Marcelli scripta, III, 18, 11 16): 'Quid genus aut virtus aut optima profuit illi

mater et amplexum Caesaris esse focos?'

Idem in regina, quae dicitur, elegiarum, in Consolatione Corneliae ad Aemilium Paulum et Lepidum, IV, 11, 11:

'Quid mihi coniugium Pauli, quid currus avorum profuit aut famae pignora tanta meae?

Num minus immites habui Cornelia Parcas?'

Ovidius in elegia, quam scripsit in mortem Tibulli am. III, 9:

- [21] 'Quid pater Ismario, quid mater profuit Orpheo, carmine quid victas obstipuisse feras?'
- [33] 'Quid vos sacra iuvant? quid nunc Aegyptia prosunt sistra? quid in vacuo secubuisse toro?'
- [37] Vive pius: moriere;

<sup>15)</sup> conf. Lillge, dissertationis p. 456 laudatae p. 71.
16) Propertianos locos, qui huc pertinent, iam Mallet quaest. Prop.
p. 59 collegit.

Horatius in epicedio Archytae Tarentino dicato, c. I, 28, 4: 'nec quicquam tibi prodest

aerias temptasse domos animoque rotundum percurrisse polum morituro.'

Senec. ad Polyb. III, 5: 'Nihil ergo prodest innocentia ad omnem legem exacta, nihil antiqua frugalitas, nihil felicitatis summae potentia, summa conservata abstinentia, nihil sincerus et tutus literarum amor, nihil ab omni labe mens vacans?'

Sed haec hactenus de hoc loco communi!

§ 7. Quin etiam dolor eo procedit, ut matres paeniteat liberos peperisse:

[Bch. 980] 'nil simile aspicias. timeant ventura parentes, nec nimium matres concupiant parere.'

[Bch. 382] 'haec docuit matres miseras non tollere natos.' quo cum titulo conferas Ciceronis epistulam consolatoriam, quam scripsit ad Titium liberorum obitum immoderatius ferentem, fam. V, 16, 3:

'cum beatissimi sint, qui liberos non susceperunt, minus autem miseri, qui his temporibus amiserunt, quam si eosdem bona aut denique aliqua re publica perdidissent.'

Eadem sententia mutata forma subest his duobus titulis:
[Bch. 369] 'Cernis, ut orba meis, hospes, monumenta locavi et tristis senior natos miseranda requiro.

exemplis referenda mea est deserta senectus, ut steriles vere possint gaudere maritae.'

[Bch. 647] 'Disce quisquis pius pater es vel mater, quae generasti:

natos habere bonum est, si non sint invida fata.'

Hanc sententiam in graecis quoque carminibus sepulcralibus adhibitam fuisse, vestigium etiam nunc relictum est in Diotimi epigrammate, quod exstat in A. P. VII 261:

Τί πλέον εἰς ώδῖνα πονεῖν, τί δὲ τέχνα τεχέσθαι,

η τέχοι εὶ μέλλει παιδός όρᾶν θάνατον;

Quae sententia proficiscitur ab Euripide (Suppl. 786 sq.):

ἄγαμόν μ' ἔτι δεδρ' ἀεὶ χρόνος παλαιὸς πατὴρ ὤφελ' άμερᾶν κτίσαι. τί γάρ μ' ἔδει παίδων; νύν δ' όρω σαφέστατον κακόν, τέκνων φιλτάτων στερείσα.

§ 8. Non raro superstites homines dolore et luctu incitantur, ut ipsi mori morteque cum defunctis dilectissimis coniungi cupiant. Exempla huius loci communis et in latinis et in graecis titulis sepulcralibus inveniuntur:

[Bch. 150] 'mater rogat quam primum ducatis se ad vos.'

[Bch. 151] 'Mi fili mater rogat ut me ad te recipias.'

[Bch. 613] 'et nos optamus ad vos properare parentes,

nec dubitamur (sic!) enim vita carere morique.'

[Bch. 1045] ... 'Cissus vivit, sed quam primum cupit ad suam amantissimam pervenire.'

[Bch. 828] ... 'faciant (scil. di) me quiescere tecum.'

[Bch. 1338] 'Suscipe me sociam tumulis dulcissime coniux, cum mors est tecum non meruisse mori.'

[Bch. 430] 'et solamen erit quod te iam iamque videbo, cum vita functus iungar tis (sic!) umbra figuris.'

[Bch. 1057] 'per vos cur voti non venit hora mei?'

[Bch. 444] 'utinam nos Fatus texisset utrosque.'

[Bch. 1265] 'set mecum coniunx si vivere nolueras, at Styga perpetua vel rate funerea utinam tecum comitata fuissem.'

Sententia a Christianis recepta titulisque inserta est: [Bch. 1439] 'vivere me certe libuit, dum viveris (sic!) ipsa. sed modo morte tua mors mihi sola placet.'

[Bch. 1388] 'morte tua genetrix optavit sumere morte, se quoque felicem, si poteretur, ait.'

[Bch. 776] 'recipe tu nos et meos.'

Graecorum carminum sepulcralium exempla A. P. VII 466 (Leonidae):

βαίην είς "Αιδος σχιερόν δόμον ούτε μοι ήὼς ήδει" οὐτ' ἀχτίς ὼχέος ἠελίου.

Carmina autem sepulcralia hunc τόπον mutuata sunt a veteribus θρήνοις. Cuius generis exemplum praebet canticum

quoddam Euripidis (Suppl. 796), quo chorus matrum supplicantium filios occisos deplorat:

πῶς ἄν ὀλοίμην σὺν τοῖσδε τέχνοις χοινὸν ἐς "Αιδην χαταβᾶσα;

- § 9. Ab hac lugendi sententia non longe abest, totam vitam humanam contemnere. Ac profecto haec quoque opinio in titulis occurrit, omnino non nasci optimum esse:
- [Bch. 216] 'Queri necesse est de puellula dulci ne tu fuisses, si futura tam grata brevi reverti, unde nobis edita, nativum esset et parentibus luctu'. (sic pro "luctui".)
- [Bch. 1145] 'non nasci melius fuerat quam nunc indigna iacerent ossa. cinis facta est iam non responsura parenti'.
- [Bch. 420] 'ne grave sit, quaeso, paucis cognoscere casus quos tulerim dubios et quam sit dira cupido ulterius nascentem aliquem procedere hora'.
- [Bch. 801] 'quid quasi iam vita est? non est quod quaerere cures'.

[Bch. 1493] 'ulterius nihil est morte neque utilius'.

Graecorum carminum sepulcralium hanc sententiam exhibentium duo mihi innotuerunt. A. P. IX, 359, 9—10 (aut Posidippi aut Platonis Comici):

ην άρα τοιν δισσοιν ένος αιρεσις, η το γενέσθαι μηδέποτ', η το θανειν αυτίκα τικτόμενον atque Kb. 647, 11: Νηλης ὧ θάνατος, πολύ δη μέγ' ἀκαίριος ηκεις · χρην γὰρ ἐπ' ὧδείνεσσιν ἔχειν χέρα και τότ' δλέσσαι.

Hanc sententiam apud Graecos iam antiquissimis temporibus notissimam fuisse, quis est qui nesciat? Longum neque meum est historiam quandam sententiae ab eius primordiis deducere; hoc tantum dico, iterum ac saepius sententiam in graecis literis legi 17): e. g. apud Theognidem (vv. 425—428), Bacchylidem (c. V, 160), Sophoclem (Oed. Col. 1225), Euripidem (in Cresphonte apud Cicer. Tuscul. I, 48, 115, Troad. 636, apud Stob. flor. CXX, 17), Epicurum (apud Diog. Laert. X, 126 = Us. p. 61). Nostra illud praecipue interest, etiam in consolatoria scripta sententiam esse receptam. Legitur enim apud

<sup>17)</sup> conf.: Rohde, Griech. Roman<sup>2</sup> p. 219. F. Nietzsche, mus. rhen. XXVIII, 211. Bergk, PLG<sup>4</sup> II p. 155.

Plutarchum auctore Crantore, cons. ad Apoll. 115 B: Πολλοίς γὰρ καὶ σοφοῖς ἀνδράσιν, ῷς φησι Κράντωρ, οὐ νῦν ἀλλὰ πάλαι κέκλαυσται τὰνθρώπινα, τιμωρίαν ἡγουμένοις εἶναι τὸν βίον καὶ ἀρχὴν τὸ γενέσθαι ἄνθρωπον συμφορὰν τὴν μεγίστην. Plutarchus pergens Aristotelem auctorem affert illius dicti, quod tum in omnium ore fuisse dicit (115 C) atque eadem Silenus a Mida rege captus regi sciscitanti respondisse dicitur (115 E = Aristot. fr. 40 R.).

Similis sententia profertur commendaturque fabulis illis Cleobis et Bitonis, Trophonii et Agamedis aliisque talibus. cf. Plut. ad Apoll. p. 108 E—109 D et Cicer. Tuscul. I, 113—114.

Etiam in latinis Consolationibus hic τόπος exstat. Exemplo sit Senec. cons. ad Marc. XXII, 3: 'Itaque si felicissimum est non nasci, proximum est, puto, brevi aetate defunctos cito in integrum restitui'.

§ 10. Cum in iis, quos adhuc attulimus, locis parentes maesti dolorem exprimant, alii tituli ita sunt conformati, ut defunctus loquens inducatur et luctum aperiat non tam suae mortis quam potius parentum superstitum tristitiae et doloris. Haec sunt exempla:

[Bch. 409, 6—7] 'nec solum hoc, quia me rapuit Fatum, male fecit, quod pater et mater plangunt, hoc plus male fecit'.

[Bch. 995, 9] (loquitur defuncta coniunx):

'nec pro me queror hoc, morte est mihi tristior ipsa maeror Atimeti coniugis ille mei'.

Expressum videtur tale, quale hoc:

[Kb. 116] τεθνειώς δ' οὐχ οἰος ὀδύρομαι, ἀλλ' ὅτι πένθος ἀμφοτέροις ἔλιπον λυγρὸν ἐμοῖς τοχέσι.

Huc pertinet etiam hic titulus:

[Bch. 1203, 5] 'at patrum miseranda aetas anima cruciatur poenaque de longo tempore longa data est: de senio luctus, senium fletu renovatur, utraque res mortis durior exitio'.

Quem titulum conferas cum hoc Damageti epigrammate non dissimili A. P. VII 540:

και τόδε φαίης,

ώς οὐ τὸν δόλιον χλαίομεν ἄμμι μόρον, χαίπερ ὑπὸ Θρηχῶν φθίμενοι χερὸς, ἀλλὰ τὸ χείνου Υῆρας ἐν ἀργαλέη χείμενον ὀρφανίη.

Inter hos locos communes numerandum est hoc quoque distichon:

[Kb. 198] οὐ τὸ θανεῖν ἀλγεινόν, ὅπερ καὶ πᾶσιν πρόκειται, ἀλλὰ πρὶν ἡλικίης καὶ γονέων πρότερον.

quod iteratur Kb. 300 et 373, leviterque tantum mutatum etiam offenditur apud Heberdey et Kalinka l. l. p. 40 Nr. 58:

Κερελλαίος Μαντιάρχης ταῦτα λέγει.

'οὐ κακόν ἐστι τὸ θανεῖν, ἐπεὶ τόγε Μοῖρ' ἐπέκλωσεν, ἀλλὰ πρὶν ἡλικίης καὶ γονέων πρότερον'.

In latinis titulis haec conformatio sententiae nescio quo pacto non legitur, ego quidem nullum exemplum offendi.

§ 11. Saepe et apud Romanos et apud Graecos uno vel duobus versibus praetereuntes viatores admonentur, ut mortuum hominem defleant. Qui locus communis ita in titulis adhiberi solet, ut aut exordium aut exitus tituli sit.

[Bch. 403] (exordium) 'Quicunque es, puero lacrimas effunde viator'.

[Bch. 723] (exord.) 'Quisq. legis titulum lacrimas effunde frequentes'.

[Bch. 82, 8] 'infunde lacrimas quisquis es mihi misericors'.

[Bch. 616] (exord.) 'effundas lacrimas qui templum . . . intras'.

[Bch. 649] (exord.) 'da lector lacrimas et duro flectere casu'.

[Bch. 374] (exord.) 'Flete coaequales mors haec mea fletibus apta est'.

[Bch. 423] (exord.) 'Exemplum periit castae, lugete, puellae'.

[Bch. 213] (finis) 'dole meator, quisquis hoc legis carmen, et ut meretur anima, lacrimam accomoda'.

[Bch. 1055] (exord.) 'neu grave sit tenerae cognoscere fata puellae,

neu grave sit nostra morte dolere simul'.

[Bch. 1535] (exord.) 'Complentem menses sextae per cornua lunae

morte datum tumulo plurima flete Pium'.

[Bch. 1537] (finis) 'hoc lecto elogio iuvenis misereto iacentes'.

[Bch. 1813] (finis) 'da quicunque legis fletus'.

Christiani quoque hunc τόπον in epitaphia receperunt et usque in mediam aetatem asservarunt; e. g. conf. Monum. Germ. I. p. 103 c. II, 23:

'planctibus immensum clamantibus flete dolorem'.

Huius formae apud Graecos antiquissimum exemplum exstat in titulo quodam sexti a. Chr. n. saeculi:

Hoffmann, Syll. epigr. 13 (= Kb. mus. rhen. XXXIV, 181):

"Ανθρωπε, δς στείχεις καθ" όδὸν φρασίν ἄλλα μενοινών, στηθι καὶ οἴκτιρον σήμα Θράσωνος ἰδών.

Perantiquum etiam hoc est elogium:

[Kb. 1] Εἴτ' ἀστός τις ἀνὴρ εἴτε ξένος ἄλλοθεν ἐλθών, Τέττιχον οἰκτίρας ἄνδρ' ἀγαθὸν παρίτω, 18) ἐν πολέμφ φθίμενον νεαρὰν ἤβην ὀλέσαντα. ταῦτ' ἀποδυράμενοι νεῖσθ' ἐπὶ πρᾶγμ' ἀγαθόν.

Pronomini illi "quisquis" vel "quicunque" (v. supra Bch. 403. 723. 82. 213. 1813) respondent in hoc graeco titulo particulae "εἴτε". In posterioris aetatis titulis adhortationem lugendi sicut apud Romanos aut in principio aut in fine carminum legimus:

[Kb. 564] sic incipit: Κλαύσατε πάντες ἐμὸν γοερὸν μόρον, ὧ παριόντες,

στάντες ἐμῆς ὀλίγον πρόσθε λυγρῆς σποδιῆς, κλαύσατε τὴν δύστηνον . . .

[Kb. 363] (in fine) βάλλε, ὁ παροδεῖτα, δάκρυον ἐντυχὼν γραφαῖς. [Kb. 368] (in fine) κλαύσατε δαίμονα πάντες, Θεοδώρας νεότηταν, [Kb. 1°] (VI s. a.) Παιδὸς ἀποφθιμένοιο Κλεοίτου τοῦ Μενεσαίχμου μνημ' ἐσορῶν οἴκτιρ' ὡς καλὸς ὧν ἔθανε.

[Kb. 103, 5] πολλὰ σὸ μὲν λείβων πάριθι, ξένε, δάχρυα χανθοῖς. [Kb. mus. rhen. XXXIV 189 Nr. 576\*] (in fine):

σὺ δ' ἀναγνοὺς χλαῦσον,

ξείνε, τὸν Εὐνόης τύμβον ἀμειβόμενος.

Veteres Graecos luctui defunctorum multum tribuisse, etiam ex disticho quodam Solonis apparet, quod asservatum est apud Plutarchum (compar. Sol. c. Poplic. 1) et apud Stobaeum (flor.

<sup>18)</sup> Versibus 1 et 2 optime respondent haec (Hoffm. 55): πας δὲ κατοικτίρας ἄνδρα ἀγαθόν παρίτω.

CXXII 3): Μηδέ μοι ἄχλαυστος θάνατος μόλοι, άλλὰ φίλοισιν ποιήσαιμι (sic Plut., χαλλείποιμι Stob.) θανὼν ἄλγεα καὶ στοναχάς.

Cicero quoque hos versus affert, sic in vernaculam linguam vertens, Tuscul. I 117:

'Mors mea ne careat lacrimis; linquamus amicis maerorem, ut celebrent funera cum gemitu'.

Interdum adhortatio, ut argumento confirmetur, amplificatur, cum defunctus addat, ipsum quoque viatorem praetereuntem moriturum esse:

[Bch. 391] 'hic simili casu qui pendes commoda visus et lacrimas titulo noli moriture negare'.

[Bch. 1214] 'Praeteriens, tendis quocumque ex urbe, sepulcrum fleto. parva mora est. tu quoque flendus eris'.

Similia sunt haec graeca:

[Kb. 416] λοιπὸν νῦν, παροδεῖτα, φίλον γενέτην δὲ ἐλέερε, ὡς εἰδὼς ὅτι πᾶσ: βροτοῖς τὸ θανεῖν ἀπόκειται.

A. P. VII 558 (inc. auct.):

κώχυε καὶ σὺ βλέπων τάδε γράμματα μακρὸν, όδῖτα, δὴ γὰρ ἔφυς ζωῶν ἢ πάις ἡὲ πατήρ.

Interdum defunctus homo, quasi gratias agat, quod viator lacrimas effuderit, bona omnia illi optat. Cuius sententiae vestigium in graecis et latinis titulis asservatum est. Loci, quos afferam in fine titulorum exstant.

[Bch. 555] 'quicunque legis nostros miserare dolores, sic apud Elysias sedes per gaudia vivas'.

Sic intellege: Viator, nostros miserare dolores; sic, i. e. si precibus meis obsecutus eris, ego vicissim tibi opto, ut postea apud Elysias sedes per gaudia vivas.

[Κb. 236] μαλλον δὲ αλαύσας, πάροδε, τὴν ἐμὴν τύχην

βαΐν' οὕ φίλον σοι καὶ τύχοις δσων θέλεις 19). cuius tituli, quamvis dissimile sit id quod defunctus viatori optat, tamen forma cum illo latino titulo congruit.

§ 12. Transeo ad questus hominum ad inconstantiam pertinentes Fortunae, quippe quae ludibrio homines habeat: [Bch. 569] 'Gaudia, quae dederat, rapuit Fortuna repente inque acres luctus convertit vota parentum'.

<sup>19)</sup> conf. etiam Hoffmann 58: ... τὸ δ' εδ πρᾶσσ', ιδ παροδώτα. i. e. valeant praetereuntes (Wilam.).

cum quo titulo conferas ea, quae disserit auctore Theophrasto Plutarchus in cons. ad Apoll. 104 D: 'ἄσκοπος γὰρ ἡ Τύχη', φησὶν ὁ Θεόφραστος, 'καὶ δεινὴ παρελέσθαι τὰ προπεπονημένα καὶ μεταρρῖψαι τὴν δοκοῦσαν εὐημερίαν, οὐδένα καιρὸν ἔχουσα τακτόν'.

[Bch. 185] 'Fortuna spondet multa multis, praestat nemini.' Similia sunt in Consolationibus:

Cons. ad Liv. 371:

'Fortuna arbitriis tempus dispensat iniquis:

. . et caecis caeca triumphat equis.'

Stat. silv. II, 6, 8: 'quoniam rerum omnia caeca sic miscet Fortuna manu.'

Senec. ad Polyb. XVI, 4: 'Haec ergo puta tibi parentem publicum referre exempla, eundem ostendere, quam nihil sacrum intactumque sit Fortunae . . . . § 5: hoc fuit in rebus humanis Fortuna, hoc erit: nihil inausum sibi reliquit, nihil intactum relinquet.'

Hae opiniones Romanorum satis accurate consentiunt cum iis, quae de Τύχη Graecorum traduntur:

[Kb. 240] πέτρος όδε ξείνοισι βοάσεται, ως αἰδαλος ασφαλὲς ανθρώποις οὐθὲν ἔνειμε Τύχη.

[Kb. 244] άλλὰ Τύχη σχολιοῖς δόγμασιν ἡντίασεν.

Tύχη autem quam vim apud Graecos per saeculorum tempora in literis obtinuerit, a Lehrsio <sup>20</sup>) et praecipue a Rohdio <sup>21</sup>) ab omni parte consideratum est, ut prorsus nihil habeam, quod addam.

Inconstantia non tam Fortunae, quam omnium rerum humanarum obiurgatur in his titulis:

A. P. VII 327 (inc. auct.):

οὐδὲν γὰρ βιότου πιστὸν ἐφημερίοις.

cuius versus exemplum nescio an sit illud Simonidis, frg. 85 Bgk: οὐδὲν ἐν ἀνθρώποισι μένει χρημ' ἔμπεδον αἰεί.

A. P. VII 372 (Lollii Bassi): ψεύσται δαίμονες άμερίων.

Lehrs, Populäre Aufsätze p. 175 ff.
 Rohde, Der griech. Roman p. 276—282.

A.P. VII 519 Callimachi (= ep. XIV Wilam.): Δαίμονα τίς δ' εὐ οίδε τὸν αὔριον, άνίκα καὶ σὲ ..... ἐθάπτομεν; quae sententia hausta esse videtur ex Euripidis Alc. 782, apud Plutarchum in cons. ad Apoll. 107 C:

βροτοίς ἄπασι κατθανείν ὀφείλεται κούκ ἔστιν αὐτῶν ὅστις ἐξεπίσταται τὴν αὔριον μέλλουσαν εἰ βιώσεται. τὸ τῆς Τύχης γὰρ ἀφανὲς οἰ προβήσεται.

Iam Simonides similia scripsit [frg. 32 Bgk.]: ἄνθρωπος ἐὼν μή ποτε φάσης ὅτι γίνεται αὕριον, μηδ' ἄνδρα ἰδὼν ὅλβιον, ὅσσον χρόνον ἔσσεται· ὧχεῖα γὰρ, οὐδὲ τανυπτερύγου μυίας οὕτως ά μετάστασις.

Euripidi se applicavit Horatius, sic monens c. IV 7, 17: 'quis scit an adiciant hodiernae crastina summae tempora di superi?'

Fortunam semper ad acerbos ictus promptam esse, legimus in hoc titulo:

[Bch. 544 B 9] 'o Fortuna duplex ad acerbos promptior ictus.' Conferas Bch. 472: 'invida Parcarum semper sic prona voluntas oppressit.'

Similia occurrunt apud Senec. cons. ad Marc. XXIII, 1: 'Praeter hoc, quod omne futurum incertum est et ad deteriora certius.'

§ 13. Fortuna quia inde praecipue eius inconstantia apparet, quod spes etsi hominibus proponit, tamen non implet, saepe cum Spe, quasi dea, coniugatur. Quam copulationem Romani ex graecis carminibus sepulcralibus petierunt, id quod demonstrari potest, quia graecum exemplum etiamnunc exstat.

[Bch. 1498] 'Evasi, effugi. Spes et Fortuna valete, nil mihi vobiscum est, ludificate alios.'

A. P. IX, 49 (inc. auct.):

Έλπὶς καὶ σὺ Τύχη, μέγα χαίρετε · τὸν λιμέν εῦρον· οὐδὲν ἐμοὶ χύμιν. παίζετε τοὺς μετ' ἐμέ.

Nemo non videt illum latinum titulum imitatione expressum esse ex graeco <sup>22</sup>). Defunctus sibi gratulatur, quod Fortunae et Spei imperium effugerit neque iam earum ludibriis expositus sit.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup>) Iam alii viri docti ante me hoc observaverunt.

Haec duo epigrammata exempla facta sunt nonnullis et graecis et latinis elogiis. Graeci epigrammatis amplificatio est A. P. IX 134 (inc. auct.):

Έλπὶς καὶ σὺ Τύχη, μέγα χαίρετε τὴν όδὸν εδρον. οὐκέτι γὰρ σφετέροις ἐπιτέρπομαι. Ερρετε ἄμφω, οὕνεκεν ἐν μερόπεσσι πολυπλανέες μάλα ἐστέ.

V. 7: Παίζοιτ', εἴ γε θέλοιτε, ὅσους ἐμεῦ ὅστερον ὄντας εὕροιτ' οὐ νοέοντας ὅπερ θέμις ἐστὶ νοῆσαι.

Ad haec tertium accedit epigramma A. P. IX, 172 (Palladae Alexandrini):

Έλπίδος οὐδὲ Τύχης ἔτι μοι μέλει, οὐδ' ἀλεγίζω λοιπὸν τῆς ἀπάτης ' ἤλυθον εἰς λιμένα.

Simillimi sunt hi latini tituli:

[Bch. 434] 'Effugi vitam tumidam. Spes, forma valete: nil mihi vobiscum est, alios deludite quaeso.'

[Bch. 409] 'actumst, excessi. Spes et Fortuna valete, nil iam plus in me vobis per saecla licebit.'

Graeca illa epigrammata procul dubio ante oculos versata sunt iis quoque, qui hos latinos titulos conscripserunt:

[Bch. 1340] 'Munde, tuas fugio insidias, vale proditor: at te nunc peto, terra, mei corporis una quies. saecli vana nihil curo in te nomina, quando spiritus aethereas ardet adire domos.'

Gaudet defunctus, quod mundi insidias effugere possit (vale proditor ω μέγα χαίρετε); nunc terram petit, corporis quietem (cf. τὸν λιμέν' εῦρον); vanam mundi gloriam non curat, quando spiritus aethereas ardet adire domos (cf. οὐδ' ἀλεγίζω λοιπὸν τῆς ἀπάτης ἡλυθον εἰς λιμένα).

Eundem sententiarum ordinem Senecae, quod dicitur, epitaphium prae se fert [Senec. ed. Haase III p. 482]:

'Cura, labor, meritum, sumpti pro munere honores, ite alias post hanc sollicitate animas! me procul a vobis deus evocat: illicet actis rebus terrenis hospita terra vale!'

Cum versu 2 conferas AP IX, 49 (supra!): παίζετε τοὺς μετ'

έμέ et AP IX, 134 (supra!): παίζοιτ', εἴ γε θέλοιτε, ὄσους έμευ υστερον όντας ευροιτε.

Porro huc pertinent [Kb. 551, 11]:

έρρεται (i. e. έρρετε) μέρμηραι θυμαλγέες · άμμοροι ἐσθλῆς έλπίδος ἄνθρωποι πάντα δ' ἄδηλα Τύχης.

AP VII, 420 (Diotimi Atheniensis):

Έλπίδες ἀνθρώπων, έλαφραί θεαί . . . . .

αί μετ' Έρώτων

χαίρετε, χουφόταται δαίμονες άθανάτων 23).

[Bch. 500, 12] 'contegit ossa lapis, bene habet. Fortuna valebis'.

§ 14. Interdum in titulis sepulcralibus Fortuna nominatur invida. Putabant enim homines invidiam Fortunae saepe hominibus causam fieri mortis. Neque vero opinio invidiae solum ad Fortunam, verum ad omnes deos et superos et inferos pertinet. Itaque paulo altius repetendum est.

Sententia deorum invidiae in Romanorum opinione divulgata ab antiquissimis Graecorum temporibus proficiscitur. Iam principe Homero a poetis et solutae orationis scriptoribus opinio invidiae deorum vario modo descripta est, et praecipue Herodotus 24) in historiarum libro arbitrium et vim deorum invidorum non semel ostendit. Postea inde ab ineunte fere IV. saeculo invidiam a dis superis detractam esse videmus: velut Plato deos invidos esse negat in Phaedro 247 A: φθόνος γὰρ ἔξω θείου χορού Ισταται. Nam hominibus invidere, dignitati et sanctitati deorum magnorum repugnare visum est. Itaque invidia a dis superis detracta in δαίμονας et in omnes deos inferiores, quibus vitae mortisque arbitrium datum erat, translata est. Quare in titulis sepulcralibus invidiam attributam esse Τύχη et Μοίραις et praecipue dis inferis invenimus. Graecis autem Romanos has opiniones mutuatos esse, ex titulis graecis cum latinis comparatis apparebit 25).

<sup>28)</sup> Spes fallax est et inconstans: [Bch. 422, 15] 'spes fallax abstulit'. [Kb. 579] ὧ μερόπων ἐλπίδες οὐ μόνιμοι. — [Consol. ad Liv. 37] 'gaudia vana foves; spem pone, miserrima, falsam'. — [Eurip. Protesil. ap. Stob. 111, 4] πολλ' ἐλπίδες ψεύδουσιν ἄλογοι βροτούς.

24) conf. E d. Meyer, Gesch. des Alterthums IV. p. 114 sq.
25) De deorum invidia copiose disseruit: Lehrs, Populäre Auf-

satze p. 35 sq.

Ac primum quidem δαίμονες in θεῶν locum substituti sunt: [Kb. 348] δ φθονερὸς ζωῆς με τὸν ἄθλιον ἔφθασε δαίμων. [Kb. 497] ἐνθάδε κεῖμαι

Καλλιτύχη, φθονερφ δαίμονι χρησαμένη.

Conf. Kb. 536, 3-4. 574, 8. AP VII 3. Kb. 345, 1. 569, 3.

Romani autem quomodo δαίμονας in suum usum contulerunt? Ac nos in Romanorum cultu ac religione circumspicientes, quae notio δαίμοσι Graecorum respondeat, Romanos talem notionem omnino non nosse, facile intellegemus. Unum tantummodo nomen exstabat deorum vel deorum superorum; Graecorum illi inferioris ordinis di peculiari nomine non appellabantur. Quo fit, ut apud Romanos, quamvis raro, deos invidos offendamus:

[Bch. 54] 'matrem non licitum esse unica gnata frui, quam ne esset, credo, nescio qui invidit deus'.

[Bch. 596] 'hic iacet . . . . carissima amica,

quam mihi di dederant, si non tamen invidi fuissent'.

His locis exceptis in latinis titulis di invidi vix occurrunt. Qua ex re apparere videtur, Romanos quoque dubitasse, dis superis invidiam aspergere.

Tanto saepius dis inferis invidia attribuitur:

[Bch. 429] 'quaeso lege, quae fuerim quove in spatio Mors me invida traxit'.

[Bch. 647] 'sic tibi non rapiat *Mors invida* tam cito natos'. Item Bch. 984, 5. 1011, 1. 1195, 6<sup>26</sup>).

Morti respondet apud Graecos 'Αίδης:

[Kb. 474] ην 'Αίδης φθονερός νόσφισεν.

[Kb. 381] "Αμμιον Δημητρίου δὶς δύ' ἐτῶν ἐνθάδε κεῖμαι άρπαχθεῖσ' 'Αίδεω βασκανίοις.

AP VII 712 (Erinnae): βάσχανος ἔσσ', 'Αίδα. quod Erinnae epigramma imitatione expressum videtur in AP VII 13: βάσχανος ἔσσ', 'Αίδα.

Sim. Kb. 618, 10. 496, 6.

Motρα, cui apud Romanos Parca respondet, in his titulis invida vocatur:

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>) Sententia a Christianis recepta est: [Bch. 698, 18] 'abstulit hunc rebus decimo *Mors invida* lustro'. — [Bch. 1365, 23] 'quam cum post decimum rapuit *Mors invida* lustrum' — [Bch. 1375] quamvis nate tuos *Mors invida* ruperit annos'. — Item Bch. 1388, 1, 1395, 21.

[Kb. 569] Πρωθήβην έτι κούρον . . . .

. . . . , φθονερή Μοϊρα χαθείλε βίου.

AP VII 387 (Bianoris): νον δ' άμα και παιδός φθονερή μ' ἀπενόσφισε Μοτρα.

Preger, inscr. metr. 36: ἀλλά με Μοιρῶν βάσχανος ἐξήρπαξε μίτος.

Latinorum titulorum exempla:

[Bch. 1164, 4] 'invida quem tenerum Parca tenax rapuit'.

[Bch. 472, 3] 'invida Parcarum semper sic prona voluntas oppressit'.

[Bch. 1206] 'Invida Parcarum series livorque malignus' 27). Saepius singularum Parcarum suo quaeque nomine dicitur:

[Bch. 422, 10] 'invidit Lachesis, Clotho me saeva necavit, tertia nec passa est pietate rependere matri'.

[Bch. 1122, 7] 'invida bis denos Lachesis concesserat annos'.

[Bch. 547] 'cui flos vixdum iuventae,

cum iam Parcarum nota sustulit invida Diti'.

[Bch. 1222, 5] 'invida nascenti Lachesis fuit, invida Clotho'. [Bch. 1169, 7] 'rapuit nimis invida Clotho'.

Interdum et apud Graecos et apud Romanos invidiam ipsam quasi deam vel δαίμονα esse factam observamus. Quae res cum veterum superstitione maligni visus arcte cohaeret. Vulgo enim putabatur, homines visu oculorum effascinari posse; causam autem fascinationis esse invidiam. Qua ex opinione vox invidiae vel invidendi originem etymologicam duxit. De visus nocentis apud veteres superstitione copiose ornateque disseruit O. Jahn <sup>28</sup>). Nonnulla titulorum sepulcralium exempla addam:

[Kb. 379] Βάσκανος ή φθόνος ήρε καλόν .... νέον. [Kb. 560] Στὰς ξένε τάνδ' ἄθρησον ἐπὶ στάλλα Κλεοπάτραν,

άν φθόνος εἰς ᾿Αίδαν . . . ἡγάγετο.

[Kb. mus. rhen. 34, 190 No. 611] . . . τίς φθόνος ὧδ' ἄνομος; Item Kb. epigr. gr. 583, 3. 692, 3. AP VII 361, 2.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup>) conf. Anth. lat. (Riese) 354, 9: heu nunc tam subito mortis livore peremptum. — Stat. silv. V, 1, 145: Invenere viam liventia fata. — 'livor malignus' est in graeco sermone 'βασκανία': AP VII 328, 3. VII 13, 4. VII 712, 3. Kb. 496, 6. 381, 2. 734, 2. 379, 1. 345, 1. 569, 3.

<sup>28</sup>) "Ueber den Aberglauben des bösen Blicks bei den Alten." Sitzungsber. d. sächs. Ges. d. Wissensch. 1855 p. 28—110.)

Latinorum titulorum exempla:

[Bch. 963] 'O iucundum lumen superum, o vitae iucunda florenti si non succederet invidia'. [voluptas,

[Bch. 1218] 'ambo per invidiam crudeli funere rapti'.

Adicio locos ex Consolationibus haustos:

Senec. cons. ad Marc. XIII 3: 'precatum enim se (sc. Paulum), ut si quid ob ingentem victoriam invidiae dandum esset, id suo potius quam publico damno solveretur' (conf. Liv. V 21, 15). Conferas etiam Senec. cons. ad Polyb. II 2. Stat. silv. II 1, 120 sq. Apul. metam. IV 14.

Saepissime invidia cum Fato et Fortuna copulatur, qua de coniugatione iam Statius queritur (silv. V 1, 137):

'quisnam impacata consanguinitate ligavit

Fortunam invidiamque deus?'

Fortunae et Fati locum apud Graecos Τύχη obtinet 29).

Haec sunt exempla:

[Bch. 1059] ... dum ludit, Fati corruit invidia'.

Bch. 1311, 3. 386, 4. Iterum ac saepius 'fata invida' plurali numero occurrunt. Exempla transscribere supervacaneum est <sup>30</sup>).

Fortunae invidae exempla:

[Bch. 588] 'nam studiis iam Romae laetantem invida Fortuna repenti funere mersit'.

[Bch. 1170] 'Fortuna invisa est, spes est frustrata parentes'. Buech. adnotat: 'invisa est' pro eo quod Vergilius ceterique dicunt: 'invidit Fortuna'.

Adicio locum quendam Plutarchi (cons. ad Apoll. 105 B.): 'ὧ δαίμον' εἶπε (scil. Φίλιππος), 'μέτριόν τι τούτοις ἀντίθες ἐλάττωμα', εἶδὼς ὅτι τοῖς μεγάλοις εὐτυχήμασι φ θ ο ν ε ῖ ν πέφυκεν ἡ Τύχη. Cf. [Kb. 664]: ἡ φθονερὰ δ' ὑμᾶς πάντ' ἀδικοῦσα Τύχη.

Imprimis boni et innocui homines invidiam et odium Fortunae in se convertunt:

[Bch. 1814] 'Rara viro vita et species, rarissima fama, Invida sed rapuit semper Fortuna probatos'.

Cognata est huius versus sententia, quamquam non Fortuna invida, sed Mors invida appellatur [Anth. lat. 345, 1 Riese]: 'Heu dolor! est magnis semper Mors invida fatis'.

cf. Rohde, griech. Roman p. 281 adn. 1.
 cf. Bch. 101, 5. 465, 2. 555, 4. 647, 2. 995, 8. 1057, 10. 1149, 1. 1279, 5.

[Kb. 489] "Ον μεγάλ' αὐχήσασα πατρὶς Θήβη ποτ' ἐνωλπει πρωτεύσειν πάσης Ἑλλάδος εἰς ἀρετὴν, πρὶν διάνοιαν τέρμα λαβεῖν, βίον, ῷ κεχάρητο, ὥλεσεν ἡ φθονερὰ τοῖς ἀγαθοῖσι Τύχη<sup>31</sup>).

§ 15. Sententia frequens est morte optimum quemque abripi : [Bch. 490] 'quam brevis innocuis vita est; sic fata dederunt'.

[Bch. 96] 'scias viator: fata non parcunt bonis'.

Sim. Bch. 769, 12. 1428, 2. Similiter disserit Senec. cons. ad Marc. XXIII 3: 'Quicquid ad summum pervenit, ab exitu prope est'. — Ac Plinius flores odoresque in diem gigni disserens, addit nat. hist. XXI 1: 'magna, ut palam est, admonitione hominum, quae spectatissima floreant, celerrima marcescere'. Huc pertinet etiam Sophocl. Aias 157: πρὸς γὰρ τὸν ἔχονθ' ὁ φθόνος ἔρπει. et Trag. adesp. 547, 12 (Nauck<sup>2</sup>).

Apud Graecos sententiam imprimis in res bellicas translatam invenimus: Fortibus viris non parcit Mars, sed hos po-

tissimum rapit [AP VII 160] (Anacreontis):

"Αρης οὐχ ἀγαθῶν φείδεται, ἀλλὰ κακῶν.

[Hoffmann, Syll. 80] τοὺς ἀγαθοὺς ἔστερξεν Ἄρης ατλ. quam sententiam tragici poetae frequentasse videntur:

Aeschylus in Europa (Nauck? fr. 100): ἀλλ' Άρης φιλεῖ

άει τὰ λῷστα πάντα τὰνθρώπων στρατοῦ.

Similiter Sophocles in Phrygibus (Nauck 2 fr. 657) et Philoct. 436.

Etiam Romani sententiam in literas receperunt. Cicer. or. Phil. XIV, 12, 32: 'Etenim Mars ipse ex acie fortissimum quemque pignerari solet'.

Insontem et innocuum fuisse defunctum, saepe a superstitibus sive parentibus, sive fratre, sive coniuge praedicatur,

quae sententia sic conformata esse solet:

[Bch. 152] 'Mater monumentum fecit maerens filio,

ex quo nihil unquam doluit nisi cum is non fuit'.

[Bch. 161] ex qua vir doluit numquam nisi mortem'.

Sim. CIL VI 15126. Bch. 162, ad quem titulum Buecheler multos similes locos ascripsit; conf. etiam Lillge l. l. p. 54<sup>1</sup>.

Romanos graeca vestigia pressisse apparet ex Kb. 258: φ

φαυλον οὐ συνείπετο ἄλλ' οὐδὲν ἢ τὰν μοῖραν ώς ἐπέδραμε.

Huc etiam pertinet sententia et apud Romanos et apud Graecos frequens, iis, qui malo sidere nati sint, omnes spes ad iritum cadere: Bch. 1092, 3. 1163, 5. CIL XII 2039. not. d. scavi 1898, 48  $\sim$  AP XI 164 sq. 318 etc. (Kroll, Gött. gel. Anz. 1900 S. 912).

Stolpae. (Continuabitur.) Bruno Lier.

<sup>31)</sup> Kb. 496: βασκαίνει τοῖς ἀγαθοῖς 'Αίδης.

#### Miscellen.

### 5. Ad Lactantium de ave phoenice.

Lactantiani carminis expilatoribus addendus est is qui s. Eligii episcopi Noviomagensis vitam rhythmicam 1) scripsit. S. Eligius post mortem gaudet in paradiso,

In lóco ab ómni félix | advérsitáte remótus,
Qua némpe pátet aetérni | pórta máxima póli.
Non pátitur iám aestívos | hiemísve inmóderátos
Sed blánda éius sémper | quíes laetíficat méntem.
Non íbi ádest mórbus, | non aégra omníno senéctus;

Néque mors crudélis | nec hydros sérpit colonos.

v. 1 cf. Lactantii v. 1 est locus in primo felix oriente remotus; unde apparet, cur versiculus consonantia careat ac felix et remotus casu primo

tradantur.

v. 2 ex Lactantii codicibus non affero nisi ea, quae ad rem faciunt;

siglis utor consuetis. patit A. poli AB: caeli C.

v. 3 aestates et hiemes recte intellegunt Bollandiani; origo mirae satis elocutionis rursus a Lactantio repetenda, v. 3 nec tamen aestivos hiemisve propinquus ad ortus.

v. 5 Lact. v. 15 non huc exangues morbi (exanguis AC, morbus C) v. 6 Lact. v. 16 nec mors crudelis nec metus asper adest (adit C): locus conclamatus et qui plurimis temptari soleat coniecturis; me non poenitet v. 18 coniecisse vis (nam ibi metus iterum ABC), quamquam pro certo id nunc non magis venditare velim quam olim in Hermae tom. XXXIII p. 170 sq.: neque enim hydro poetae hagiographi crediderim, praesertim cum metum tueatur is qui de dubiis nominibus agens v. 16 attulit ita scriptum ut in codicibus carminis scribitur, nec veri dissimile duxerim, ut metus semel tollatur, sententiam liberius immutatam esse, ut pro aspero potius aspis vel hydros substitueretur.

v. 7 Neque scripsi: Non codices vitae rhythmicae, quod per s in-

puram defendere dubitavi; cf. Lact. v. 17 nec sc. i.

v. 8 Lact. v. 18 aut metus (cf. adn. ad v. 6) aut ardens caedis amore

furor, at cedis A, cedit B, adit C.

v. 9 sq. acervus AB. abest:  $ab\bar{e}$  // C ('in? er.' Brandt; immo, quod paene praestare possum, licet codicem non viderim. m erasa:  $ab\bar{e}$  sc. male solutum erat abem, ut  $id\bar{e}$  ambigua scriptura id est aut idem significat).

et eruta consuta pannis, egestas omnino procul codices vitae (i. e. eiecta quae sunt consuta pannis?' Boll.): correxi coll. Lact. v. 19 sq. luctus acerbus abest et egestas obsita pannis et curae insomnes et violenta fames; ceterum utrum cura an et cura scribendum sit pro ecura, incertum est, at consuta verum videtur, cum panni consui soleant.

<sup>1)</sup> cf. catalogum codicum hagiographicorum bibliothecae regiae Bruxellensis ab hagiographis Bollandianis editum, tom. I (Bruxellis a. 1886) p. 470 sqq. Locus, de quo agitur, est p. 479, 23 sqq. 480, 10; quem meis coniecturis restitutum propono.

Néque scélus infándum | nec cupido vesána ópum Néque métus árdens, | cédit amóre fúror.
A'best lúctus acérbus | et cónsuta pánnis egéstas;

Cúra omníno prócul, | nec violénta súbripit fámis.
Non íbi tempéstas fúrit | néc vis hórrida vénti
Néque gélido térram | stríngit pruína sáta.
Núlla súper cámpos | praeténdunt véllera núbes
Nec cádit ex álto | iam túrbidus áquae húmor.

15 Gaudet pangere sacri | modolamina cantus . . .

De poetae arte rhythmica pauca dicenda sunt. Inscriptio vitam testatur rethorice atque commatice expolitam<sup>2</sup>). In calce carmen vocat et hexametros versiculos<sup>3</sup>). Versus ita compositos esse, ut vox sexies attollatur factaque incisione ternae sublationes sibi respondentes eadem syllaba terminentur, rectissime monuit Traube<sup>4</sup>). Quod autem idem addit, rhythmos illos non esse genuinos, sed carmen hexametris continuis primo conscriptum, ex parte etiam distichis, ab auctore quarto<sup>5</sup>) in eam formam redactam esse, quam habemus, falsum est. Cum enim ipse centonem ex Fortunati potissimum<sup>6</sup>) carminibus conflatum intellexerit, cuius versus ad rhythmi leges a metro longe diversas deflecti solere, nulla iam causa est, cur de duabus recensionibus cogitetur. Res conficitur ratione strophica: bini enim semper 'hexametri' iunguntur; quae hexametri rhythmici Langobardorum lex est<sup>7</sup>). De Francis, cum alia eorum car-

et violenta fames BC, nec A, quod legisse videtur hagiographus.

v. 11 tempes A. furet C.

v. 12 Lact. v. 22 nec gelido (gelida A) terram rore pruina (proina B) tegit; quod hagiographus dedit, ita interpretor, ut utrumque obiectum pariter ab eodem verbo suspendam ('die Erde, d. h. die in ihr schlummernden Saaten').

v. 18 Lact. v. 23 nulla super campos tendit sua vellera nubes, at tendet grammaticus de dubiis nominibus, vellere A; hagiographus nulla vellera coniunxit.

v. 14 Lact. v. 24 nec cadit ex alto turbidus umor (humor AC) aquae; vides, qui factum sit, ut pentameter rhythmicus nasceretur, quem cavendum est ne in dubium vocemus.

v. 15 Lact. v. 45 incipit illa (sc. phoenix) sacri modulamina (modolamina AB) fundere cantus.

<sup>2)</sup> cf. catalogi tom. I p. 470, 1. 3) ibidem p. 483, 21. 23.
4) cf. Scriptores rerum Merovingicarum tom. IV p. 655, 1.
5) nempe post vitam s. Eligii pedestrem, eius compendium

b) nempe post vitam s. Eligii pedestrem, eius compendium (SS. rer. Merov. tom. IV p. 654, 14), carminis quam putat Traube recensionem genuinam.

<sup>6)</sup> Neque vero Fortunati quicquam adhuc inveni praeter unum illud carmen, cum Iuvenci, ut de Lactantio et Prudentii libro cathemerinan taceam, plus quinquaginta versus notaverim.

merinon taceam, plus quinquaginta versus notaverim.

7) cf. quae W. Meyer Spirensis doctissime exposuit (Anfang und Ursprung der lat. u. griech. rythm. Dichtung, München 1884, p. 278 sqq.).

mina maiora Merovingica aetate per hexametros rhythmicos scripta non extent, adhuc non licebat iudicare: iam ex hac Merovingicae aetatis vita s. Eligii eorum ars quae fuerit discendum est. Nam codices adscendunt ad saeculum IX<sup>8</sup>), satis corrupti: neque ullo modo fieri potest, ut carmen Karolo Magno recentius sit, cuius aetate similiter balbutire pergunt monachi Augienses <sup>9</sup>).

Restat, ut de carminis Lactantiani historia critica exponatur. Id vero facere non poterit nisi qui ipsos codices aut

eorum ectypa viderit.

Berolini.

Paulus de Winterfeld.

# 6. Propertius IV 1. 31

(a personal explanation).

Dr. G. Ries (Philologus 1902 p. 162) has some observations upon the reading of this passage upon which I crave

space to comment.

He rightly corrects the statement of Prof. A. Dietrich (Rhein. Mus. 1900) that noone had previously considered wheather the Soloni of the Neapolitan MS was possible by referring to the priority of M' Ellis in the American Journal of Philology I S. 52 (it should be S. 396). M' Ellis however had published his view eight years before in the Academy for 1873 (Feb., p. 57) as is mentioned in A. Palmer's edition of 1880. Until Dr. Ries reminded me, I had forgotten that I had condemned the view in my notice of M' Ellis' paper of 1880. So far as I can remember after a lapse of twenty one years, this was due to a misapprehension of the very brief language in which M' Ellis couched his suggestion. I am glad therefore to have this opportunity of stating that more than a year before Dietrich's article appeared, I had come to the conclusion that Soloni was unimpeachably right.

Another place where I now regard N as superior to the other Mss is at III IX. 35 'non ego uelifera tumidum mare findo carina' which is omitted in N & which I agree with Palmer and others is an interpolation to take the place of a lost

hexameter.

Cambridge.

J. P. Postgate.

April - Juli 1903.

<sup>8)</sup> antiquissimi sunt codices Bruxellensis n. 5374—5375 saec. IX (sic Bollandiani, catal. I p. 470; saec. IX vel X minus recte, ni fallor, Krusch, SS. rer. Merov. IV p. 657, 29) et Parisiensis n. 5327 saec. X.
9) Poetae latini aevi Carolini tom. II p. 426.

#### XXVI.

# Ein Nachklang von Königsfetischismus bei Homer?

In der Odyssee 19 lesen wir (bei Ameis-Hentze, 1895):

107 ω γύναι, ούκ ἄν τίς σε βροτῶν ἐπ' ἀπείρονα γαῖαν

108 νεικέοι ή γάρ σευ κλέος οὐρανὸν εὐρὺν (κάνει

109 ως τέ τευ ή βασιληος ἀμύμονος, ὅς τε θεουδής

110 ἀνδράσιν ἐν πολλοῖσι καὶ ἰφθίμοισιν ἀνάσσων

111 εὐδιχίας ἀνέχησι, φέρησι δὲ γαῖα μέλαινα

112 πυρούς καὶ κριθάς, βρίθησι δὲ δένδρεα καρπῷ,

113 τίχτη δ' ἔμπεδα μηλα, θάλασσα δὲ παρέχη ἰχθος

114 έξ εὐηγεσίης, ἀρετῶσι δὲ λαοὶ ὑπ' αὐτοῦ.

Gehen wir vom letzten Satze aus, so hat es gewiß nichts Auffälliges, wenn wir hören, daß (um mit den Scholien BQV zu reden) die Mannen in Folge der guten Regierung eines Herrschers ἐν ἀρετη καὶ εὐδαιμονία διάγωσιν. Dagegen fordern die übrigen oben gesperrten Worte zum Nachdenken heraus und man muß sich wundern, daß man, soviel ich sehe, nur ganz vereinzelt ein Befremden darüber ausgedrückt findet. Verständig, wenngleich sprachlich nicht einwandsfrei, bemerkt Düntzer zu V. 113 in seiner Schulausgabe: "Mehr als die Länge des α in παρέχει ... fällt es auf, daß der Segen des Viehstandes [aber auch der Felder und Bäume!] geradezu als Folge der guten Regierung hervortreten [l. hervortritt!]."

Allerdings wird man dieser durchaus treffenden Beobachtung die Spitze abbrechen wollen, indem man erklärt: weil der Herrscher so pflichttreu seines Amtes wartet, belohnen ihn die Götter mit dem Gedeihen von Feldbau, Baumzucht, Vieh-

stand und Fischfang seiner Untertanen. Dadurch sucht das Auffallende der Stelle z. B. Faes i zu heben und dafür, daß der Dichter, dem wir die jetzige Fassung verdanken, sie selbst so verstanden habe, kann man sich vielleicht mit Recht auf das θεουδής in v. 109 berufen.

Daß der Gedanke als solcher unhomerisch wäre, wird man schwerlich behaupten wollen. Denn die Götter sind im Epos nicht nur δοτήρες ἐάων, ja, wie E. Rohde sagt (Rel. d. Gr. S. 13, vgl. mit S. 16/17), die Geber alles Guten, sondern auch der Gesichtspunkt einer hiebei wirksamen sittlichen Vergeltung von ihrer Seite liegt nicht jenseits der damals erreichten Stufe. Das ergibt sich aus Stellen wie Il. II, 385 ὅτε λαβρότατον χέει ὕδωρ | Ζεύς, ὅτε δή ρ' ἄνδρεσσι κοτεσσάμενος χαλεπήνη, | οῖ βίη εἰν ἀγορῆ σκολιὰς κρίνωσι θέμιστας | ἐκ δὲ δίκην ἐλάσωσι, θεῶν ὅπιν οὐκ ἀλέγοντες oder Od. ξ, 83 οὐ μὲν σχέτλια ἔργα θεοὶ μάκαρες φιλέουσιν, | ἀλλὰ δίκην τίουσι καὶ αἴσιμα ἔργ' ἀνθρώπων οder Od. ρ, 485 f. καί τε θεοὶ ξείνοισιν ἐοικότες ἀλλοδαποίσιν | παντοῖοι τελέθοντες ἐπιστρωφῶσι πόληας | ἀνθρώπων ὕβριν τε καὶ εὐνομίην ἐφορῶντες (Naegels-bach Hom. Theol. ¹ S. 31).

Trotzdem wird man nicht leicht das Gefühl los werden, daß auf diese Weise doch zwei Dinge in einen ursächlichen Zusammenhang gebracht sind, die an sich nichts miteinander zu tun haben, und daß sich unter der so geglätteten Oberfläche ein Zwiespalt birgt, der nicht durch ausgleichende Harmonisierung verdeckt, sondern durch kulturgeschichtliche Erklärung begreiflich gemacht werden sollte. In diesem Eindrucke wird jeder bestärkt werden, der die ethnologischen Parallelen unbefangen auf sich wirken läßt, welche z. B. Jul. Lippert Kulturgesch. d. Menschh. II (1887) S. 465 ff. und Fritz Schulze Die Psychol. d. Naturvölker (1900) S. 236 ff. zusammengestellt haben.

Ersterem entnehmen wir folgendes: Der durch Salbung zum Fetisch gemachte mexikanische König muß versprechen, er wolle bewirken, "daß die Sonne ihren Lauf gehe, die Wolken regnen, die Flüsse fließen und die Früchte reifen" (S. 467). In Peru trug man "Brüder genannte Bilder des Inkaumher, um das geeignete Wetter zu befördern". Auch der König

von Aegypten erhält den richtigen Weltlauf und beschert dem Volke die Ernten (S. 471). In Japan erzählte man, der König habe alle Tage einige Stunden mit der Krone auf dem Haupte (also ganz getreu der Märchenvorstellung unserer Kinder) dasitzen müssen, unbeweglich, wie eine Bildsäule, wodurch er dem Reiche Ruhe und Frieden geschenkt habe. Jedes Versehen hiebei hätte Hungersnot oder Krieg oder sonst ein Landes ung lück zur Folge gehabt (S. 482). Aus den Lehren des Kong-fud-se geht noch immer hervor, daß einstmals auch der Kaiser von China die Ströme fließen und die Früchtereifen ließ und daß alle Wohlfahrt des Landes davon abhing, daß in ihm der rechte Geist seinen Sitz hatte (S. 484). Wenn Ernte und Fisch fang nicht ergiebig sind, beschuldigt man den König von Loango, schlechten Herzens zu sein, und dringt auf seine Absetzung.

Dasselbe erzählt der andere unserer Gewährsmänner von dem Fürsten der Mokissos: "Sein Wille giebt Regen oder Sonnenschein, sein Befehlläßt die Saaten sprossen, ein Wort von ihm würde die Erde in den Abgrund stürzen". Ebenso heißt es (S. 237) von dem König am Weißen Nil, daßer, der über Regen und Sonnenschein gebietet, umgebracht wird, wenn der erstere ausbleibt, und von dem Herrscher zu Quitscha im Nigerdeltalesen wir (S. 236), daßer einen Umkreis von 4950 🗆 Yards (d. h. von etwa 200 Metern im Geviert) nicht überschreiten darf, widrigenfalls sein Vergehen mit Menschenopfern gesühnt werden muß.

Dies war das Material, auf Grund dessen sich mir schon seit Jahren ganz unwilkürlich die Meinung aufgedrängt hatte, daß den an die Spitze dieses Aufsatzes gestellten Versen der Odyssee noch eine tiefere Beziehung innewohne. Inzwischen führten mich weitere Studien auf das inhaltsreiche und anregende, wenn auch allzu kühn konstruierende Buch des englischen Folkloristen und verdienten Pausaniaskommentators J. G. Frazer, welches betitelt ist The Golden Bough ("Der goldene Zweig", in Anlehnung an Verg. Aen. VI, 203 ff.). In § 2 von Kapitel I des IIten, 1900 in 2ter Auflage erschienenen Bandes findet man nicht bloß einen Abschnitt über die Gött-

lichkeit von Königen bei den verschiedensten Rassen, sondern sogar (auf S. 156—159) eine ganze Reihe von lehrreichen, mit den von uns bisher angeführten übereinkommenden und sie vervollständigenden Nachweisen über "Kings responsible for weather and crops". Unter diesen erregen unsere ganz besondere Aufmerksamkeit Zitate aus klassischen Schriftstellern, und zwar vor allem deshalb, weil sie die Brücke schlagen zu europäischen und arischen Völkern. So aus den Scholien zu Apollonius Rhodius Argonautika II, 1248: καὶ Ἡρόδωρος ξένως ("befremdlich") περὶ τῶν δεσμῶν τοῦ Προμηθέως ταῦτα. εἰναι γὰρ αὐτὸν Σκυθῶν βασιλέα φησί καὶ μὴ δυνάμενον παρέχειν τοἰς ὑπηκόοις τὰ ἐπιτήδεια, διὰ τὸν καλούμενον ᾿Αετὸν ποταμὸν ἐπικλύζειν τὰ πεδία, δεθηναι ὑπὸ τῶν Σκυθῶν.

Daß diese Skythen Indogermanen waren, ist wahrscheinlich und neuerdings bestimmt versichert von P. Kretschmer, der (Einl. i. d. Gesch. d. gr. Spr. [1896], S. 215) sich dahin äußert: "Es liegt nahe zu vermuten — und ist in der Tat von Penka behauptet worden —, daß die Skythen eine Mittelstellung zwischen Iraniern und Slaven einnahmen." Ueber allen Widerspruch erhaben aber und von Kretschmer in eingehender Beweisführung (a. a. O. S. 171 ff.) erhärtet ist die Zugehörigkeit der Thraker zur indogermanischen Familie. Durch die Forschungen Rohdes über die Dionysosreligion dieses Stammes ist er überdies während des letzten Jahrzehnts von hervorragender Wichtigkeit für die griechische Altertumswissenschaft geworden.

In diesem Zusammenhang gewinnt das zweite von Frazer beigebrachte Zeugnis an Wert. Es steht bei Apollodorus in der Bibliotheca III, 5, 1 und lautet dort:

της δὲ γης ἀχάρπου μενούσης ἔχρησεν ὁ θεὸς χαρποφορήσειν αὐτήν, ἄν θανατωθη Λυχούργος. Ἡδωνοὶ δὲ ἀχούσαντες εἰς τὸ Παγγαῖον ὅρος αὐτὸν ἀπαγαγόντες ἔδησαν χάχεῖ χατὰ Διονύσου βούλησιν ὑπὸ ἵππων διαφθαρεἰς ἀπέθανε.

Allein hiemit ist das von dem englischen Forscher für unseren Zweck Gebotene noch nicht erschöpft, sondern ich muß ebenso mit dem Gefühle des Kirchenvaters Hieronymus, der zu Prediger I, 9 Donat's Wort anführt Pereant, qui ante nos nostra dixerunt!, wie andrerseits mit gesteigertem Ver-

trauen auf die Richtigkeit meiner Ansicht mitteilen, daß diese von Frazer schon vor etwa zwei Jahren wörtlich veröffentlicht worden ist. Von W. Ridgeway war er auf unsere Odysseestelle aufmerksam gemacht worden und er faßt den Eindruck, den sie auf sein ethnologisch geschultes Gefühl machte, in die Worte (S. 156/7): "Similarly [wie die Bewohner von Neuguinea u. s. w.] the Greeks of the Homerik age thought that the reign of a good king caused the black earth to bring forth wheat and barley, the trees to bee loaded with fruit, the flocks to multiply, and the sea to yield fish."

Der Hauptunterschied zwischen Homer und den übrigen angeführten Beispielen ist der, daß hier alle Züge, auch die sozusagen negativen, in voller Lebenskraft erhalten sind, während dort nur noch ein halbverwischtes Ueberlebsel in schattenhafter Unbestimmtheit erscheint, zugleich schon mit dem Ansatz einer Motivierung, die dem von der fetischistischen zur polytheistischen Stufe fortgeschrittenen religiösen Empfinden Rechnung trägt und auf den Ton höherer Ethik gestimmt ist. Daß jedoch die Bewohner von Hellas einstmals tief genug standen, um ihnen Fetischanbetung zutrauen zu dürfen, ist bes. durch die neueren Ausgrabungen, vor allem auch der Engländer wie Evans, doch wohl zur Sicherheit erhoben worden, ja man wird nicht fehlgehen mit der Annahme, daß die unmittelbaren Vorläufer der Griechen eben in der Periode, in der die Keime ihrer späteren Religion zu suchen sind, in der mykenischen, derselben gehuldigt haben; das meiste über diesen Gegenstand findet man jetzt bequem beisammen in der umfänglichen und mit ausgebreiteter Kenntnis des ethnologischen Vergleichungsmaterials verfaßten Dissertation von M. W. de Visser De Graecorum dis non referentibus speciem humanam (Lugd. Bat. 1900). Für uns von Belang sind auch die Ausführungen in dem Buche von Alex. Sutherland The origin and growth of the moral instinct I. II, London 1898. Besonders nahe geht uns die Tabelle an, in der er die verschiedenen Rassen nach ihrer kulturhistorischen Stellung rubriziert und von der Fr. Schulze a. a. O. eine dankenswerte Wiedergabe bietet. Es ist nun trotz allen Einwänden, die alt ererbte Pietät oder wissenschaftliche Erwägung etwa gegen eine solche Rangordnung erheben könnte, nicht ohne Reiz zu erfahren, daß nach dem dort angelegten Maßstabe die homerischen Griechen genau auf dieselbe Stufe zu stehen kommen, wie unter den oben genannten Völkern mit Menschenfetischismus z. B. die westafrikanischen Neger, nämlich in die der "Mittleren Barbaren". Ja andere, bei denen sich derselbe Aberglaube findet, werden von Sutherland sogar noch höher hinaufgeschoben: so rechnet er die Peruaner und Mexikaner zu den "Höheren Barbaren", die Aegypter schon zu den "Nieder Zivilisierten" und vollends die Japaner und Chinesen zu den "Höher Zivilisierten".

Darnach brauchte es uns nicht Wunder zu nehmen, wenn selbst die Griechen Solons oder die Römer der Kaiserzeit noch verwandte Vorstellungen hegten: in der Tat ist die Religionsgeschichte der alten Völker in ihrem gesamten Verlaufe nicht arm an solchen Ueberlebseln (s. z. B. Overbeck A. d. k. Sächs. G. d. W. XVI, 1864, S. 251 f.; Tylor-Spengel-Poske Anf. d. Kult. II, S. 179 f.). Ob sich gerade Reste von Königsfetischismus nachweisen lassen, vermag ich nicht zu sagen, es scheint aber wohl möglich, daß die eigenartigen Beschränkungen, denen die spartanischen Könige unterstanden, noch Spuren eines solchen enthalten. Das bekannte Agesilausorakel von dem "lahmen Königtum" hat Frazer a. a. O. in diesem Sinne erläutert.

Der uns beschäftigende Gegenstand würde sich einreihen in den umfassendsten religionsgeschichtlichen Zusammenhang, wenn sich eine weitere Frage, die dieser phantasievolle Forscher aufwirft, zu seinen Gunsten beantworten ließe. Es handelt sich dabei um die Herkunft und die Bedeutung des Namens Ζεύς, Juppiter. Bekanntlich hat die naturmythologische Schule, wie sie vorzüglich Ad. Kuhn und M. Müller vertraten, nicht im geringsten daran gezweifelt, daß darunter der lichte Himmel zu verstehen sei. Dagegen hat die ethnologische Richtung sich natürlich bemüht, auch hier animistische Keime aufzudecken; in besonders ausgesprochener Weise hat Jul. Lippert (z. B. in seinem Buche über die Religionen der europäischen Kulturvölker) diese Bahn eingeschlagen. Neuerdings betont O. Kern Ueber die Anf. der hell. Rel. (1902) S. 23 ff. verwandte Elemente mit Entschiedenheit und erwähnt auch

die fetischistischen Züge des Zeuskultes in Griechenland, von denen man sich so schwer vorstellen kann, wie sie sich gerade mit dem Bilde des strahlenden Himmels vereinen lassen. Bewegt er sich hiebei doch noch auf dem Gebiete überlieferter Tatsachen, so wagt sich Frazer hinaus aufs Meer der Hypothese, indem er folgendes ausführt: Wenn man Zeus und Juppiter in der Regel mit dem indischen Dyaus verbinde, so sei der Grund dafür ungentigend. Vielmehr hätten wir es zu tun mit einem Baumgott, also, um in der Sprache der Alten zu reden, mit einem ἔνδενδρος oder δενδρίτης, genauer, da es sich um einen in einer Eiche wohnenden Geist handelt, mit einem φηγωναΐος. Bei den Wilden erscheine der Baum und zumal die Eiche als der Sitz verborgenen Feuers und auf diesem Wege sei der Name "der Helle oder Leuchtende" entstanden. Die menschliche Verkörperung des augenscheinlich im Anschluß an Mannhardts Theorie geschilderten Vegetationsdämons wäre sodann der "Waldkönig". Da aber dieser nach verschiedenen Analogieen, vorzüglich der des Kultes in dem Diana-Haine bei Aricia am Nemisee, auf Erden verkörpert gewesen wäre in der Gestalt eines priesterlichen Herrschers, so hätten wir ausgesprochensten Königsfetischismus als eine der Grundlagen der indogermanischen und damit auch urhellenischen Religion anzunehmen: , the King of the Wood lived and died as an incarnation of the supreme Aryan god, whose life was in the mistletoe or Golden Bough\*.

Daß Frazer mit diesem auf ungemein schmalem Fundamente zu schwindelnder Höhe aufgeführten Luftgebäude auf die uneingeschränkte Zustimmung weiterer Kreise rechnen darf, ist freilich kaum anzunehmen.

Die weit überwiegende Mehrzahl der Forscher wird fortfahren zu glauben, daß die in Ζεύς steckende Basis, die Herm. Hirt (Idg. Ablaut S. 119 No. 526 und S. 150 No. 771) auf dejewo bestimmt, in erster und hauptsächlicher Linie auf den strahlenden Himmel bezogen ist. So urteilt dieser Gelehrte, der u. a. lat. dies vergleicht, selbst. Außer ihm führe ich noch an O. Schrader Reallexicon d. idg. Altertumskunde (1901), S. 302; 369; 670 und P. Kretschmer a. a. O. S. 80: Des letzteren Stimme wiegt um so schwerer, als er der Meinung,

Zeus sei ein indogermanisches Erbstück, skeptisch gegenüber steht. So dürfte es doch geraten sein, von der Beleuchtung der Odysseestelle diese ins Nebelhafte verrinnenden Kombinationen fern zu halten.

Dagegen ist es vielleicht gestattet, die in ihr auf Eine Linie versetzten beiden Motive des göttlichen Segens, in v. 109 die Gottesfurcht, in v. 111 und 114 die rechtschützende Wohlregierung, zu trennen und zwei verschiedenen Stufen zuzuweisen. Schon die alten Grammatiker haben es erkannt und Buttmann (Lexil. 43, S. 170 ff.) hat es des weiteren nachgewiesen, daß der Sinn des Wortes θεουδής auf den Begriff θεοσεβής 'gottesfürchtig' hinauslaufen muß. Nach H. Hirt (Gr. Laut- und Formenl. § 238, 1, b) ist es zurückzuführen auf θεόδδης oder θεόδ Εης (-ής?) und dieses hinwiederum nach Guilelm. Schulze Quaestt. epp. S. 88 A. 1 auf θεοδ Γεής, so daß es sicher zu V duei "fürchten" gehört. Jedenfalls gewänne die "Gottesfurcht" des Königs einen höchst lebendigen Inhalt, wenn wir dabei zu denken hätten an die Rache des in ihm hausenden Geistes im Falle der Verletzung seines Fetischcharakters, wie sie uns in den Beispielen aus dem Brauche niederer Rassen so anschaulich entgegentritt. In θεουδής hätten wir somit das sakrale Verdienst, dem sich in der gewissenhaften Erfüllung der Regentenpflichten erst bei späterer Entwicklung das moralische beigesellt hätte: es würde sich dies dem auch von Rohde D. Rel. d. Gr. S. 14 betonten allgemeinen Gange der menschlichen Zivilisation vortrefflich einfügen.

Cannstatt.

Hans Meltzer.

## XXVII.

## Bemerkungen zum Philebos.

Vorausgeschickt sei eine Uebersicht über die Gliederung des Dialogs 1).

I. 1. Was ist das ἀγαθόν?

Ist es ήδονή oder φρόνησις?

2. Behufs Untersuchung dieser Frage wird aufgefordert zur Prüfung der hoovh durch Betrachtung ihrer einzelnen Arten.

3. Logisches Bedenken hiegegen, betreffend das Verhältnis der

Einheit zur Vielheit,

a) näher bestimmt durch Einschränkung auf die gegenseitigen Beziehungen zwischen Begriffen sowie zwischen ihnen und den Sinnendingen;

b) gehoben durch Hinweis auf die in jeder Aussage (jedem Urteil) thatsächlich vollzogene Unterscheidung und Bezie-

hungssetzung;

c) Verdeutlichung durch zwei Beispiele.

4. Erneuerte Aufforderung zur Einteilung der hoovh in ihre Arten.

5. Ausweichende Wendung mit Beantwortung der Ziffer 1 zweite Zeile gestellten Frage unter Beachtung anerkannter Merkmale des ἀγαθόν: weder ἡδονή noch φρόνητις kann mit jenem sich decken.

II. Neue Frage: ob ηδονή oder φρόνησις nüher mit dem άγαθόν ver-

wandt?

6. Logische Vorerörterung durch Unterscheidung von vier Klassen des Wirklichen:

απειρον,

c) μικτόν oder κοινόν.

b) πέρας,

d) altia.

7. Einreihung der ήδονή in die Klasse des ἄπειρον und der φρόνησις in die Klasse der αλτία.

(8-12) Genauere Untersuchung der ήδονή:

8. Entstehung der sinnlichen Lust bedingt durch körperliches Unlustgefühl (vgl. 9. c Nachtrag); das in Erwartung der Wiedererneuerung solcher Lust bestehende Gefühl; der Zustand der Gefühllosigkeit (vgl. 9 c). Schürfere Analyse des vorher bezeichneten Zustands der Erwartung und seiner psychischen Grundlagen: μνήμη und αἴσθησις. — ἀνάμνησις. — ἐπιθυμία. — Μögliche Mischung von Lust und Unlustgefühlen in jenem Zust and.

9. Versuch der Unterscheidung wahrer und falscher Lust: die falsche könnte wohl wirklich sein, müßte dann aber entweder a) ein falsches theoretisches Urteil zu ihrer Voraussetzung haben

<sup>1)</sup> Diese Uebersicht ist entnommen aus meinem gleichzeitig bei W. Kohlhammer, Stuttgart, erscheinenden Buch: Platons Dialoge, Inhaltsdarstellungen, S. 168—170.

- das zunächst durch verschränkte Beziehungen im Zusammenwirken von μνήμη und αξοθησις entstehende falsche Urteil gewinnt durch Phantasietätigkeit Ausdehnung auf die Erwartungen der Zukunft und wird namentlich hiedurch eine Quelle falscher Lust, auf die alle als schlecht oder schimpflich zu bezeichnende zurückzuführen ist — oder

b) mit kontrastierenden Gefühlen verglichen hinsichtlich ihrer Gradabschätzung durch den Einfluß der Zeit verwirrt sein;

c) ferner könnte man den Zustand der Schmerzlosigkeit, den manche als Lust ausgeben, als falsche Lust bezeichnen. [Nachtrag zu der oben, Ziffer 8, gegebenen Erklärung von der Entstehung der Lust.]
10. Die aus Lust und Schmerz gemischten Gefühle

a) rein sinnlicher Art (Beispiel: ψώρα),

b) sinnlich-geistiger Art,

c) rein geistiger Art (Beispiel: das Komische und die Regung

des ¢θόνος als Grundlage davon).

- 11. Die reinen, ungemischten Lustgefühle: Eben sie sind zugleich die wahren und fallen nicht wirklich in die Klasse des ἄπειρον (Zurückbeziehung auf Ziffer 7 und 9).
- 12. Ergänzende Bemerkungen über die ήδονή im allgemeinen: a) Auch in der von anderen Philosophen gegebenen Erklärung der Lust als yévesig liegt die Erkenntnis ihrer Verschiedenheit von dem ayadév,

b) Widersinnigkeiten, die aus der Gleichsetzung von Lust und

Gut folgen.

13. Genauere Untersuchung der φρόνησις: Zwei Hauptarten der ἐπιστῆμαι. — Reine (philosophische) und angewandte Mathematik — Dialektik — Naturwissenschaft.

14. Rückblick und nochmalige Betonung der II. zu Beginn aufge-

worfenen Streitfrage.

- III. 15. Anbahnung der Entscheidung durch Herstellung der Mischung, die den Zustand voller Befriedigung im menschlichen Leben ausmacht.
  - 16. Die drei konstituierenden Merkmale des ἀγαθόν (vgl. I, 1 erste

Stufenfolge der Güter.

Endurteil: die φρόνησις hat den Vortritt vor der ήδονή (vgl. II. zu Beginn).

Sehen wir uns den Gang der Untersuchung schärfer an. Die vorausgeschickte Hauptfrage geht auf den Gehalt des άγαθόν. Sie erhält sofort eine engere Fassung, indem der Versuch gemacht wird, das Gesuchte entweder mit der ήδονή oder mit der φρόνησις gleichzusetzen. Damit ist jenes offenbar sofort im Sinne des für den Menschen wertvollsten Besitzes genommen, also als ἀνθρώπινον ἀγαθόν. Diese Einschränkung wird aber gegen den Schluß hin wieder aufgegeben. Die drei Merkmale Schönheit, Ebenmäßigkeit und Wahrheit (65a) sind constituirend für das ἀγαθόν überhaupt. Ganz eigentümlich ist die Art, wie sie gewonnen werden. Schon vor ihrer Entdeckung ist der Zustand der εὐδαιμονία construirt durch Mischung von Wissenschaften und Lustempfindungen. Die Mischung ist nicht planlos erfolgt, sondern unter dem maßgebenden Gesichtspunkt des größtmöglichen Nutzens, der dadurch zu erzielen wäre. Die Frage aber, was es nun sei, das die hergestellte Mischung zu einer guten mache, wird so ganz ohne Bedenken mit der allgemein gehaltenen Erklärung beantwortet, 64 d jede Mischung könne nur gut sein durch Maß und Ebenmäßigkeit, daß man sieht, dies ist nicht etwa erst an dem Anblick des erzielten Zustandes der εὐδαιμονία augenfällig geworden, sondern von Anfang an dient dieser Satz dem, der ihn jetzt ausspricht, als selbstverständliche Voraussetzung. In dieser Voraussetzung aber liegen ja zwei der wichtigsten Merkmale des ἀγαθόν befaßt. So gut wie hier am Schluß hätten sie auch gleich Anfangs angegeben werden können, sobald die Frage aufgeworfen war, worin denn das ἀγαθέν bestehe und ob es etwa der ήδονή oder φρόνησις gleich sei. Auch das dritte Grundmerkmal, das ihm beigelegt wird, die άλήθεια, wird ohne große Umstände gefunden. Und so wäre die ganze Erörterung in aller Kürze abzumachen gewesen, wenn es dem Verfasser wirklich nur darum zu tun war, eine Definition des ἀγαθέν aufzustellen. Auch die Anwendung des damit gegebenen allgemeinen Begriffs auf die menschlichen Verhältnisse hätte nur wenige Seiten beansprucht. Daß ήδονή allein nicht genüge und ebenso wenig φρόνησις allein, daß vielmehr die εὐδαιμονία des Menschen, welche eben durch den Besitz des gesuchten höchsten Gutes hergestellt wird, nur in einem aus Lust und Vernunfttätigkeit gemischten Zustand, dem μικτὸς βίος, bestehen könne, ergibt sich ja schon bei kurzer Besinnung. Sofort konnte nun die Mischung vorgenommen werden, unter Zurückhaltung alles Maßlosen. mußte dann eben so ausfallen, wie sie ausgefallen ist.

Bei solcher Anlage wäre der ganze Gedankengang übersichtlich und leicht verständlich. Dabei würden sich dann freilich wohl auch einige Einwände aufdrängen, die bei dem verwickelteren Gang der Untersuchung nicht zu Wort gekommen sind. So möchte man fragen, ob denn wirklich Maß und Verhältnismäßigkeit, welche gewiß die Bedingungen der Schönheit sind, auch in der That für die εὐδαιμονία wesent-

lich und unerläßlich seien, für das eigentliche Ziel aller Wünsche, das als ein Aeußerstes und Höchstes eben alles Maß zu übersteigen scheint. Diese Frage berührt sich allerdings nahe mit dem, was Philebos meint, wenn er die ήδονή ohne weiteres in die Klasse des ἄπειρον einordnet (27e). Aber die Belehrung, die ihm darauf (45 a ff.) zu teil wird in der Untersuchung über die maßlos heftigen Erregungen der Lust, ist keineswegs nach allen Seiten befriedigend und so bleibt es befremdlich, daß sein Stellvertreter Protarchos schließlich ohne Widerspruch oder Forderung weiterer Beweise die Erklärung hinnimmt, Maß und Symmetrie seien constituirende Merkmale des ἀγαθόν; noch mehr wohl, daß er bei der Mischung zuerst alle Arten der ἐπιστήμη vereinigen läßt, um dann erst zu sehen, welche Formen der ήδονή sich mit ihnen noch vertragen, anstatt zuerst darnach zu fragen, welche ήδονή in sich die höchste Befriedigung enthalte und dann weiter zu suchen, was mit ihr, die jedenfalls da sein müßte, noch vereinbar sei. Man dürfte auch erwarten, daß der mehrdeutige Sinn des Wortes ἀγαθός entfaltet und klar gelegt würde, wenn eben die vorausgestellte Frage das Hauptinteresse hätte. Nun aber finden wir über den inneren Zusammenhang der Bedeutungen dieses Worts, die bei der Anwendung auf ganz verschiedene Gebiete sich erheblich von einander entfernen, im Philebos nur leichte und gelegentliche Andeutungen, besonders 37 e in dem Satze, daß eine άμαρτάνουσα ήδονή ebenso wenig wie eine fehlgehende δόξα als δρθή bezeichnet werden dürfe, daß man sie aber auch nicht als χρηστή anerkennen oder irgend ein lobendes Prädikat (τὶ τῶν καλῶν ὀνομάτων) ihr beilegen dürfe, und in dem indirekten Beweis, der 55 b gegen die Gleichsetzung von ήδονή und ἀγαθόν geführt wird. Ich habe mich nie überzeugen können, daß die oft ausgesprochene Meinung moderner Kritiker Recht habe, die Platon vorwirft, er habe sich da und dort durch die Mehrdeutigkeit eines griechischen Sprachausdrucks täuschen lassen und sei so insbesondere in einer groben und verhängnisvollen Unklarheit über den Begriff des ἀγαθέν befangen geblieben, indem er das sittlich Gute von dem praktisch Zweckmäßigen nie recht habe trennen lernen und mit dem ἀγαθέν auch das durch den Sprachgebrauch so gern

damit verbundene καλόν habe zusammenfließen lassen. Aber ich müßte das am Ende doch zugestehen, wenn in einem gerade ausdrücklich der Untersuchung des ἀγαθόν gewidmeten Dialoge über dessen Vieldeutigkeit kein Aufschluß gegeben Allein im Philebos handelt es sich eben gar nicht hauptsächlich um das άγαθόν. Seine Bedeutung ist in anderen Dialogen viel gründlicher untersucht und festgestellt. Psychologische und logische Darlegungen nehmen, wie ja auch die vorausgeschickte Uebersicht erkennen läßt, nicht nur den breitesten Raum ein, sondern sie werden auch (vgl. 14 c. 15 c. 16 bc.) als besonders bedeutsam hervorgehoben. Die Frage nach dem ἀγαθόν, anfangs aufgeworfen und schließlich kurz beantwortet, dient jenen nur als ein loser Rahmen. An ihnen haben wir die wichtigere Füllung. Wir wenden uns hiemit ihnen Denn auch diese Abschnitte enthalten Unklarheiten und dunkle Stellen genug, die wir versuchen müssen aufzuhellen.

Auf die erste ernstliche Schwierigkeit stoßen wir nun 15 a, wo drei logische Einwände gegen die vorgeschlagene Einteilung der ήδονή in ihre Arten vorgebracht werden. Sinn scheint mir Gustav Schneider vollständig getroffen zu haben, der sie S. 51 seiner vortrefflichen Schrift über die platonische Metaphysik mit folgenden Worten wiedergibt: "Erstens fragt es sich, ob man gewisse Einheiten dieser Art (nämlich getrennt von den Sinnendingen existirende Ideen) als wirklich seiend anzunehmen habe. Zweitens, wie, indem jede einzelne immer dieselbe und weder des Entstehens noch des Vergehens fähig ist, sie gleichwohl ganz sicher diese eine sei, scil. für die wir sie halten, d. h. wie wir zur Erkenntnis der einzelnen Idee gelangen, da die Ideen außerhalb der Sphäre des Entstehens und Vergehens liegen, innerhalb deren wir uns befinden. Drittens, ob die Idee von den werdenden und endlichen Dingen als geteilt und zu vielen geworden anzunehmen sei, oder als (in jedem) ganz enthalten, getrennt von sich selbst" 2); oder, wie es gleich nachher heißt: "ob sie denn Realität haben" (die Ideen) "und nicht etwa eine bloße Fiktion des menschlichen Geistes sind? .. wie wir zu einer Erkenntnis

<sup>2)</sup> S. 51 f., wozu auch die Anmerkung zu vergleichen.

der einzelnen Ideen gelangen? .. Da endlich die Idee nur Eine ist, wie kann sie bei ihrer Transcendenz der Vielheit, ja Unendlichkeit der unter sie fallenden Sinnendinge immanent sein?" Die Widerlegung, die 15 d einsetzt, fasse ich etwas anders auf als Schneider. Ich meine<sup>3</sup>), Platon weise uns auf die in jedem Gedanken sich wiederholenden logischen Operationen der Unterscheidung und Zusammenfassung hin, durch welche, so lange überhaupt Denken und Reden besteht, mit andern Worten seit es vernunftbegabte Wesen gibt, das zumal Wahrgenommene oder einheitlich Vorgestellte abstrahirend in Merkmale zerlegt und wiederum kraft der Gleichsetzungen, die zwischen Subjekt und Prädikat hergestellt werden, die einzelnen Merkmale zur Einheit zusammengefaßt werden. gewöhnliche Mensch beobachtet sich nicht in dieser eigentümlichen Tätigkeit des Urteilens und Gedankenbildens, reflektirt nicht darüber. Wer darauf aufmerksam wird (15d-16a), mag dadurch wohl zuerst ganz irr werden und andere irr zu machen suchen, indem er eristischen Unfug damit treibt. Aber die Leute werden es doch nur als schlechten Scherz auffassen, wenn er ihnen verbieten will, von einem Subjekt Prädikate auszusagen, die mit der Bezeichnung jenes nicht einfach gleich lauten, oder aus dem gleichen Klang der Prädikate verschiedener Subjekte die Identität der letzteren folgert. Sie werden sich durch all die angeblich von der Logik selbst dictirten Einreden nicht abhalten lassen, auch fürderhin jeden Augenblick das Eine zum Vielen zu machen und das Viele zur Einheit, weil sie sonst eben das Denken und Urteilen müßten stille stehen lassen. Eben so wenig - diese Folgerung ergibt sich aus solcher Erinnerung -, eben so wenig braucht man daran zu scheuen, wenn sophistische Streitkünstler ihre logischen Warnungstafeln vorhalten, wo jemand von der Identität des einheitlichen Begriffs in der Vielheit der ihm untergeordneten Dinge spricht oder wo jemand den Begriff in seine Unterarten zerlegen will.

ἔχαστα τὰ λεγόμενα und λόγοι in 15d sind nach meiner Auffassung Aussagesätze; und ich meine, jeder Leser, der nicht anders woher geholte Erwartungen an die Stelle heranbringt,

<sup>3)</sup> darin mit P. Natorp zusammentreffend, vgl. Schlußanmerkung.

sondern nur unbefangen die Worte in ihrem gegebenen Zusammenhang auf sich wirken läßt, sollte mir beistimmen. Schneider aber denkt hier an "die Begriffe . . , die die Sprache selbst mit ihren (begrifflichen) Worten uns bietet\* (S. 53 f.) und fährt nach dieser Erklärung fort: "Es sind also die λόγοι die in und mit der Sprache gegebenen Begriffe. In diesen begrifflichen Einheiten fällt Einheit und Vielheit zusammen. Als solche Begriffe sind vorher (15 a) aufgeführt: Mensch, Stier, das Schöne, das Gute. Das sind solche Einheiten, die zugleich eine Vielheit in sich schließen, denn jeder dieser λόγο: kann von der Gattung ausgesagt werden und bezeichnet somit ein Ev, insofern aber in jeder dieser Gattungen die Arten mit enthalten sind, so ist jedes derartige Eine zugleich Vieles ... und da jeder dieser λόγοι auch von jedem der unter die betreffende Gattung fallenden Individuen ausgesagt wird, so ist jede dieser Einheiten zugleich eine unbegrenzte Vielheit... Somit bestimmt unser Dialog als Ausgangspunkt für die Lösung des Problems des Einen und Vielen das Vorhandensein von Begriffen in der Sprache und damit im menschlichen Denken.. Diese Begriffe sind eben nach Platonischer Anschauung ein eigentümliches Besitztum des menschlichen Geistes, sie sind a priori. Mit dem Probleme des Einen und Vielen aber fällt nach unserem Dialoge das Problem der Ideenlehre zusammen" u. s. w. Nun ist es ja gewiß richtig, daß so gut wie alle unsere Wörter allgemeiner Bedeutung sind und selbst sofern sie ursprünglich nur als Bezeichnung für eine bestimmte, individuelle Einzelerscheinung, als Eigennamen, geschaffen oder verstanden werden, sofort durch die Anwendung auf Aehnliches, zu der sie sich darbieten, allgemeine Bedeutung erhalten. Es ist auch unzweifelhaft, daß die gewöhnlichste, einfachste Aussage nach Platons Auffassung nur dadurch streng wahr und richtig sein kann, daß sie an begrifflichen Verhältnissen ihren Halt hat. Denn für die einzelne Erscheinung, die sich stets ändert, trifft das durch unmittelbar vorhergehende Empfindung veranlaßte Urteil schon nicht mehr genau zu in dem Augenblick, in dem es gefällt wird. (Dies gibt Platon den Herakliteern zu.) Aber um dergleichen Betrachtungen handelt es sich hier nicht. Nur wenn er auf einen von jedermann leicht zu beobachtenden Tatbestand hinweisen kann, gewinnt Sokrates gegen Protarchos und Philebos einen überzeugenden Beweis, nicht wenn er eine Theorie zum Ausgangspunkt nimmt, die bestritten werden kann, gar eine speziell ihm oder vielmehr dem Platon eigentümliche Theorie. Auch einem Xenophon ist es bemerklich gewesen, daß sein Meister δπότε τι τῷ λόγφ διεξίοι, διὰ τῶν μάλιστα δμολογουμένων ἐπορεύετο, νομίζων ταύτην ἀσφάλειαν είναι λόγου (Memor. 4, 6, 15); und Platon hat dies bei den Beweisen, die er jenen führen läßt, nie übersehen.

Halten wir uns doch recht gegenwärtig, was durch Widerlegung der vorgebrachten Einwände hier im Philebos erreicht werden soll: Sokrates war im Begriff, eine Unterscheidung von εἴδη ήδονῆς durchzuführen. Er will zeigen, daß nur die einen von ihnen erstrebenswert sind, andere aber durchaus nicht, und daß man deshalb nicht die ήδονή ganz allgemein, in ihrem vollen Umfang, dem unbedingt erstrebenswerten άγαθόν gleichsetzen dürfe. Seine Gegner, die diese Gleichsetzung verteidigen, könnten ihm - so sagt er sich selbst -Schwierigkeiten machen, indem sie die Einteilung eines Begriffs in Arten als widerspruchsvolles Beginnen anföchten, oder, allgemeiner genommen, indem sie jede begriffliche Auseinandersetzung als eitel Phantasterei bezeichneten. Solchen Leuten nun soll Platon seinen Sokrates entgegenhalten lassen: , die Begriffe sind ja für uns alle ein angeborener Besitz; wenn wir uns diesen bei Licht betrachten, so tun wir mit ihm stets das, wogegen ihr euch verwahren wollt: wir verstehen die Wörter sowohl als Gattungsbezeichnung, als von den Arten und wieder den Individuen, und so haben wir in ihnen eine Verbindung von Einheit und Vielheit"? Mit dieser Entgegnung wäre, je nach dem bestimmten Sinn, in dem wir sie nehmen, entweder viel zu wenig oder aber zu viel gesagt. Viel zu wenig, wenn nun doch noch die Frage übrig bliebe, ob denn jene von uns vorgestellten Beziehungen, die mit Beachtung des Sprachgebrauchs ins Licht gesetzt werden, auch an etwas objectiv Wirklichem ihren Grund und Halt haben. Zu viel aber, wenn darin liegen soll, was Schneider anzunehmen scheint, daß den damit dargelegten logisch begrifflichen Beziehungen auch irgend welche selbständige Realität, Objectivität, zukomme. Denn es ist gar nicht denkbar, daß von Leuten, welche daran nur eben erinnert zu werden brauchen, als an etwas Gesichertes und Feststehendes, jene Einwände überhaupt hätten erhoben werden können: und so war es ganz überflüssig, ihnen vorzubeugen. Also hier befriedigen Schneiders Erklärungen nicht recht. Mindestens müßte man sie dadurch verallgemeinern, daß das von ihm betonte a priori der Begriffe, das der populären Vorstellung, an die angeknüpft wird, nicht entspricht, als für den Beweis völlig bedeutungslos gestrichen würde. Dann bliebe der Sinn etwa folgender. Die Gegner könnten behaupten: Wir verstehen das nicht, "der allgemeine Begriff", der geteilt werden soll! was ist das für ein Ding? und wie soll man sich sein Geteiltsein und Gegenwärtigsein in Arten und Individuen denken? Und die Antwort darauf wäre: unbewußt operirt ihr ja selbst immer mit allgemeinen Begriffen. In den Wörtern jeder Aussage steckt das Allgemeine; und indem ihr von dem Subjectswort ein Prädikat aussagt, spaltet auch ihr das Allgemeine, ohne es damit seiner Einheit berauben zu wollen.

Aber ich möchte doch die Sache noch nach einer anderen Seite drehen. Ich stelle mir die Frage, auf welchem Standpunkt denn eigentlich die Leute stehen, die alle begrifflichen Untersuchungen als sinnlos oder phantastisch ablehnen mögen. Darauf glaube ich sagen zu dürfen: sie werden behaupten, man müsse sich an die konkrete Einzelheit und das augenblickliche Erlebnis halten: daran allein habe man sichere, gehaltvolle Wirklichkeit. Wenn Sokrates sie durch Analyse der às! λεγόμενα, durch den Nachweis eines τῶν λόγων αὐτῶν ἀθάνατόν τι καὶ ἀγήρων πάθος ἐν ἡμὶν zu besserer Einsicht bekehren will, so müssen diese ἀεὶ λεγόμενα Sätze sein, wie sie selbst sie unbedenklich aussprechen. Die Analyse aber soll ergeben, daß in diesen Sätzen die Einheit sich zur Vielheit zerspalte und wieder Vielheit sich in der Einheit zusammenfinde. Ausdrücklich wird noch bemerkt, daß nicht an die Zerlegung von Einzeldingen in ihre konkreten räumlich verschiedenen Bestandteile zu denken sei 14 e, auch nicht an die aus Anwendung verschiedener Maßstäbe folgende entgegengesetzte Größenund Gradbestimmung 14 d. Nun will es mich dünken, das Nächstliegende und Natürlichste, woran man unter diesen Umständen noch denken kann, sei die Prädicirung verschiedenartiger, namentlich sinnlicher Merkmale von demselben konkreten Subjecte, das dabei in seiner räumlich abgegrenzten Gestalt als Einheit vorschwebt und in solcher Einheit sich erhält, während doch zugleich die verschiedenen Eigenschaften oder Wirkungsweisen, die an ihm bemerkt werden, diese Einheit aufzulösen drohen. Setzen wir Beispiele. Dieser Honig ist süß, gelb, duftend, flüssig, wohlbekömmlich; oder: diese gelbe, flüssige Masse von süßem Geschmack u. s. w. ist Honig. Auf solche Urteile verzichtet niemand, wenn auch ein Euthydemos oder einer τῶν νέων, welche 15 d. e geschildert sind, ihm einwirft: "halt! Du sagst, der Honig sei suß, der Honig sei gelb. Also was gelb ist, ist süß. Nun ist der Senf gelb. Nach deiner Behauptung müßte er süß sein" und dergleichen mehr. So müßte man wohl sagen, die Gegner werden darauf verwiesen, daß sie unbedenklich selbst begriffliche Zerteilungen und Zusammenfassungen vornehmen. Aber - hiedurch unterscheidet sich meine Erklärung am bestimmtesten von der Schneiders, dessen Anregungen ich übrigens viel verdanke es handelt sich in den bei den Gegnern gebräuchlichen λόγοι wenigstens um Verhältnisse anderer Art als diejenigen, welche in Frage gezogen worden sind; und so ist erstens der im Sinne jener erhobene Einwand verständlich und zweitens darf er als entkräftet gelten, nachdem ihnen zum Bewußtsein gebracht ist, daß, was sie selbst sich erlauben, nahe genug mit dem verwandt ist, was sie andern untersagen wollen. Die Apriorität der Begriffe aber, das wiederhole ich, kommt dabei gar nicht ins Spiel.

Schneider gelangt zu seiner hiemit kritisirten Erklärung von dem Satze aus, der das Treiben der jungen Leute beschreibt, die zu ihrer Ueberraschung die von dem naiven Menschen unbeachtete Eigentümlichkeit der λόγοι kennen gelernt haben. Er versichert, "offenbar können diese Worte", n. πάντα κινεῖ λόγον ἄσμενος, τοτὲ μὲν ἐπὶ θάτερα κυκλῶν καὶ συμφύρων εἰς ἔν, τοτὲ δὲ πάλιν ἀνειλίττων καὶ διαμερίζων, "nur von der analytischen und synthetischen Behandlung der Begriffe ver-

standen werden, also von der Vereinigung der Individuen zu Arten und der Arten zu der Gattung, und wiederum von der Auflösung der Gattung in die Arten und der Arten in die Individuen" (S. 53). Aber trotz seines "offenbar" hat er gerade mit dieser Annahme, die auf das übrige ein aufklärendes Licht werfen soll, entschieden fehlgegriffen. Schon die Wörter χυχλών und συμφύρων machen fast unverkennbar, daß hier ein fehlerhaftes Verfahren geschildert wird.

Ich will nicht vertuschen, daß es auch mir nicht gelungen ist, alles glatt zu legen. Der zweite der drei Einwände bleibt nach meiner Auffassung in der Zurückweisung unberücksichtigt, ja man kann sagen die beiden ersten. Doch es liegt auf diesen zwei ersten Einwänden auch wenig Nachdruck. So beachtenswert sie an sich sein mögen, so dienen sie hier doch nur dazu, den dritten einzuleiten, der allein das Verhältnis der Einheit zur Vielheit betrifft. Und nur zur Erörterung dieses Verhältnisses war Anlaß gegeben mit der Forderung, die ήδονή in ihre Arten zu teilen, nur dieses Verhältnis war zum voraus, ehe die Einwände laut wurden, 14c, als ein so schwer zu begreifendes und viel umstrittenes bezeichnet. So erscheinen die in den zwei ersten Einwänden enthaltenen Fragen als Nebenfragen, die nur gelegentlich laut werden und deshalb anderswo ihre Berticksichtigung finden können. Freilich sollten sie, nachdem sie einmal hervorgetreten sind, mit einem περί τούτων μὲν εἰσαῦθις σχεψόμεθα oder einer ähnlichen Wendung ) aus dem Wege geräumt werden und wenn dies nicht geschieht, so bleibt mir nichts übrig, als von einer Unebenheit der Form zu reden. Es wird aber unbedenklich sein, so eine scheinbar sachliche Unklarheit wegzudeuten, so lange es keinem andern Erklärer gelingt, durch seine Auslegung den Nachweis zu liefern, bestimmte Sätze der Entgegnung nehmen auf den

<sup>4)</sup> Eigentlich dürfen wir uns gratuliren, daß keine ähnliche Wendung gebraucht ist. Sonst käme irgend ein Nachtreter Siebecks daher und suchte uns zu überreden, damit sei deutlich angezeigt, daß die fehlende Auseinandersetzung damals bestimmt geplant worden sei, aber noch in keinem Dialog könne vorgelegen haben. Da sich nun im Parmenides und Sophistes Entsprechendes findet, schlöße er daraus, diese beiden Schriften folgen dem Philebos nach. Und es gäbe immer Leute, die ihm das glaubten, oder andere, die sich mindestens darauf beriefen, weil es in ihren Kram paßte.

ersten und zweiten Einwand Bezug. Und solchen Nachweis finde ich weder bei Schneider noch sonst wo.

Auch Schneider hebt (S. 54) hervor, daß der Ausgangspunkt für die Lösung des Problems die Berufung auf eine einfache, mit der Sprache selbst gegebene Tatsächlichkeit bilde und bezeichnet im Anschluß daran "die Untersuchung des Inhalts des menschlichen Geistes" als "letzte und eigentümlichste Quelle der gesamten Platonischen Philosophie 4 5). Ich aber möchte noch besonders daran erinnern, daß wir ein ganz entsprechendes Verfahren zur Zurückweisung logischer Bedenken schon in zwei der früheren Dialoge beobachten konnten. Im Theaitetos werden die Einreden gegen die Möglichkeit der δέξα ψευδής, nämlich daß man annehmen mußte, es wisse jemand etwas zugleich und wisse es doch auch nicht, schließlich abgetan durch Betonung der allgemein bekannten psychischen Erfahrungen, die wir mit dem Lernen und Vergessen alltäglich machen, woraus dann für die Logik die Forderung der Scheidung des scheinbar einfachen mit dem Wort "wissen" bezeichneten Begriffs sich ergibt in είδη desselben, die sich verschieden verhalten; in dem diesen Dialog fortsetzenden Sophistes hält der eleatische Dialektiker den Gegnern, die er als Künstler des Scheins und der Vorspiegelung gekennzeichnet hat, damit sie den von ihnen angefochtenen Unterschied von Schein und Wirklichkeit anerkennen, die tatsächlich zu beobachtenden Spiegelungen und Abbilder vor; und in der Annahme, daß sie dagegen ihre Augen verschließen werden, beruft er sich nach den scharfsinnigsten logischen Erörterungen schließlich wieder auf nichts anderes, als eine einfache Tatsächlichkeit: und zwar ist es dieselbe. die auch hier im Philebos ans Licht gezogen wird, die Tatsache mannigfacher Beziehungssetzung in der gewöhnlichen Aussage, welche erkennen läßt, daß mit der starren Einheit eines Begriffs nicht Ernst gemacht werden kann, daß selbst beim Begriff des Seins und anderen gleichfalls durch ein einfachstes Merkmal bestimmten verschiedene εἴοη zu unter-

b) Dieser allgemeinen Bemerkung Schneiders kann ich nur beistimmen. Jedem, der noch um das Verständnis Platons ringt, sei sie als ein wichtiger Leitsatz empfohlen.

scheiden sind, so daß die Aussage des Seins und solcher einfacher Prädikate in verschiedenem Zusammenhang recht verschiedenen Sinn haben können, Sein und Nichtsein keine unvereinbaren Gegensätze bilden. Auch dort konnten wir schon lernen, daß die Beziehungen der Begriffe zu einander, welche ihre Vieldeutigkeit begründen, durchaus nicht nach allen Richtungen sich spinnen noch in beliebiger oder unendlicher Zahl, daß sie deshalb sorgfältig im einzelnen aufgesucht werden müssen. Und wenn die genauere Untersuchung auf die Beispiele einiger μέγιστα είδη sich beschränkte, so hätten unter diese wohl auch die Begriffe Einheit, Vielheit, Unendlichkeit aufgenommen werden dürfen. Auch hätte sich schon dort die ganz umfassende Folgerung anknüpfen lassen, die Logik, die denn doch mit ihren Vorschriften an das wirklich geübte Denken sich wendet und dieses zu seiner Voraussetzung hat, müsse eben nach der tatsächlichen Voraussetzung sich richten und ihre Regeln so fassen, daß sie jener nicht zuwiderlaufen. Wenn nun unterschieds- und beziehungslose Identität eines Begriffs denselben seiner Verwendbarkeit in einem wirklichen Satze, d. h. seiner Brauchbarkeit für das Denken überhaupt beraubt, so sei es ein Mißverständnis des Logikers, solche Identität von einem Begriffe zu verlangen. Wenn er nicht gelten lassen wolle, es sei dasselbe, was wir als den Begriff und was wir als Summe seiner Merkmale hinstellen, so säge er den Ast ab, auf dem er selbst sitzt. Aber eben weil dies im Sophistes noch nicht betreffs aller Begriffe gezeigt ist, geht hier Platon noch einmal bis zu den dort gesetzten Marksteinen der Untersuchung zurück, um von ihnen aus für die Vermessung eines zuvor noch unberücksichtigten Gebiets die Richtlinien zu ziehen.

Wer mir den engen Zusammenhang zwischen Sophistes cap. 37 ff. und den hier im Philebos gegebenen Erklärungen zugibt, wird eben darin eine Bestätigung dafür erkennen, daß die λόγοι und die ἀεὶ λεγόμενα in 15 d so verstanden werden müssen, wie ich oben dargelegt, nicht in dem Sinne, den Schneider ihnen gibt.

16b ff. Die θεῶν εἰς ἀνθρώπους δόσις, von der 16 cd die Rede ist, ist die Kunst des Zusammenfassens und Unterscheidens.

Nach 17 a und im Gedanken an Stellen wie Polit. 285 a ff. möchte man sie wohl als Dialektik bezeichnen. Doch um dem vorausgehenden Satze Rechnung zu tragen, nach dem jede Erfindung aus der Anwendung dieser Kunst entsprungen sein soll, muß man den fraglichen Begriff etwas weiter fassen. Denn Erfindungen, wie die Legg. 677 d besprochenen (eines Daidalos, Orpheus, Palamedes u. s. f.) dürfen nicht ausgeschlossen bleiben und doch wird man sie eben nicht der Dialektik zuschreiben wollen. Auf einem nur dem menschlichen Geiste möglichen Abstrahiren von den zufälligen Umständen einzelner beobachteter Fälle, auf einer σύνοψις, einem Herausfinden des Aehnlichen in ihnen und dem dadurch hervorgerufenen Gedanken eines allgemeinen, sie beherrschenden Gesetzes, das man sich zu Nutze machen kann, indem man sich ihm anbequemt, beruhen auch alle bloß technischen Erfindungen, wie die der Legg. 677 c erwähnten ὄργανα; aber die Aufmerksamkeit ihres Erfinders bleibt auf einen engen, durch naheliegendes Bedürfnis vorgezeichneten Kreis beschränkt, während die διαλεκτική, indem sie (nach 58 a) eine Uebersicht über sämtliche τέχναι zu gewinnen strebt, sich bis zur Höhe ganz abstracter philosophischer Betrachtung erhebt.

Unter den παλαιοί, an deren Lehren angeknüpft wird, muß man wohl, wie allgemein geschieht, die Pythagoreer verstehen, da die termini πέρας und ἀπειρία ihrer Schule angehören (wie auch das gelegentlich 25 d gebrauchte poetische γέννα am einfachsten als Entlehnung aus ihrer halbpoetischen Sprache sich erklärt; und die musikalischen Lehren, die 17 d entwickelt werden, scheinen gleichfalls aus pythagoreischen Quellen zu fließen). Nur soll man nicht übersehen, daß Platon ihre termini ganz frei nach seinem eigenen Sinne verwendet. Schon darin, daß er nur von Ueberlieferung einer φήμη durch jene Alten spricht, deutet er an, daß er nicht gesonnen ist, sich eng an eine Ueberlieferung zu halten: zu einer klaren ἐπιστήμη will erst er das Ueberlieferte umgestaltend erheben. Auch das πρείττονες ήμων und έγγυτέρω θεων οἰκοῦντες kann uns, wenn wir ähnliche Stellen zur Vergleichung heranziehen (z. B. Theat. 80 c. 81 b Soph. 244 a. Tim. 40d) darüber Aufschluß geben, daß Platon erst durch freie Ausdeutung eine alt überlieferte Lehre für seine Zwecke zurechtlegen will. Sie dient ihm wie ein Mythos nur zum Ausgangspunkt oder zum Schmuck seiner eigenen Betrachtungen.

Der Sinn dessen, was in den folgenden Sätzen als wissenschaftliche Forderung aufgestellt wird, ist klar. Wem die Beispiele der γραμματική und μουσική nicht genügen, an denen sie musterhaft durchgeführt wird, der mag auch auf die im Sophistes und Politikos gegebenen Begriffsgliederungen zurückgreifen 6). Besonders die verfehlten Versuche, die wir dort bemerken können, sind lehrreich. Auch aus den Νόμοι können wir ein gutes Beispiel des unwissenschaftlichen, durch Uebereilung zu falschen Urteilen führenden Verfahrens heranziehen. Es ist I, 638 c ff. zu finden. Ueberdies aber wird hier mit Nutzen an ein Wort Göthes erinnert werden, das unter seinen im Jahr 1799 aufgeschriebenen Bemerkungen über den Dilettantismus steht: "Der Dilettant überspringt die Stufen, beharrt auf gewissen Stufen, die er als Ziel ansieht, und hält sich berechtigt, von da aus das Ganze zu beurteilen\* 7). Der ganze Aufsatz, in welchem Göthe den Dilettantismus auf den verschiedensten Gebieten verfolgt und der Kunst des Sachverständigen gegenüberstellt, ist durchdrungen von der Ueberzeugung, es sei παγχάλεπον, den strengen Gesetzen dieser zu folgen.

Schon aus den διαιρέσεις des Sophistes und Politikos ist zu ersehen, daß Platon als Abschluß des wissenschaftlichen Forschens sich ein in allen Einzelheiten ausgeführtes begriffliches System dachte. Dort fehlt aber noch ein reinliches Beispiel der Ausführung: die gar verschiedenen Einteilungen der τέχνη, durch welche die Definitionen des ἀσπαλιευτής, der ὑφαντική, des σοφιστής und der πολιτική gewonnen werden, erschienen offenbar Platon selbst nicht als endgiltig brauchbare, da er ja immer wieder eine durch die andere durchkreuzt und so zurücknimmt<sup>8</sup>). Nur die Methode, durch welche das Ziel zu

<sup>6)</sup> Diese sind von mir übersichtlich dargestellt worden teils im Arch. f. G. d. Ph. X, 478 ff., teils im Ellwanger Gymnasialprogramm von 1896 S. 17 ff. Beide Uebersichten sind miteinander wieder abgedruckt im Anhang meiner oben erwähnten Inhaltsdarstellungen der platonischen Dialoge S. 163 ff.

 <sup>7)</sup> Cottaische Ausgabe 1853—1858, Bd. 31 S. 440.
 8) Auch hier muß ich auf meine oben angeführten Aufsätze, im Archiv f. G. d. Ph. X u. XI u. Ellwanger G.Progr. von 1896 verweisen.

erreichen wäre, wurde durch jene Versuche ganz klar gemacht. Jetzt aber werden zwei Beispiele nachgetragen, an denen nichts zu berichtigen bleibt, indem hier auf engem Gebiet wirklich schon volle Erkenntnis hergestellt war. Sie sind vortrefflich gewählt. Wir könnten heute nach so langer Entwicklung der Einzelforschung eben so gut auf ein System der Mineralogie, Botanik oder Zoologie hinweisen, die viel größere Bausteine zu dem monumentalen Wissenschaftsaufbau der Jahrtausende darstellen. Dem Platon lagen solche größeren Systeme noch nicht vor. Und zur Verdeutlichung dient ein System der Lautlehre oder der Musik eben so gut. Ganz klar lassen die Beispiele erkennen, daß jede Einzelheit erst durch Vergleichung und Zusammenordnung mit anderen Einzelheiten, die irgendwie Beziehung zu ihr haben, wirklich begriffen werden kann, und daß auch eine Allgemeinvorstellung, ein Begriff erst dadurch des problematischen Charakters, den er anfangs hat (vgl. 16 d μίαν ίδέαν περί παντός έκάστοτε θεμένους) entkleidet wird, daß alle die vielfältigen Erscheinungen, in denen er sich ausdrückt, bekannt und durch stufenweis ohne Sprünge fortschreitende logische Entwicklung der Merkmale in übersichtlicher Gruppirung unter ihm vereinigt werden. Sprachlaute als φωνήεντα, μέσα und ἄφωνα gegliedert und von diesen drei Arten die durch verschiedene Mundstellung, Zungenund Lippenhaltung u. s. w. bedingten Unterarten und Einzelformen alle aufgesucht und beschrieben sind, gibt es keine Wissenschaft von den Sprachlauten. Wer nicht das ganze System derselben zeichnen kann, ist kein γραμματικός; auch die Bedeutung eines beliebigen einzelnen Lautes, den er aus der Masse anderer herausgreifen und etwa nachahmend zur Darstellung bringen könnte, versteht er nicht wirklich, ehe er angeben kann, mit welchen anderen er näher verwandt ist und was er mit ihnen gemein hat, was nicht. Und anderseits ist dem, der die einzelnen Laute nicht alle kennt, auch der Oberbegriff, der sie umfaßt, in seiner Bedeutung nicht völlig klar und eben so wenig irgend einer, der jenem untergeordneten Begriffe, z. B. des Diphthongen oder Sibilanten (σύδελς ήμων ούδ' αν εν αύτο καθ' αύτο ανευ πάντων αύτων μάθο: 18 c).

Die Anwendung von den Beispielen auf die Hauptfrage ist leicht zu machen. Auch die ήδονή und φρόνησις ist nicht wirklich bekannt, ehe man alle ihre Arten kennt. Die anfangs versuchte Gleichsetzung des ἀγαθόν mit ήδονή oder mit φρόνησις enthielte nur für den einen wirklichen Aufschluß, dem wie in einer übersichtlichen Tabelle die Hauptarten und formen der ήδονή und φρόνησις vor dem geistigen Auge stünden. In dieser Uebersicht stellten sich auch die Beziehungen der Arten zu dem ἀγαθόν offenkundig dar, so daß kein Streit mehr möglich wäre. So lange gestritten wird, zeigt dieser Umstand, daß es den Streitenden oder mindestens einem von ihnen an der vollen Uebersicht noch fehlt. Also muß diese vor allem hergestellt und allgemein zugänglich gemacht werden.

Soviel über die Hauptgedanken des Abschnitts. Ich möchte aber auch noch auf einige Einzelheiten eingehen, jedoch ohne die Absicht, an allen Ecken und Holperigkeiten des Textes mich aufzuhalten.

In 16b will man vielleicht eine ausdrückliche Zurückbeziehung auf die Begriffseinteilungen des Sophistes und Politikos sehen, die damit als unzulänglich bezeichnet wären. Dann läge ein Verstoß gegen die selbstverständlichen Regeln der dialogischen Kunstform vor, wie ihn Platon sonst nirgends begangen hat. Denn jene Begriffseinteilungen läßt er ja dort den eleatischen Fremdling vornehmen, nicht seinen Sokrates, der gar nicht zu den Personen jener Dialoge gehört. der historische Sokrates solche methodischen Einteilungen nicht betrieb, wird zweifellos sein. Und wenn wir es also hier nur mit Platon selbst unter der übergeworfenen Hülle des Sokrates zu tun haben, so bleibt die Ausrede übrig, er habe ja gewiß mit diesen logischen Künsten sich viel abgemüht, auch abgesehen von der Darstellung, die er ihnen im Sophistes und Politikos gibt, und nur davon rede er: so liege ihm eine Beziehung auf jene schriftlich vorgelegten Versuche fern.

Mit 16 d μετὰ μίαν δύο, εἴ πώς εἰσι, σχοπεῖν, εἰ δὲ μὴ, τρεῖς ἢ τινα ἄλλον ἀριθμόν ist Polit. 287 c zu vergleichen. Die beste Erläuterung aber für die Abweichung von der bevor-

zugten Dichotomie haben wir in der Dreiteilung der sprachlichen Laute als φωνήεντα, ἄφωνα und μέσα.

Das Ende der geforderten Begriffsteilung ist 16 d mit den Worten bezeichnet: μέχριπερ αν τὸ κατ' ἀρχὰς εν μη ετι εν καί πολλά καὶ ἄπειρά ἐστι μόνον ἴδη τις, άλλά καὶ ὁπόσα. Aus den nachfolgenden gegensätzlichen Ausführungen wird vollends deutlich, daß die Erkenntnis der bestimmten Zahl, die Ersetzung des zunächst unbestimmten πολύ durch das ποσόν erreicht wird mit Feststellung der Mittelglieder zwischen dem Oberbegriff und dem niedersten Artbegriff. Eben damit wird die Definition des Einzeldings hergestellt, von dem die Untersuchung ausgieng. Am Ende jener gegensätzlichen Ausführungen lesen wir: τότε τὸ εν εκαστον τῶν πάντων εἰς τὸ ἄπειρον μεθέντα χαίρειν ἐᾶν. Mit diesen Worten soll noch einmal der richtige Abschluß des logischen Processes bezeichnet sein. Was bedeutet aber hier das Ev Exagray: die Einzelerscheinung oder den einheitlichen Begriff? Und was bedeutet ἄπειρον: das Unbestimmte, begrifflicher Bestimmung Unzugängliche oder das Ungezählte? - Wenn wir von der Zusammenstellung εν καὶ πολλά καὶ ἄπειρον ausgehen, müssen wir das ἄπειρον zuvörderst gewiß als das numerisch Unbestimmte, Zahllose auffassen. Was nachher von der φωνή gesagt wird, sie sei μία διὰ τοῦ στόματος ἐοῦσα καὶ ἄπειρος αδ πλήθει (17 b), bestätigt diese Auffassung. In dem προσφέρειν der ίδέα του ἀπείρου zu dem πληθος möchte man dann das bequeme Unterlassen des Aufsuchens der μέσα oder das verfrühte Abbrechen dieser Bemthung geschildert finden, wobei - in dilettantischem Beharren auf nur fälschlich als Ziel behandelten Stufen - einem noch in Unterarten zerfallenden Artbegriff schon die unzählbare Menge der Einzelerscheinungen zugewiesen würde, so daß das zwischen einzelnen Gruppen derselben bestehende Verhältnis des Gegensatzes vernachlässigt bliebe. Als Beispiel diene die Annahme, die Erkenntnis gewisser Krankheitserscheinungen sei damit abgeschlossen, daß man sie alle als Fieber bezeichne, das nun unter allen Umständen auch mit denselben Mitteln bekämpft würde, etwa mit Chinin oder mit Bädern; oder, unserem Zusammenhang näher liegend, die Meinung, es genüge, die psychischen Regungen



an zwei oder drei Grundvermögen zu verteilen: und was man nun an einer Art der Gefühlsregung oder der Vorstellungstätigkeit wahrgenommen, einer ganz bestimmten hoovi, einer besonderen Aeußerung der φρόνησις, das gelte für die ήδονή oder φρόνησις in ihrem ganzen Umfang. Der Ausdruck wäre insofern ungenau, als mit dem μή προσφέρειν πρὶν αν nur vor einem vorzeitigen προσφέρειν gewarnt wird, während es eigentlich überhaupt und völlig untersagt sein sollte. Sobald die Mittelglieder alle aufgefunden sind, wird ja keine Unbestimmtheit der Zahl mehr da sein. Das πολύ war zugleich ἄπειρον. Das ποσόν wird nicht mehr ἄπειρον sein. Aber hier kommt nun der Unterschied zwischen Begriff und Einzelerscheinung in Betracht. Die Definition, welche durch immer genauere Bestimmung von einem Oberbegriff stufenweise zu einem untersten Artbegriff herabsteigt, hat ihre feststehende Zahl von Gliedern; aber der Artbegriff, dessen Bestimmung damit gegeben ist, macht sich geltend in ungezählten Einzelerscheinungen. Diese sind nicht mehr definirbar; denn ihre Unterschiede sind nicht mehr begrifflich, sondern nur individuell. Und eben damit ist der unterste Begriff - man kann eben so gut sagen der Zahllosigkeit als der Unbestimmtheit überlassen. Sonach wäre das ἀπειρον in 16 e doppeldeutig 9), das εν εκαστον dagegen eindeutig als der unterste, keine logische Unterscheidung der Merkmale mehr zulassende Begriff.

Die Worte 17a εν μεν όπως αν τύχωσι και πολλά θαττον καὶ βραδύτερον ποιούσι του δέοντος, μετὰ δὲ τὸ εν ἄπειρα εὐθύς haben viel Kopfzerbrechens verursacht und zu mehreren Abänderungsvorschlägen Anlaß gegeben. Ich suche ihren Sinn durch folgende etwas erweiternde Uebersetzung auszudrücken: "Sie bilden eine Einheit aufs Geratewohl 10), die Mehrheit schneller und langsamer, als sich gebührt, und dann machen sie die einzelnen untergeordneten Einheiten sogleich zur unbestimmten Vielheit". Die drei Glieder, in welchen das fehlerhafte Verfahren gekennzeichnet wird, entsprechen den drei Gliedern des vorher beschriebenen richtigen Verfahrens: 1. die Einheit des Oberbegriffs aufzusuchen, was zwar nur in einem

 <sup>9) 8.</sup> auch unten S. 513.
 10) vgl. 28 d την τοῦ ἀλόγου καὶ εἰκῆ δύναμιν καὶ τὸ ὅπη ἔτυχεν.

zunächst problematischen Versuch geschehen kann (θεμένους), aber doch mit scharfer Anspannung der Aufmerksamkeit und nicht aufs Gratewohl zu geschehen hat; 2. die Zahl der Arten und Unterarten festzustellen, in welche diese begriffliche Einheit sich gliedert; 3. mit dem untersten Artbegriff abzuschließen, der nun εἰς τὸ ἄπειρον entlassen werden kann. wie dort die oberste begriffliche Einheit, die unmittelbar unter ihr stehenden Begriffe und endlich die letzten Unterbegriffe sachlich zu unterscheiden waren, während ihre Bezeichnungen sich zum Verwechseln gleich sehen, indem neben μία ίδέα auch einmal εν für die oberste Einheit steht (τὸν μεταξὺ τοῦ ἀπείρου καὶ τοῦ ένός), dasselbe εν aber in der Verbindung τῶν εν ἐχείνων ἔχαστον von den oberen Artbegriffen und dann in τὸ ἐν ἔχαστον von den untersten Artbegriffen zu verstehen ist, gerade so müssen wir hier das erste ev inhaltlich von dem zweiten unterscheiden: jenes ist der oberste Gattungsbegriff, dieses irgend ein beliebiger der ihm untergeordneten Begriffe. - Begriffliche Einheiten bezeichnet das ev in diesem Zusammenhang immer (so auch noch 17 d περί παντὸς ένὸς καὶ πολλών oder 18 c μέχρι ένὸς έπάστου und έν! έπάστω: die Begriffe z. B. des Lautes α oder β oder ρ), nicht das Einzelding; aber Begriffe verschiedener logischer Ordnung.

Als Beispiel für das ποιούσιν εν όπως αν τύχωσιν mag dienen die Einreihung des σοφιστής unter die θηρευταί oder κάπηλοι (Soph. 221 d ff. 224 d berichtigt durch 232 a ff.), des βασιλεύς unter die νομείς (Pol. 261 d, berichtigt durch 275 d. f.); für das πολλά θᾶττον τοῦ δέοντος ποιείν und das sofortige Verflüchtigen der Einheit ins Unbestimmte die vorschnelle Verallgemeinerung von Beobachtungen, die in den Urteilen μέθη oder συμπόσια κακόν, αίγες κακόν (Legg. 637a. 639a) oder ήδονη ἀγαθόν zu Tage kommt. Das βραδύτερον τοῦ δέοντος kann nur ein Einschieben von Gliedern bedeuten, die entweder auf Unterscheidung ganz unwesentlicher Merkmale beruhen (wie z. B. wenn die übersichtliche Darstellung von Pferde- oder Hunderassen mit einer Einteilung nach den Farben begonnen würde), oder auf bloß eingebildeten, irrtumlich angenommenen Merkmalen (wie wenn etwa der Begriff Mensch oder in Verfolgung seiner Einteilung ein ihm untergeordneter Artbegriff, z. B. der des Semiten dichotomisch zerlegt würde in a solche, denen Zauberkraft zukommt oder deren Augen, wie man es von den Sonntagskindern erzählt, Geister sehen können und b solche, bei denen solches nicht der Fall ist).

Neue erhebliche Schwierigkeiten liegen in den logischen Erörterungen, durch welche die ὄντα in vier Klassen, εἴδη oder γένη, geteilt werden, Cap. XII—XVI p. 23 c ff.

Der Name für die erste Klasse ist ἄπειρον; so 23 c. 24 a. 26 b. c. d. 27 b. d. 30 a. c. 31 c. 32 b. γένος του ἀπείρου lesen wir 25 a. Dieses γένος ist 25d durch γέννα ersetzt und eine femininische Genetivform, sei es nun γέννας oder γενεᾶς, wird auch 30 e und 52 c zu dem überlieferten Artikel της aus γένους herzustellen sein. Alles was die Eigenschaft hat oder bekommt, ἄπειρον zu sein (wofür gleichbedeutend in 28a ἀπέραντον steht), ist dieser Klasse zuzurechnen: 24b. d. 26 a. 27 d. e. 31a. 41 d; was jene Eigenschaft verliert, hört auf, ihr zuzugehören: 26 a. Das Wesen der ganzen Klasse wird bezeichnet als φύσις του ἀπείρου 24 e. 25 d. 28 a und ihr kennzeichnendes Merkmal, σημείον της του απείρου φύσεως, ist das δέχεσθαι τὸ μάλλόν τε καὶ ήττον, 24 e (vgl. 26d), d. h. der unbestimmten Steigerung und Verminderung 11) fähig zu sein, oder negativ ausgedrückt kein πέρας und τέλος (keine τελευτή) und sonst keine feste Bestimmtheit an sich zu haben, auch keine ἀργή, keine μέσα von bestimmter Zahl, 24 a. 31 a. Statt ή φύσις του ἀπείρου wird deshalb auch gesagt ή τὸ μᾶλλόν τε καὶ ήττον δεχομένη φύσις 25 c und die einzelnen ἄπειρα können auch als τὰ τὸ μᾶλλόν τε καὶ ήττον δεχόμενα bezeichnet werden, 27 e. Als einzelne Beispiele der Art lernen wir kennen die Qualitäten der Temperatur und Feuchtigkeit, die Intensität und Schnelligkeit einer Bewegung, Tonhöhe, Größenausdehnung (τὸ θερμότερον καὶ ψυχρότερον; ξηρότερον καὶ ύγρότερον; σφόδρα καὶ ἡρέμα oder σφοδρότερον und ήσυχαίτερον, verwandt mit dem πλέον καὶ ἔλαττον, das ἐν πράξεσιν zu bemerken ist;

Durch den Comparativ zweier zusammengestellter Adjektiva von gegensätzlicher Bedeutung, wie θερμότερον καὶ ψυχρότερον, ohne Angabe eines Anhaltspunkts für die Comparation wird die schwankende Unsicherheit und unfaßbare Unbestimmtheit sehr gut bezeichnet. Vgl. Schneider a. a. O. S. 13.

θάττον καὶ βραδύτερον, auch als ταχὺ καὶ βραδύ aufgeführt; ὁξὺ καὶ βαρύ; μεῖζον καὶ σμικρότερον, 24 a. b. c. 25 c e. 26 a). Wir lassen diese Angaben zunächst auf sich beruhen und gehen weiter.

Das zweite είδος των ὄντων heißt πέρας; 23 c. 25b, 26c. d. (hier 2mal) 27 b. d. 30 a. c. 31 c. In 25 d haben wir die Bezeichnung ή του πέρατος γέννα und gleichbedeutend daneben ή του περατοειδούς. Mehrfach findet sich auch πέρας έχον, nämlich 2mal in 24a und noch 26 b. Während das adjektivische ἄπειρον unterschiedslos als Name der ersten Klasse und als Eigenschaftsbezeichnung gebraucht wird, eignet sich die substantivische Form πέρας 12) nicht zu doppeltem Gebrauch. Dagegen finden wir den umständlicheren Ausdruck πέρας Εχον auch in jenem doppelten Sinn. Dem eigentlichen Wortsinn dieses Ausdrucks nach müßte man freilich πέρας als das Merkmal der Klasse nehmen. Und so bilden in der Tat in 24 a das πέρας und μάλλον τε καὶ ήττον und wieder 27 e πέρας έχειν und τὸ μαλλόν τε καὶ ήττον δέχεσθαι, was uns als σημείον des ἄπειρον bekannt ist, Gegensätze. Der Eigenschaft, ἄπειρον zu sein, scheint in 26a die Eigenschaft, ἔμμετρον καὶ αμα σύμμετρον zu sein, entgegengesetzt, so daß man diese als Bedingung dafür ansehen möchte, daß etwas zur zweiten Klasse gehöre. Vorher aber, 25 e, wird als Kennzeichen derselben hingestellt, daß sie die Unbestimmtheit, die der ersten Klasse eigentümlich ist, nicht zulasse, vielmehr dem Schwanken zwischen Entgegengesetztem durch Beschränkung Maß und Ziel setze. In solchen Bestimmungen, die aus 26a. b. d. 27d zu ergänzen sind, scheint übrigens das πέρας auch wieder in anderer Weise mehrdeutig. Das Maß, das durch seinen Einfluß in anderem hergestellt wird, ist eben auch πέρας. So schiene daun, was dieses Maß hat, als πέρας ἔχον gleichartig mit den Dingen der dritten Klasse, den sogleich näher zu betrachtenden μιχτά.

Als Arten des πέρας lernen wir 25a. b kennen πρῶτον μὲν τὸ ἴσον καὶ τὴν ἰσότητα, μετὰ δὲ τὸ ἴσον τὸ διπλάσιον καὶ

<sup>13)</sup> Ihr entspräche ein substantivisches ànsipla. Diese Form findet aber in unserem Zusammenhang keine Anwendung, kam dagegen oben, 16 c, vor.

πᾶν ὅτι περ ᾶν πρὸς ἀριθμὸν ἀριθμὸς ἢ μέτρον ἢ πρὸς μέτρον. Also alle in Zahlen auszudrückenden Verhältnisse, eben so gut z. B. 7:5 oder 4,36:13,01 als 2:1, das διπλάσιον, oder 1:1, das ἴσον, bilden solche Arten.

Noch ist zu erwähnen, daß 24 c. d. das ποσόν so vorkommt, daß man es durch πέρας ἔχον in der Doppeldeutigkeit dieses Ausdrucks ersetzen könnte. Es wird hier einmal mit dem μέτριον zusammengestellt.

Es ist nicht leicht, in diesem Gewirr von Bestimmungen sich sicher zurecht zu finden. Doch gehen wir zunächst einfach noch weiter.

Die dritte Klasse bildet das aus den beiden ersten zu einer Einheit Zusammengemischte: 23 d έξ άμφοιν τούτοιν έν τι ξυμμισγόμενον, 25 b τὸ μιχτὸν ἐχ τούτοιν ἀμφοῖν, 30 a χοινόν, 31 c ποινόν γένος. Es wird auch als ἔχγονον, Abkömmling, der beiden andern bezeichnet, als γένεσις είς οὐσίαν ἐχ τῶν μετά του πέρατος απειργασμένων μέτρων 26d, als èx τούτων μιχτή και γεγενημένη οὐσία (27d) und als τὰ γιγνόμενα diesen beiden, ἐξ ὧν γίγνεται πάντα, gegenübergestellt 27a. Ausdrücklich wird 27d noch beigefügt, daß es aus jeglicher Mischung der beiden ersten Gattungen entstehe. Demnach kann nicht zweifelhaft sein, daß jeder Art des ἄπειρον auch mindestens eine des μιατόν entspricht, was übrigens auch schon aus 25e abzuleiten wäre. Besonders wird bemerkt, daß der aus Lust und Vernunfttätigkeit gemischte Lebenszustand, in dem die εὐδαιμονία sich verwirklicht, zur dritten Klasse gehört, 27d. Außerdem erfahren wir, daß Gesundheit, Harmonie 13), die Jahreszeiten καὶ ὅσα καλὰ πάντα ήμὶν γέγονε zustand komme durch richtige Mischung der ersten und zweiten Klasse, d. h. also daß sie der dritten Klasse zuzurechnen seien, 26a. 31c.

Dieses μιατόν müssen wir in hellere Beleuchtung rücken. Es ist zu erwarten, daß dabei auch auf das ἄπειρον und πέρας, die beide in ihm stecken, noch einiges Licht falle. Eine seltsame Mischung fürwahr, bei der, wie wir 26 a lesen (vgl. auch 24b. c), dem Wortlaut nach dem einen Bestandteil widerfährt, daß er vernichtet, daß er aufgehoben wird! Freilich wie soll

<sup>13)</sup> Dieses Wort, άρμονία, tritt 31a ein für das vorher, 26a, gebrauchte μουσική.

man überhaupt zwei Dinge mischen, die sich so rein gegensätzlich verhalten wie das ἄπειρον und πέρας, deren Merkmale μαλλόν τε καὶ ζττον und ποσόν einfach unverträglich sind? Wenn das Gemischte wirklich ein ποσόν sein und doch das ἄπειρον an sich haben soll, so müssen diesem außer dem μάλλον τε καὶ ήττον, das in der Mischung fehlt, noch weitere Merkmale eigen sein. Die Beispiele, welche wir für Arten dieses ersten είδος gefunden haben, machen das vollends deutlich. Wenn hier das θερμότερον — ψυχρότερον, dort das ὀξύτερον βαρύτερον eine Mischung mit dem πέρας eingehen, so behalten sie die Besonderheiten der Art, die sie schon vorher, während sie in dem Merkmal des μᾶλλόν τε καὶ ήττον einig waren, von einander getrennt hielten. Wir können sagen, diese unterschiedlichen, auch in dem μεκτέν noch vorhandenen Qualitäten, waren vorher Träger des μαλλόν τε καὶ ήττον; jetzt sind sie Träger und Grundlage der an ihnen vorgenommenen Maßbestimmtheit. Dem entpricht auch die bildliche Schilderung 24d. e, wo sie als der Raum (ἔδρα und χώρα) erscheinen, in dem der Uebergang von der Unbestimmtheit zur Bestimmtheit sich vollzieht. Nicht der Begriff, den die Adjectiva θερμόν, ψυχρόν, ὀξύ, βαρύ ausdrücken wollen, wird durch das Hinzutreten des πέρας aufgehoben, sondern nur die Comparativendung, die ihnen angehängt war. Und so hat sich das πέρας nicht mit dem ἄπειρον gemischt, nein, als ein εγγιγνόμενον hat es das ἄπειρον verdrängt (τὸ ἄπειρον ἀφείλετο 26a), und das, in was es hereinkommt, ist das θερμόν oder ψυχρόν, das όξύ oder βαρό u. s. w., d. h. allgemein ausgedrückt, das Intensive (Qualitative) und Extensive. Das Merkmal ἄπειρον oder μᾶλλόν τε καὶ ήττον, das diesen eigen war, ist eigentlich nicht die Unbestimmbarkeit, sondern die uneingeschränkte Bestimmbarkeit. Diese hört auf, sobald eben die tatsächliche Bestimmtheit eintritt. Der Ausdruck ist nicht ganz geschickt. Anstatt δεχόμενον τὸ μαλλόν τε καὶ ήττον könnte die erste Klasse gerade so gut als δεξόμενον το πέρας gekennzeichnet werden. Das wäre sogar weniger mißverständlich. Mit aristotelischer Terminologie dürfte man sagen, das ἄπειρον ist potenziell ein ποσόν oder ύπο του πέρατος δεδεμένον (der Ausdruck stammt aus 27d). Das Bestimmbare und das Bestimmte verhalten

sich wie der ungeformte zum geformten Stoff. Das Bestimmung Gebende kann als Form bezeichnet werden. Form und Stoff werden aber nur abstrahendo an dem geformten Stoff unterschieden. Sofern die abstract vorgestellte Voraussetzung aller Maß- und Formbestimmtheit, der für sich betrachtete Stoff völlig unbestimmt ist, durfte er als ἄπειρον bezeichnet werden. Und doch, da dies nicht sein einziges Merkmal ist, muß ein ἄπειρον strengeren Sinnes, dessen einzige begriffliche Bestimmtheit eben die ἀπειρία ausmacht, von ihm unterschieden werden. Und so haben wir eine Doppeldeutigkeit des Wortes ἄπειρον 14), die das Verständnis des ganzen Abschnitts erschwert. Wie uns offenbar geworden ist, kann das ἄπειρον in diesem strengen Sinne mit dem πέρας in keine Verbindung und Mischung eingehen. Dieses ἄπειρον ist nicht das Bestimmbare, das noch bestimmt werden kann und soll, sondern ist und bleibt das Unbestimmte und als das ewig Unbestimmte auch unbestimmbar. In jenem haben wir eine Aufgabe, bei der die Untersuchung anhebt, in diesem eine Grenze, an der sie endigt.

Also: zuerst und in ursprünglichstem Wortsinn das Unbestimmbare und dann doch das Bestimmbare! Beides soll uns ἄπειρον hier sein? Damit wäre dann freilich der Begriff, mit Hegel zu reden, in sein Gegenteil umgeschlagen. Aber was in Hegels logischen Entwicklungen ganz regelmäßig wiederkehrt, auch bei Platon anzuerkennen: dagegen werden die meisten Leser sich sträuben. Ich erinnere aber, vom Parmenides ganz abgesehen, an die Behandlung der Begriffe μη ov und ov im Sophistes, bei der doch ganz unleugbar Aehnliches vorkommt: jedes μη ον ist in gewissem Sinne ον, jedes ον in gewissem Sinne μη ον. Das ist die Summe der dort schon entdeckten Weisheit. Und dann wird uns im Philebos selbst eingeschärft, daß wir keinen Begriff verstehen können, von dem wir nicht alle Unterarten aufzeigen; von dem ἄπειρον selbst hieß es schon oben, 23e. f., daß es zugleich εν und πολλά Jedenfalls wäre ein ἄπειρον, das durch gar keine Aussage zu beschreiben wäre, als eben durch das tautologische

<sup>14)</sup> vgl. auch oben S. 507.

Philologus LXII (N. F. XVI), 4.

ἄπειρόν ἐστιν ἄπειρον (A = A) für uns das pure Nichts, so gut wie das im Sophistes abgewiesene merkmal- und prädikatlose öv oder  $\tilde{\epsilon}$ ν.

Eine volle logisch systematische Gliederung des Begriffs απειρον in seine Arten wird uns nun freilich trotz der Ankündigung in 24a nirgends zu Teil. Aber die Beispiele, an denen es sich zeigt, das θερμότερον — ψυχρότερον u. s. w. geben Anhaltspunkte genug, um es mit einer solchen zu versuchen. Die bloßen Gedankengebilde einerseits, das sinnlich Empfindbare anderseits werden als erste Unterarten einander gegenüberzustellen sein. ἐπὶ δεξιά uns wendend (Soph. 264e) teilen wir die zweite Art nach Seiten ihrer extensiven und ihrer intensiven Erscheinung. Bei dieser verharrend unterscheiden wir die Wirkungen der Gefühlserregung (Lust und Schmerz) und der Sinneswahrnehmung; letztere aber zerlegen wir κατά μέλη οἰον ἱερεῖον (Pol. 287c) nach den verschiedenen Organen. die uns die Auffassung vermitteln. Jedem ist spezifisch eine eigene Qualität des Objects zugeordnet (vgl. Theät. 56bc), als eine unterste Art des ἄπειρον. Und indem wir diese damit definirt haben, ist durch Aufzeigung aller Mittelglieder zwischen dem obersten ev des allgemeinen Begriffs und ihr das ποσόν angegeben. Das oberste, noch in voller Allgemeinheit gehaltene ἄπειρον ist einer Bestimmung durch Maß und Zahl gar nicht zugänglich. Nur an dem durch die nach unten fortschreitende Gliederung schon in seiner bestimmten Qualität (z. B. als grune Farbe) bezeichneten Stoffe, der abstract vorgestellt ebenfalls unbestimmt bleibt und als δεχόμενον τὸ μᾶλλον καὶ ήττον der näheren Bestimmtheit durch ein πέρας noch wartet (z. B. durch genaue Bezeichnung des Platzes, an dem das fragliche Grün im Sonnenspektrum erscheint), läßt sich diese vornehmen. Erst an diesem untergeordneten ἄπειρον also haben wir das wirklich Bestimmbare und dem Oberbegriff kommt Bestimmbarkeit nur zu, insofern er eben in dem unteren Artbegriff wirklich ist: für sich bleibt er in unbestimmbarer, unfaßbarer Allgemeinheit.

So erweist sich bei genauerer Betrachtung das ἄπειρον in der Tat als dem μη ὄν verwandt, an das ich soeben erinnert habe. Es ist ein Negatives von großer Allgemeinheit, das

aber doch seine positive Kehrseite hat und, wo wir es recht fassen können, geradezu in Positives übergeht.

Schon der Name schillert. Denn neben dem Unbestimmten und Maßlosen bedeutet er ja das Zahllose. In dieser Bedeutung haben wir das Wort oben, 14e ff., gehabt, zu ἔν und πολλά in Gegensatz gestellt. Und da an jene früheren Ausführungen hier ausdrücklich angeknüpft wird, müssen wir erwarten, daß damit auch die alte Bedeutung des Wortes erneuert werden solle. Doch haben wir allerdings schon oben ein Uebergehen in die Bedeutung des Undefinirbaren feststellen müssen. Platon bindet sich nicht leicht an feste termini, weil das für immer geprägte Kunstwort denkfaul macht; aber er ist vorsichtig in der Wahl der ὀνόματα 15). Wir dürfen deswegen überzeugt sein, daß er nicht hier wie oben das Wort ἄπειρον gesetzt hätte, wenn kein innerer Zusammenhang zwischen beiden Abschnitten gesucht werden sollte.

Ich möchte diesen in folgender Weise herstellen. Wenn die Division eines Begriffs ihr letztes Ziel erreicht hat, stellt sie mit ihren fest aneinander geschlossenen Gliedern ein Ganzes dar, das völlig bestimmt ist; aber wo sie halt macht vor den Einzelausprägungen des untersten Artbegriffs, da beginnt mit deren Zahllosigkeit zugleich die begriffliche Unbestimmtheit. So liegt das erreichte Ziel auf der Grenze zweier verschiedener Bezirke, die durch die Definition der untersten begrifflichen Glieder klar abgesteckt ist; und das ἄπειρον, das jenseits bleibt, ist, können wir sagen, ein Grenzbegriff für Platon, wie für Kant sein Ding an sich oder für die Untersuchungen moderner Psychologen das Unbewußte. Die Grenzlinie aber, welche es von dem Bestimmten und damit klar Erkannten scheidet, ist verschiebbar. (Daher der S. 513 bemerkte Doppelsinn des Wortes ἄπειρον). Sie weicht vor der Untersuchung zurück. Durch diese wird dem ἄπειρον Boden abgewonnen, wie einem Sumpfe, der durch Dämme und Abzugsgräben beschränkt wird. Aber endlos ist der Fortschritt nicht. Bald wird das entgegendringende Gewässer zu mächtig; nirgends ist mehr fester Stand zu gewinnen. Da muß eine natürliche Grenze des festen

<sup>15)</sup> s. z. B. 33 e über die λήθη.

und unsicheren Bodens anerkannt werden. Eine Ursache muß nachzuweisen sein, welche alle weiteren Bemühungen vereitelt. Aller Fortschritt beruhte darauf, daß durch Gliederung des Begriffs die vorher verworrene Masse geordnet wurde. Dies ist ein Vorgang des Erkennens, des begrifflichen Gestaltens, der nur den schon vorliegenden Verhältnissen folgen kann, sei es nun, daß er die melodische Komposition eines Liedes, die richtige Bildung eines Wortes der Sprache analysirt, oder daß er die Bedingungen klarlegt, welche zum regelmäßigen Wechsel der Jahreszeiten zusammenwirken. Wenn mit der Durchführung der Formgestaltung durch Gliederung eines Oberbegriffs in der Definition des untersten Artbegriffs, auf welche diese hinausläuft, das Ende erreicht ist und nun ein nicht zu bewältigender Rest als απε:ρον übrig bleibt, so muß dessen Widerstand gegen die begriffliche Analyse in seinem Stoffe liegen. Nun haben wir bei Zerfällung eines μιατόν in seine abstracten Bestandteile als seinen Stoff das Räumlich-Sinnliche, das Extensive und Intensive, kennen gelernt. den wir also sagen dürfen: Raumausdehnung und Sinnesqualitäten sind die Ursache der zahllosen, begrifflich nicht zu gliedernden Vielheit der Einzelerscheinungen, und von ihnen selbst, von dem intensiv und extensiv Wirklichen gilt, daß es seinem Wesen nach nicht begreiflich, sondern nur empirisch ist, als schlechthin tatsächlich hinzunehmen.

Ich glaube, das stimmt zu anderen, klaren Aussprüchen Platons über die Sinnlichkeit 16). Also werden wir mit unseren Schlüssen nicht fehlgegangen sein.

Soviel das ἀπειρον angeht, enthält der zweite der damit sich beschäftigenden Abschnitte (23 c ff.) hauptsächlich die wertvolle Ergänzung, daß die Gründe seines geheimnisvollen Wesens und Verhaltens entdeckt werden. Was das πέρας betrifft, so zeigte sich seine Bedeutung oben 16 c f. nur in der festen Zahl von Gliedern einer Begriffsdivision, aber bei der zweiten Untersuchung darüber erscheint es als die den einzelnen Begriffen selbst innewohnende Zahlbestimmtheit, ohne die sie für sich gar nicht gedacht werden können (— als Bei-

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>) Vgl. im Register zu meinen Inhaltsdarstellungen der platonischen Dialoge die Artikel: Sein, Stoff, Wissen.

spiel diene eine Tonleiter oder das gleichseitige Dreieck —), oder gar als das Formgesetz, das die Entwicklung einzelner individueller Erscheinungen beherrscht, so z. B. die Gesundheit eines bestimmten ζφον ausmacht (vgl. 25 e). Man wird wohl finden, daß die inhaltliche Bestimmtheit der einem System angehörigen Begriffe der Grund dafür ist, warum das ganze von dem allgemeinsten Oberbegriff aus sich verzweigende und verästelnde System eben gerade so und so viel Begriffe in dieser bestimmten Ueber-, Unter- und Nebenordnung in sich befaßt, so daß also das in der zweiten Untersuchung zu Tag tretende ποσόν oder πέρας den Grund zu dem in der ersten Untersuchung beachteten enthielte. (So besteht also ein ganz entsprechendes Verhältnis in der Behandlung des ἄπειρον und des πέρας zwischen beiden Abschnitten.) Denn als Schema ist

gleich brauchbar, um die 16c ff. für Divisionen aufgestellten allgemeinen wissenschaftlichen Forderungen zu veranschaulichen. Und man könnte in dem erweiterten zweiten Schema noch beliebige Glieder einfügen, z. B. neben b oder b oder β noch ein c (und d) c (und d) γ (und δ) stellen, zwischen C und a—b ein a b einschieben. Immer hätten wir eben an dem Dargestellten ein Bild des ποσόν. Allein sobald ich A der φωνη διά τοῦ στόματος ἰοῦσα gleichsetze oder etwa ἄνθρωπος oder ζφον unter A verstehe, wird mit der inhaltlichen Bestimmtheit des Oberbegriffs (oder durch seine Merkmale) auch die Gliederung bis zu den nur noch zählbaren, nicht mehr begrifflichen Einheiten 1. 2. 3. . . u. s. w. gegeben <sup>17</sup>). Mit den Beispielen der γραμματική und

<sup>17)</sup> Die Frage, warum in einzelnen Gebieten verschiedene Zahlbestimmtheiten vorwalten, warum also z. B. die Verhältnisse, die für die harmonischen Töne maßgebend sind, nicht auch die Artikulirung der Lautsprache beherrschen, könnte man hier wohl auch aufwerfen. Sie wird aber in dem Zusammenhang nirgends angedeutet. Und erst eine Fülle gesicherten empirischen Materials, woran es dem Platon noch fehlte, wird Anlaß werden, sie zu stellen.

μουσική wird deshalb eigentlich schon vorgegriffen in das, was die zweite Untersuchung bringen soll.

Die schillernde Färbung, die das Wort πέρας in diesem zweiten Abschnitt zeigt, indem es, wie wir gesehen, teils als Name der zweiten Klasse, des abstract für sich gedachten Maßes, teils als das Merkmal dieser Klasse, teils als die Ausgestaltung des Maßes in dem μιχτόν sich darstellt 18), ist aber nicht dadurch bedingt. Ihre Ursache ist vielmehr darin zu suchen, daß es nicht leicht ist, die beiden logischen Componenten des μιατόν in der Schilderung von diesem und seinem Zustandekommen sauber getrennt zu halten. Die Begriffe ἄπειρον und πέρας in ihrer vollen Gegensätzlichkeit sind, wie wir bemerkt haben, unvereinbar; damit doch ihre Merkmale sich mischen können, die wir in dem μιχτόν thatsächlich beisammen finden, muß ein Gefäß gegeben sein, in dem die Mischung sich vollziehe. Dies ist die raumerfüllende Stofflichkeit. Diese erscheint aber von Hause aus mit dem Merkmal des einen der zu vereinigenden Gegensätze behaftet. So ist an ihr schon vor der Mischung, die erst vollzogen werden soll, ein Unterschied zweier Bestandteile. Man möchte sagen, sie sei von Uranfang an gemischt, das ἄπειρον der Qualität sei in ihr mit der ἀπειρία der Form verbunden und durch die neue Mischung, um die es sich handelt, werden die Bestandteile der alten von einander getrennt, wobei der eine frei werdend entweiche. Betrachten wir nun was hinzutreten soll, um die neue Mischung, die in unserer Darstellung allein diesen Namen trägt, hervorzubringen. Es heißt πέρας. Gemeint ist damit jedenfalls die Bestimmtheit der Form, nicht die Bestimmtheit der Qualität (außer sofern sie etwa von der Form abhängig gedacht würde 19). Die ganze Art und Weise aber nun, wie der ungeformte Stoff selbständig für sich hingestellt wird, scheint mir Veranlassung geworden zu sein für eine ganz analoge Behandlung der Formbestimmtheit. Auch sie erscheint als etwas Zusammengesetztes, dessen einer Bestandteil bei der Mischung mit dem Stoffe sich verflüchtigt. während der andere darin sich behauptet. Der rohe Stoff war



<sup>18)</sup> s. oben S. 510. 19) vgl. Tim. 56 c. 61 e ff.

ein ἄπειρον in doppeltem Sinn, aber er war verschieden von der ἀπειρία oder dem Begriff des ἄπειρον selbst: ebenso ist die für sich betrachtete Form eines Stoffes πέρας in doppeltem Sinne, und von dem Begriffe des πέρας, der nicht selbst Form eines Stoffes werden kann 20), verschieden. So erklärt sich mir der Ausdruck περατοειδές (s. oben S. 510) und πέρας ἔχον für das, was mit dem ἄπειρον sich mischt (26b έχ . . των τε ἀπείρων καὶ των πέρας ἐχόντων συμμιχθέντων) und, wenn ich das unbestimmte Subject ταὐτὰ ταῦτα in 26a richtig verstehe, das ἔμμετρον καὶ σύμμετρον oder nach dem Wortlaut geradezu auch das πέρας (= dem ποσόν in 24d) dort erzeugt. In den vier Stellen, wo das πέρας ἔχον 21) vorkommt (24a und 26b), ist es niemals (wie man aus 27e folgern möchte, wo mit πέρας ἔχετον gewiß die Zugehörigkeit zu dem μιχτόν gemeint ist, vgl. auch das hypothetisch gesetzte λαβόντε τὸ ποσόν in 24 d) die von dem Maße durchdrungene und beherrschte Stofflichkeit, sondern es ist das zu ihr erst Hinzutretende, in sie Eingehende: etwas rein Formales und doch dem Ausdruck nach nichts Einfaches 22). Wenn wir die Ausdrücke Stoff und Form im allgemeinsten Sinne nehmen, in dem sie gelegentlich von Philosophen gebraucht werden, können wir sagen: beide Seiten sind sowohl an dem ungeformten Stoff als der an den Stoff herantretenden Form zu unterscheiden. Die Form jenes Stoffes ist freilich eben seine Formlosigkeit (àπειρία) und der Stoff dieser Form ist ihr stoffloses d. h. körperloses oder bloß gedankenmäßiges Wesen. Eben dies findet sein Ende, indem

21) Nach 25 a τούτων (sc. τοθ μᾶλλόν τε καὶ ἦττον, σφόδρα καὶ ἡρέμα κτλ.) τὰ ἐναντία πάντα δεχόμενα dürften wir auch τὸ πέρας δεχόμενον da-

<sup>20</sup> Vornehm, wenn man so will, um die umstrittene έδρα der Schilderung von 24 d selbst einzunehmen, wenn seine Macht über die des entgegengesetzten Begriffes siegt. Wenn es ihm gelingt, dessen Merkmal auszutreiben, wird er nur einen seiner Vasallen in die erledigte Stelle einsetzen können (vgl. 25 d. wo das ἐντιθέναι ἀριθμόν als Mittel angegeben ist, wodurch das πέρας die vorher verworrenen Dinge σύμμετρα καὶ σύμφωνα ἀπεργάζεται). — Nicht Zahl im allgemeinen ist das Wesen z. B. der Harmonie, der Melodie, des gleichwinkligen Dreiecks, sondern ganz bestimmte Zahlverhältnisse machen es aus.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup>) Also darf man vielleicht sagen, das bestimmte Zahl- oder Maßverhältnis im Unterschied von dem abstract allgemeinen Zahl- und Maßgedanken, vgl. die vorletzte Anmerkung und die oben aus 26d abgedruckte Stelle ἐκ τῶν μετὰ τοῦ πέρατος ἀπειργασμένων μέτρων.

die Formbestimmtheit in den materiellen Stoff des ἄπειρον eindringt. Daß solche Betrachtungen von dem Zusammenhange des Philebos nicht allzu weit abliegen, kann durch Erinnerung an 16c gezeigt werden, wonach ja in jedem λεγόμενον είναι — und dazu gehören doch die Begriffe, die uns beschäftigen — sowohl πέρας als ἀπειρία drin sein soll.

Fast noch schwieriger als die reinliche Ablösung des πέρας von dem μιατόν ist die scharfe Durchführung eines Trennungsschnittes zwischen diesem und dem ἄπειρον. In 25e 26a sind die Krankheiten mit Klang und Bewegung der Stimme zusammengestellt, als ob sie gleich jenen Qualitäten die stoffliche Grundlage bildeten für ein gestaltendes Formprinzip. Auch wenn wir den offenbar ungenauen Ausdruck verbessern und anstatt Krankheit unregelmäßiges Verhältnis der Säfte des Körpers einsetzen, die νόσοι aber mit ἀρρυθμία und ἀναρμοστία in Parallele rücken, wird man sie immer als ein ἄπε:ρον gelten lassen müssen. Diese Rubricirung bildet ja auch nur das Gegenstück zu den für das μιατόν gegebenen Beispielen samt angehängten Bemerkungen, die uns belehren, daß nur καλά, gute und vollkommen gestaltete Erscheinungen, zu der dritten Klasse zu rechnen sind 26b, vgl. auch 30d. Demnach haben wir nicht bloß den abstract gedachten noch ungeformten Stoff als ansipov anzusehen, sondern auch allen nicht vollständig geformten Stoff, in dem die ἐρθὴ κοινωνία 23) mit der entsprechenden Form nicht hergestellt ist. Auch die maßlose Lusterregung wird mit aller Entschiedenheit als aneipov bezeichnet. Dies bleibt 52c als Platons wirkliche Meinung stehen, nachdem er die Erklärung des Philebos, daß alle ήδονή ein ἄπειρον sei 27e, durch seinen Sokrates hat prüfen und berichtigen lassen. Dagegen muß der Lebenszustand, in dem die εὐδαιμονία liegen soll, natürlich zu dem μιατόν gehören, 27d: nicht, weil er aus Lust und Vernunfttätigkeit gemischt ist, μιατός, — es wäre grobes Mißverständnis, seine Einweisung in die dritte Klasse durch diesen Gleichklang bedingt zu glauben - sondern weil er maßvoll ist, weil in ihm die ήδονή durch σωφροσύνη oder φρόνησις gezügelt wird. Das ἄπειρον ist nicht

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup>) vgl. κατά φύσιν 32b.

bloß ein abstractum; in dem μιατόν hingegen ist weder, wie man anfangs meinen könnte, alles Konkrete zusammenzufassen, noch wird es auf Konkretes zu beschränken sein. Ein Quadrat bestimmter Seitenlänge z. B. wäre ohne Angabe des Materials, dessen Fläche es bilden soll u. s. w., ein μιατόν, obgleich es in concreto keine Fläche anders gibt, denn als Begrenzung eines bestimmten stofflichen Materials und mit bestimmter Farbenerscheinung; ebenso wäre die klar bestimmte Farbe einer Fläche für sich als μιατόν in Anspruch zu nehmen: sie vereinigte ja in sich das ἔπειρον der allgemeinen Farbenqualität und die in einer Farbenskala genau nachzuweisende Bestimmtheit des Rot oder Blau oder was es eben wäre.

Das reimt sich nun wenigstens zusammen und wäre insofern verständlich. Aber in einigen der Bezeichnungen des μιατόν, die wir schon kennen gelernt (S. 511), und in anderem, was darüber gesagt ist, wo die vierte Klasse der čvta geschildert wird, scheint denn doch eine andere Anschauung sich zu verbergen. Nehmen wir vor allem noch diese bisher zurückgeschobene Schilderung der vierten Klasse zur Hand. Was ihren Rahmen ausfüllt, ist nach 23 d die αἰτία της ξυμμίξεως, mit vollerem Ausdruck 27 a αἰτία τῆς μίξεως καὶ γενέσεως. Es wird gesagt, dass alles Werdende sein Werden einer Ursache, αἰτία, zu danken habe, dass es anstatt als γιγνόμενον ebenso gut als ποιούμενον bezeichnet werden könne und dass mit seiner αἰτία das ποιούν identisch sei, 26 e. 27 a. Da demgemäss wie ποιούν und ποιούμενον auch αἰτία (αἴτιον) und γιγνόμενον sich gegenseitig fordernde und ergänzende Wechselbegriffe sind, kann schlechtweg von der aitia gesprochen werden, so zweimal in 27 a, ferner 30 c, zweimal in 30 d, 31 a, oder von dem γένος της αιτίας 30 a, wobei eben αιτία in umfassendstem Sinn, als Ursache jedes Werdens (jeder Veränderung) verstanden ist. (Wie das Wesen des ἄπειρον durch φύσις τοῦ ἀπείρου, so wird das Wesen der vierten Klasse einmal, 26 d, durch ή τοῦ ποιούντος φύσις bezeichnet; von der δύναμις της αἰτίας ist die Rede 30 d.) Wird so das vierte γένος klar genug von dem dritten, dem γιγνόμενον, das eben durch sie wird und ihre Wirkung ist. unterschieden, so wird es auch nachdrücklich und bestimmt den zwei anderen entgegengestellt, indem diese

miteinander als τὸ δουλεύον εἰς γένεσιν αἰτία (27 a) zusammengefaßt werden. Ursache (ažtiov) ist nicht denkbar denn als Ursache einer Wirkung (γιγνομένου = ποιουμένου; die Ursache (ή αἰτία oder τὸ τῆς αἰτίας γένος) nicht anders denn als Ursache sämtlicher Wirkungen. Die Wirkungen aber sind, wenn das ποιούμενον oder γιγνόμενον = dem μικτόν ist, alle aufzufassen als Vereinigung oder Mischung des πέρας mit dem ἄπειρον. als ein Einfügen von Zahl und Maß (ἐντιθέναι ἀριθμόν vgl. 25 e) in das ἄπειρον, als Gestaltung. Deshalb ist die Ursache auch τὸ πάντα ταῦτα δημιουργοῦν und, wie ihre Wirkung die γένεσις, so ist ihr Stoff zur Gestaltung ἄπειρον, ihr Werkzeug πέρας. Bei diesen engen Beziehungen zur αἰτία erscheint das μιχτόν immer als geradezu gleichbedeutend mit dem γιγνόμενον und es wird damit offenbar, daß die von Anfang an ihm beigelegten Bezeichnungen γένεσις είς οὐσίαν, γεγενημένη οὐσία u. s. w. (s. S. 511 und vgl. dazu noch 25 e γενέσεις τινάς ἐφ΄ έκάστων συμβαίνειν, 26 c πλήθος της του τρίτου γενέσεως) mit vollem Bedacht gewählt sind. Nun aber möchten wir das γιγνόμενον dem Konkreten, sinnlich Erfahrbaren gleichsetzen. Und wir könnten uns für diese Gleichung auf manche bekannten Sätze Platons berufen. Auch 30 c spricht dafür, wo die Unterscheidung der drei abstracta ἄπειρον, πέρας, αἰτία vorgenommen wird ἐν τῷ παντί, das dem dritten γένος gleich sein muß. Doch den sinnlich konkreten Erscheinungen gehören gewiss auch die maßlosen ήδοναί, gehört die Krankheit 24), gehört vieles Unschöne und Unerfreuliche an. Wollen

<sup>24)</sup> gegen deren Zurechnung zum ἄπειρον man übrigens auch 31c, d ins Feld führen kann. Wenn es hier von der ήδονή und λύπη heißt, daß sie ἐν τῷ κοινῷ entstehen, so ist dies aber nicht dasselbe, wie wenn sie als κοινά oder μικτά bezeichnet wären, sondern es ist damit gemeint, daß sie ihre Wirklichkeit nur an einem μικτόν haben als Wesensäußerungen desselben. Das könnte nun auch von einem ἄπειρον gesagt werden, das ja nur aus dem κοινόν abstrahendo ausgesondert wird. Das bestimmte κοινόν aber, an dem jene haften, ist das ζῷον oder, nach 32b, τὸ ἐκ τοῦ ἀπείρου καὶ πέρατος κατὰ φύσιν ἔμψυχον γεγονὸς είδος. Wenn Platon annimmt, in jeder Art der ζῷα sei ein göttlicher Gedanke vollkommen zum Ausdruck gebracht, indem der Stoff, das ἄπειρον, durch die von dieser αἰτία gesetzten Maße völlig gebunden sei, hat er das Recht, sie ohne weiteres alle zu dem dritten γένος zu zählen. Das tut er hier. Darf man daraus wohl auch die Unveränderlichkeit des Typus jeder Art ableiten, die ja bekanntlich Aristoteles als Lehrsatz überliefert?

wir all das als γιγνόμενον anerkennen, so wird es damit als bewirkt durch die αἰτία hingestellt. Eben damit erschiene es als μιατόν. Und das widerspricht den ausdrücklichen Erklärungen Platons hier im Philebos, die wir vorhin herausgehoben.

Wie sollen wir uns helfen? Einfach den Widerspruch festzustellen ist besser als ihn vertuschen. Aber es wäre schlimm, wenn wir dabei müßten stehen bleiben. Nun fällt sicherlich jedem, der sich in den Zusammenhang vertieft, auf, mit welchem Eifer und welcher Eindringlichkeit Sokrates unter ausdrücklicher Ermunterung des Protarchos (λέγ² ὅπως βούλει, μηδὲν μῆκος ἡμῖν ὑπολογιζόμενος, ὡς οὐκ ἀπεχθησόμενος 28 c) διὰ μακροτέρων das zweck- und vernunftgemässe Wirken der αἰτία lehrt. Er schlägt, wie er zu diesem Punkte übergeht, einen anderen Ton an, dessen feierlicher Ernst von dem leichteren Unterhaltungston des vorher geführten Gesprächs sich wohl vernehmlich unterscheidet 26) und auch Protarchos

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup>) und deshalb den bereitwilligen Gesprächsgenossen Protarchos für einen Augenblick an der Mitbeteiligung verzweiseln läßt: das ist die Bedeutung des δντως σε ἐγὼ σεμνύνων ἐν τῷ παίζειν ἐθορύβησα 28 c. Die im ganzen wohl gelungene Uebersetzung Georgiis gibt hier, entschieden falsch: "durch mein scherzhaftes Wichtigthun". Eine nachfolgende Bemerkung ist freilich geeignet, das Verständnis schon dieser Stelle zu trüben. Nämlich wie Sokrates zu dem Schlusse gekommen ist, daß die φρόνησις zu der vierten Klasse gehöre, ein αΐπιον sei, fügt er 30e noch bei έχεις γάρ δήπου νῦν ήμῶν ἤδη τὴν ἀπόχρισιν. Protarchos erkennt das an, mit dem Beifügen καίτοι με ἀποκρινάμενος ελαθες. Und darauf bemerkt Sokrates nach dem überlieferten Wortlaut wieder dvaπαυλα γάρ, ὧ Πρώταρχε, της σπουδης γίγνεται ένίστε ή παιδιά. Müßte ich das so stehen lassen, so würde dadurch auch mir jenes σεμνύνων εν τῷ παίζειν unverständlich, so daß mir nur ein ähnlicher Notbehelf, wie ihn Georgiis Uebersetzung anbietet, übrig bliebe. Denn gerade was vor diesem Spruch vorausgeht, wäre damit als παιδιά von der σπουδή der übrigen Erörterung unterschieden, also gerade die über den Weltgeist und das Verhältnis des menschlichen Geistes zu ihm und überhaupt über die Stellung der ζφα zum κόσμος gegebenen Ausführungen. Das scheint mir aber ganz unannehmbar, trotz der Verwandtschaft, welche der Abschnitt durch seine Verwendung alter Autoritäten (28 c πάντες συμφωνούσιν οί σουοί, 30d τοίς πάλαι άποφηναμένοις) mit den μύθοι anderer Dialoge bekommt (vergl. oben S. 502 f.). Und wie paste denn auch der Satz als Erwiderung zu dem, was Protarchos gestanden hat? Was sollte das γάρ nach ἀνάπαυλα? Auch das ἐνίστε wird man störend empfinden. Alles wird mit einem mal durchsichtig, wenn man ή παιδιά am Satzende streicht. Dann haben wir eine Wendung der Höflichkeit, mit der Sokrates den von Protarchos eingestandenen Fehler nachlassender Aufmerksamkeit entschuldigt: quandoque dormitat unusquisque. Das παιδιά mag ein Leser beigesetzt haben, der der so häufigen Gegenüberstellung von σπουδή und παιδιά sich erinnerte, für

wird ganz warm bei seinen bestätigenden Worten. Die Darlegung nimmt den Verlauf, daß die enge Verwandtschaft der φρόνησις mit der αὶτία als Anzeichen dafür genommen wird, diese habe größeren Wert als die ήδονή. Die Annahme solcher Verwandtschaft entbehrt eines strengen Beweises; sie ist durch die Betrachtung des κόσμος und der vom Menschen an sich selbst zu beobachtenden psychischen Causalität begründet. Mit ihr verbindet sich noch die ebenfalls nicht streng wissenschaftlich abgeleitete Ueberzeugung, daß es die Form und weiterhin die formgebende, gestaltende Ursache sei, die irgend einem ἀγαθόν seinen Wert verleihe 26) (— sie wird später als Ueberzeugung hingestellt, auch dort ohne Beweis, vgl. oben S. 491 —). Nur dem Anschein nach tragen diese Ueberzeugungen und Voraussetzungen einen Beweis, der schließlich die Rangstreitigkeit zwischen φρόνησις und ήδονή zum Austrage bringt. Eigentlich sind sie nur der Grund dafür, warum die Frage nach dem Verhältnis der beiden zum ἀγαθέν zum Rahmen unter anderem auch für solche Betrachtungen über den voos genommen wurde. Nicht als Mittel für die Beantwortung dieser Frage waren sie Platon wichtig, sondern an und für sich lag ihm am Herzen sie auszusprechen und die entgegenstehende Ansicht vom Walten des blinden Zufalls in der Welt zurückzuweisen 27). Das scheint mir für das Verständnis der Komposition des Dialogs beachtenswert.

Wenn nun aber die Ursache, die in allem Werden der Welt wirkt, als σοφία und νοῦς gekennzeichnet werden kann, so bleiben bezüglich ihrer Wirkungen oder Gestaltungen zwei Möglichkeiten offen. Entweder ist auch alles was in der Welt geschieht und wird gut und vollkommen, so daß der auf sein Werk zurücksehende Gott die volle Befriedigung des alttesta-

<sup>26</sup>) Uebrigens liegt ja schon in jener ersten Annahme eine Beschränkung des Begriffs der αἰτία durch Bezugnahme auf ein ἀγαθόν

als seine Wirkung.

die ich die Belege aus den Gesetzen S. 17-21 meines Kommentars zusammengestellt habe; vgl. insbesondere Stellen wie 659e. 761d. 769a. 771e. 798b. 803b ff.; für andere Dialoge s. Asts Lexikon.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup>) Der ἀνήρ δεινός, der mit der Behauptung daher kommen könnte, ταῦτα μή οῦτως ἀλλ' ἀτάκτως ἔχειν, wird doch nur Demokritos sein können oder ein Schüler von diesem. Er war nicht einbegriffen unter den πάντες οἱ σοφοί von 25c.

mentlichen Schöpfers empfinden darf (, und siehe da: es war sehr gut"); dabei träte aufs neue der Widerspruch gegen die über die ήδονή und νόσοι gegebenen Erklärungen hervor, die eben doch auch in der Welt sind, und wir müßten uns erst bemühen, diesen Widerspruch durch Auslegung zu beseitigen. Oder aber es entsteht auch manches Unvollkommene, allein dieses ist nicht von der vernünftig wirkenden αἰτία herzuleiten, sondern geht hervor aus oder besteht in Elementen der Wirklichkeit, die ihrer Wirkung unüberwindlichen Widerstand entgegensetzen. Im ersten Fall ist alles Unbefriedigende, alles Bedrückende und Verwirrende quälend und unbegreiflich nur für unsere Empfindung und unseren engen Verstand, dem doch die Aufgabe gegeben ist, die Widersprüche aufzulösen und der in Verfolgung dieser Aufgabe immer weiter und weiter vordringen kann, nur nie bis zum Ziel, während vor dem umfassenden Blick eines unbeschränkten geistigen Wesens alle Unklarheit schwände und jeder Widerspruch sich löste, wie das Herakleitos ausdrückt in dem Satze τῷ μὲν θεῷ καλά πάντα καὶ ἀγαθὰ καὶ δίκαια, ἄνθρωποι δὲ ὰ μὲν ἄδικα ὑπειλήφασιν, α δὲ δίκαια (vgl. Leges 903 b ff.); es spricht für diese Auffassung der Wortlaut von 30 a τὰ τέτταρα ἐκεῖνα, πέρας καὶ ἄπειρον καὶ κοινὸν καὶ τὸ τῆς αἰτίας γένος ἐν ἄπασι τέταρτον ἐνόν. Im zweiten Fall ist das Unbegreifliche im Werden keine γένεσις, sondern mit all ihrem Schwanken und sich Aendern die ursprünglich eigentümliche Daseinsform des dem Erkennen jedes vernünftigen Wesens zur Schranke gesetzten ἄπειρον. Dieses besteht noch außerhalb des κόσμος, dessen Grenze auch die des μιατόν ist, ist etwas neben den angeführten απαντα von 30 a oder dem πᾶν von 30 c 28). Das γίγνεσθαι, das dann als Korrelatbegriff zu dem Sein einer erkennbaren, durchaus bestimmten, in sich vollkommenen σὐσία zu nehmen wäre. hätte in seiner Bedeutung eine Einschränkung erfahren ähnlich

<sup>28)</sup> Der κόσμος im ganzen, wofür sonst gleichbedeutend außer τὸ δλον auch τὰ πᾶν und τὰ πάντα vorkommt (z. B. Polit. 269c. 272e. 274a. 278d. Tim. 27c. 29d. 44d.), ist nach 30a. d. belebt, beseelt: Soll denn etwa jedes μιατόν als beseelt gedacht werden, ähnlich wie bei Thales, von dem wir den Ausspruch haben πάντα πλήρη ψυχῶν είναι, dessen Sinn das Musterbeispiel des Eisen anziehenden Magnetsteins deutlich macht? Diese phantastische Vorstellung, der jede δύναμις aus einer ψυχή stammt, werden wir doch abweisen müssen.

der, welche in früheren Schriften Platons dem είναι und der οὐσία manchmal gegeben wird 29).

Von hier aus ist auch die Frage zu beantworten, wie sich das μιατόν, von dem in jener ersten Erörterung über das πέρας und ἄπειρον gar nicht die Rede ist, zu den öντα verhalte, die dort in den Mittelpunkt des Gesichtskreises gestellt waren. Diese sind μιχτά, sofern sie γιγνόμενα sind und soweit wir sie als völlig bestimmte vorstellen. Der Begriff des ὄν und λεγόμενον είναι ist aber allgemeiner. Geht doch auch die Fähigkeit (εν) πέρας und ἀπειρία in sich zu fassen, über den Bezirk des μιχτόν hinaus und kommt dem ἄπειρον selbst und gleicherweise dem περατοειδές für sich zu, die auch όντα sind. Hiezu stimmt wieder, daß auch eine vécoc ev sein soll, die doch nicht als μιατέν gilt. Freilich, wie soeben erst in Erinnerung gebracht worden ist, hat das ev selbst auch engere Bedeutungen. Noch im Timaios begegnen wir einer solchen Fassung dieses Begriffs, wo es sich mit dem klar Erkennbaren, ohne Rest begrifflich Auflösbaren deckt. Und dieses kann wieder nur das völlig Bestimmte sein. Aber davon wollen wir hier nicht weiter reden. Es würde zu weit führen.

Zu Anfang des Abschnitts, wie Sokrates neben den zwei früher unterschiedenen Klassen des ἄπειρον und πέρας, in die sich alles einzufügen schien, die zwei weiteren des μιατόν und der αἰτία unterschieden hat, stellt Protarchos 23 d die Frage μῶν σῦν σοι κα! πέμπτου προσδεήσει διάκρισίν τινος δυναμένου; Sie wird nicht einfach verneint, sondern nur für den Augenblick wird ein Bedürfnis zu Unterscheidung des fraglichen Fünften abgelehnt (τάχ' ἄν' οὐ μὴν οἰμαί γε ἐν τῷ νῦν' ἐἀν δέ τι δέη, συγγνώσει πού μοι σὺ μεταδιώκοντι πέμτον τι ὄν) 30). Kann man ein solches wohl wirklich neben den vier anderen noch brauchen? Worin bestünde es denn? Seine Wirkung wäre Trennung der Bestandteile, welche die αἰτία vereinigt. Wir können das im Sinn der faktischen Trennung nehmen oder als bloß logische Zergliederung, Abstraktion verstehen. Nach

deuten ἄπειρον ἐν τῷ παντὶ πολύ καὶ πέρας ἐκανόν.

30) πέμπτον βίον MSS. Das letzte Wort wird von Stallbaum, Hermann und anderen nach dem Vorgang von Schütz einfach gestrichen.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup>) Daß das ἄπειρον wirklich nicht überall vom πέρας bewältigt und gebunden ist, darauf scheint auch der Ausdruck in 30d hinzudeuten ἄπειρον ἐν τῷ παντί πολύ και πέρας ίκανόν.

der allerdings in ihrer Bildlichkeit nicht wörtlich zu verstehenden Schilderung von 24 c kommt wohl auch Verdrängung des ποσόν oder πέρας durch das μαλλόν τε κα! ήττον aus seiner Stelle thatsächlich vor. Nach 31 d 32 b löst sich unter Umständen die άρμονία, in welcher beide Bestandteile des μιατόν bei ihrer ὀρθή κοινωνία zusammenstimmten. Aber da wir im ἄπειρον einen stofflichen Träger der Unbestimmtheit und Bestimmtheit kennen gelernt haben, der doch der Bestimmung stets einen gewissen Widerstand entgegensetze, brauchen wir wirklich für die Tatsache der Auflösung und Trennung keine weitere Erklärung, kein neues Prinzip. Denken wir hiegegen an abstrahierende Unterscheidung der im μιατόν vereinigten Bestandteile, so wird diese durch unseren Geist vollzogen, d. h. durch dieselbe φρόνησις, deren nahe Verwandtschaft mit der αὶτία hier behauptet wird. Unklarheit bleibt noch darüber, wie denn der beobachtende, kritisch sondernde Geist zu dem schöpferisch gestaltenden und wie der bloße Gedanke zu seiner Ausführung sich verhalte; ferner ob die Priorität, die 27 a dem ποιούν vor dem ποιούμενον zuerkannt wird, als ein zeitliches prius gelten dürfe, auch das δουλεύον είς γένεσιν αἰτία (27 a) oder die beiden έξ ὧν γίγνεται τὸ γιγνόμενον neben der αλτία zeitlich vor der γένεσις da sei, wenn doch diese drei γένη nur an dem παν, das eben μικτόν oder γιγνόμενον ist, beobachtet werden. Ein Wort zur Aufklärung darüber wird an einer späteren Stelle des Philebos, 64 b, ausgesprochen. Doch enthält dieses in seiner formelhaft steifen Fassung kaum mehr als die Anerkennung der hier versteckten Schwierigkeit.

31 d ff. werden, nachdem das allgemeine Wesen der ήδονή zugleich mit dem ihres Gegenbildes, der λύπη, bestimmt ist, Arten der ήδονή unterschieden. In der ersten Einteilung, welche gemacht wird, werden rein körperliche oder nur auf das gegenwärtige πάθος bezogene und geistige, in Erwartung eines Genusses oder Schmerzes bestehende auseinander gehalten und neben diesen beiden noch ein empfindungsloser Zustand bemerkt. An der zweiten Art von Lustempfindung wird beobachtet, daß die μνήμη ihre Bedingung sei, welche selbst αἴσθησις oder μάθημα zu ihrer Voraussetzung hat und daß sie mit ὁρμή und ἐπιθυμία verbunden sei. Alle diese psychi-

schen Kräfte werden durch Schilderung ihrer wirklichen Aeusserungen kenntlich gemacht. Damit wird die Aufmerksamkeit noch für die Unterscheidung von Mittelzuständen geschärft, bei denen Lust und Schmerz teils abwechseln, teils sich in verschiedener Weise mischen. Und die Betrachtung dieser Zustände führt zu einer neuen Einteilung der ήδοναί und λύπα: in wahre und falsche, άληθείς und ψευδείς, 36 c. Daß diese Bezeichnung vom herrschenden Sprachgebrauch ganz abweiche, verhehlt Platon nicht. Er läßt es deutlich genug darin hervortreten, daß Protarchos immer und immer wieder gegen diese Bezeichnung sich verwahrt, auch nachdem ihre Bedeutung und der Grund ihrer Anwendung eingehend erklärt ist (36 c πως αν είεν ψευδείς ήδοναι η λύπαι; d συγχωροίην . . . ούκ ἄν e πῶς γὰρ ἄν; 37 e εἶπερ άμαρτήσεταί γε ήδονή 38 a την δ΄ ήδονην αὐτην οὐδείς ἄν ποτε προσείποι ψευδή 41 b ε ιπερ εἰσίν). Der Ausdruck ließe sich leicht ersetzen durch "törichte und vernünftige" Freude und Betrübnis. Diese Eigenschaftswörter sind den von Platon gebrauchten ja eng verwandt und sie hätten in solcher Anwendung nichts Ungewöhnliches. Aber Platon legt offenbar großen Wert auf sein "wahr und falsch" und glaubt eben damit das Wesen der beiden Arten am besten bezeichnen zu können. Wenn nun nach der ausdrücklichen Versicherung von 40 e 41 a nur die Falschheit einer Erregung, die ihr Objekt unrichtig würdigt, was immer nur bei gemischten oder durch ihren Gegensatz bedingten Empfindungen vorkommen kann, diese zu einer schändlichen und schlechten macht, so folgt daraus, daß eine einfache ungemischte ήδονή nicht schändlich und schlecht sein kann und ebenso wenig eine reine λύπη. Als Beispiele der heftigsten Erregungen, die ihre Heftigkeit eben der Verbindung mit der entgegengesetzten Schmerzempfindung verdanken und deshalb zu den unwahren gehören, mindestens so weit als die Schmerzempfindung der Lust gleichkommt, nennt Platon τὰς τῆς ψώρας 46 a. d. In unserer Zeit könnte man als augenfälliger die 1/2002 des Säufers oder des Morphinisten dafür einsetzen, die genau denselben Charakter haben. Auch alle solchen ήδοναί, die των κιναίδων gewiß inbegriffen (vgl. Gorg. 494 a), sind nach Platon sowohl falsch als schändlich und im

Grunde eben deshalb schändlich, unanständig, verächtlich, weil die ihnen huldigen in der Erregung übersehen, daß sie aufgewogen werden durch eine ebenso starke oder gar überwogen durch eine viel stärkere  $\lambda \acute{o}\pi \eta$ , und weil sie darüber vergessen und verlernen, wahre d. h. reine Befriedigung zu suchen, wie sie andere Dinge oder Beschäftigungen (die eben darum edler sind) gewähren.

Gegen diese Folgerungen, welche sich schon an 37 e anknüpfen ließen, aber den Gegnern endämonistischer Begründung der Ethik mißfallen müssen, scheint aus 47 a Widerspruch erhoben werden zu können. Die Schilderung beschäftigt sich dort auch in dem Satze οὐχοῦν ὁπόταν αὐ πλείων ήδονη κατά τὰ τοιαύτα πάντα ξυμμιχθη κτλ., der dem in 46 e vorhergehenden όταν πλείους λύπαι τῶν ήδονῶν γίγνωνται entspricht (und mit ihm zusammen die Ausführung des zweiten Teils der vorausgeschickten Aufstellung bildet αξ τοιαύται μίξεις αί μὲν ἐξ ἴσων εἰσὶ λυπῶν τε καὶ ἡδονῶν, αἱ δ' ἐκ τῶν έτέρων πλειόνων) noch mit Leuten wie den Psora-Kranken: und sie behauptet unzweifelhaft, es gebe unter den hoval, für welche damit ein typisches Beispiel gegeben sein soll, solche, bei denen wirklich ein Ueberschuß der Lustempfindung über die λύπη vorhanden sei, während sie trotzdem unwahr, verkehrt, nach Umständen verächtlich und schimpflich bleiben. Aber während die ganz bestimmte Erklärung von 40 e über die πονηραί ήδοναί, sie seien das nur τφ ψευδείς είναι nicht umgedeutet werden kann, ist es leicht, den scheinbaren Widerspruch dagegen in 47 a durch Auslegung jener Worte wegzubringen. Die gemischte Lust- und Schmerzempfindung solcher Kranken kann gewiß mehr Lust als Schmerz enthalten, aber nur für eine gewisse Zeit: dann überwiegt wieder in dem Gemisch der Schmerz über die Lust. Die beiden mit 8720 und ὁπόταν αδ eingeleiteten Temporalsätze gehören zusammen zur Schilderung desselben Zustands: und wenn man sie ineinanderrechnet, so bleibt von der heftigsten und wildesten Lusterregung einzelner Augenblicke nichts übrig, das nicht bezahlt wäre mit der Demütigung, Niedergeschlagenheit und dem Schmerz der anderen. Der zweite der weder als Lust noch als Schmerz anzuerkennenden Zustände, deren Beachtung

auf die Frage nach der Wahrheit der Lustempfindungen hingeleitet hat (35 e εἴτις τούτων — sc. του πληρούσθαι καὶ κενοῦσθαι - ἐν ἐκατέρφ γιγνόμενος ήμῶν ἀλγεὶ, τοτὲ δὲ χαίρε:), befaßt gerade diese mächtigsten Erregungen in sich. Wollte man aber die oben gegebene Texterklärung anfechten und das ὅταν und ὁπόταν αὖ durchaus als die Einleitung zweier ganz verschiedenen, nicht zusammenhängenden Zustände behandeln, so wäre aus den Worten des zweiten Satzes allein der Schluß zu ziehen, daß es unter den σφοδρόταται ήδοναί solche gebe, in denen nach Abtrennung des φαινόμενον, άλλ' οὐχ ὄν, das sie nach 42 b in dem grellen Widerschein der Flamme mit ihnen verbundener heftiger λῦπαι erhalten, ein Rest positiver Lust übrig bleibe - aber gewiß nur mit sehr mässigem und bescheidenem Uebergewicht, und daß wer dieses Mehr als Lust in Anschlag bringe, damit keinen Fehler begehe. Beispiel für solche Erscheinungen, wenn Platon sie wirklich für sich unterscheiden wollte und als tatsächlich ansah, könnte dann etwa die Stillung brennenden Fieberdurstes durch frisches Wasser dienen, aber allerdings gewiß nicht das Verhalten des aus dem Gorgias vorhin herbeigerufenen κίναιδος. Die Stillung des Durstes ist an und für sich eine ἀναγκαία ἡδονή (51 e, 62 e) und sie wird mit einem Ueberschuß von Genuß über die vorhergehende Unlust des Durstes verbunden sein, weil dessen Anfänge sich nach Umständen gar nicht fühlbar machen (43 c vgl. 51 b όσα τὰς ἐνδείας ἀναισθήτους ἔχοντα και άλύπους τὰς πληρώσεις αἰσθητὰς και ήδείας . . παραδίδωσιν, obgleich fraglich bleibt, ob das von den αναγκαται ήδοναί gelten soll); im Genuß der Stillung des Fieberdurstes, der im Augenblick als die höchste Lust des ganzen bisherigen Lebens erscheinen mag, als ganz unerhört und einzigartig wohltuend, liegt als Bedingung der auch unerhört peinigende Durst des kranken Leibes und der Ueberschuß des Genusses kann nicht größer sein, als etwa bei der Durststillung unter gewöhnlichen Verhältnissen in gesunden Tagen: alle weitere ήδονή dabei ist ψευδής und - sofern sie gesucht würde, durch absichtliche Verwirklichung der Bedingungen, durch Herstellung der krankhaften Erregbarkeit (47 b; vgl. 54 e), wäre sie unsittlich, so gewiß als die ήδονή des Säufers.

Doch auch auf folgende Worte aus 45 e könnte sich jemand gegen meine zugleich intellectualistische und eudämonistische Deutung dieser Ausführungen berufen: ἔν τινι πονηρία ψυχής (καὶ τοῦ σώματος), ἀλλ' οὐκ ἐν ἀρετή μέγισται μὲν ήδοναί, μέγισται δὲ καὶ λῦπαι γίγνονται. Eben die πονηραί ήδοναί, dürfte er sagen, gehören zu den μέγισται und wenn von ihnen gesagt wird, sie kommen zu Stande εν τινι πονηρία ψυχής so scheint damit ja sittliche Verkehrtheit, Schlechtigkeit als ihre Quelle und Voraussetzung bezeichnet zu sein. Es läge dann, da das 41 a Behauptete nicht zurückgenommen wird, ein circulus vor, wie er dem Platon von vielen unbedenklich zugetraut wird, die ihn wohl für einen guten Schriftsteller halten, auch als Philosophen rühmen, aber nur in der wohlwollenden Art überlegener Kritiker. Allein Platon ist niemals gedankenlos. Die πονηρία ψυχής erklärt er sonst, seinem Lehrer Sokrates folgend, als ἀμαθία und ἄνοια. (Belegstellen sind überflüssig.) Und offenbar 31) versteht er sie auch hier ebenso. Darum, weil sie im Unverstand ihr Wesen hat, bildet sie sich falsche Meinungen über die Wirkung der Dinge und diesen ψευδείς δόξαι folgen (38 b) ψευδείς ήδονα! καὶ λῦπαι; aus ihnen gehen die heftigen Erregungen hervor, welche dem verständigen, richtig urteilenden Menschen (so lange er auch körperlich gesund ist) fern bleiben 32).

Zur Ergänzung läßt sich noch 63 d ff. heranziehen. Die ἐπιστήμαι, welche als notwendiger Besitz des εὐδαίμων erkannt sind, werden dort gefragt, ob sie die größten und heftigsten Lusterregungen sich zugesellen lassen wollen. Sie legen dagegen die entschiedenste Verwahrung ein, weil sie dabei selbst nicht bestehen und jedenfalls sich nicht nützlich betätigen, keine Früchte bringen könnten. Platon verkennt auch im Philebos, wo er übrigens das Wort ήδονή um des falschen Gegensatzes willen, in den es von andern zur φρόνησις gestellt worden war, meist in einseitigem Sinn gebraucht, den Lustwert der ἐπιστήμαι nicht (vergl. 12 c ήδεσθαι δ' αὐ τὸν

<sup>31)</sup> vgl. die über die πονηραί δόξαι abgegebene Erklärung, die 40e der über die πονηραί ήδοναί vorausgeht.

<sup>3) 40</sup>c ψευδέσιν άρα ήδοναίς τὰ πολλά ο! πονηρο! χαίρουσιν, ο! δ' άγαθοὶ ἀληθέσιν mit dem vorher 40b angegebenen Grund διὰ τὸ θεοφιλείς είναι bildet keine Gegeninstanz.

φρονούντα αὐτῷ τῷ φρονεῖν 52 a. b τὰς περὶ τὰ μαθήματα oder τῶν μαθημάτων ήδονάς). Es kann ihm nicht entgehen, daß wenn durch die wahnsinnig aufregenden Genüsse, in denen viele Menschen das Höchste suchen, ruhige Betätigung der φρόνησις vereitelt wird, damit auch die άληθείς καὶ καθαραί ήδοναί, welche mit den ἐπιστημαι aufs engste zusammenhängen und außerdem αί μεθ' ύγιείας καί του σωφρονείν eine starke Einbuße erleiden oder geradezu abgeschnitten werden; er ist deshalb der Ansicht, daß die Summe der Lust selbst geringer sei im Leben dessen, der den heftigen oder (nach seiner mit Rücksicht auf das verfehlte Ziel allen menschlichen Strebens allerdings passend gewählten Benennung:) den falschen, unwahren ήδουα! nachjagt, als dessen, der sie verwirft und dafür andere sucht (45 c. d). Und aus diesem Grund - die Folgerung ist im Zusammenhang mit dem andern ganz sicher - findet er jene heftigen Erregungen verwerflich und will ihnen jedes ὄνομα καλόν, also auch das Prädikat der ὀρθότης oder ἀλήθεια versagen 37 e; aus diesem Grund allein, der freilich hier nur angedeutet, klarer im neunten Buch des Staates gezeigt ist, findet er sie zum Teil häßlich und schändlich.

Es ist kein Zweifel, daß αί μεθ' ύγιείας καὶ τοῦ σωφρονείν καὶ δὴ καὶ ξυμπάσης ἀρετῆς ὁπόσαι καθάπερ θεοῦ ὁπαδοὶ γιγνόμεναι αὐτη συναχολουθούσι πάντη in 63 e als reine und wahre ήδονα! zu rechnen sind, so daß wir hier auch für die 51 b ff. schon gegebene Aufzählung solcher eine Ergänzung bekommen. Dort finden wir deren nur zwei Arten: das Lustgefühl, das in der angenehmen sinnlichen Wahrnehmung liegt und das Lustgefühl des Erkennens, der ungehemmt verlaufenden geistigen Bewegung. Die hier nachgetragenen sind offenbar von größerer Innigkeit und tieferem Gehalte. Platon hat sie oben bloß weggelassen, weil er eben die λόγων περίοδο: (Polit. 286 e) liebt, deren Windungen den Leser zu aufmerksamer Beachtung des Weges zwingen. Immerhin hat er auch oben angezeigt, daß noch sehr Wichtiges fehle, indem er ausdrücklich 52 b bemerkte, er wolle nur τὰ της φύσεως παθήματα χωρίς τοῦ λογισμοῦ berücksichtigen und absehen von allem was durch Reflexion (λογισμοί) vermittelt sei, von Urteilen und deren Inhalt abhänge. Jene Bemerkung lehrt uns, daß der Ausdruck

τὰς περί τὰ μαθήματα ήδονάς nichts anderes meint als die Lust logisch widerspruchslosen Fortschreitens und Gedankenentwickelns ganz abgesehen von dem Inhalt des Gedachten, eine mit ungehemmter geistiger Kraftentwicklung unmittelbar verbundene Befriedigung, und sie berechtigt uns zugleich, die andern oben aufgezählten reinen ήδοναί, so wie es hier geschehen ist, zusammenzunehmen und von der Lustempfindung, die aus dem ungehemmten Verlauf der sinnlichen Wahrnehmungen entspringt, zu verstehen. Eben weil alle λογισμοί ausgeschlossen sein sollen, kann das πρός τι καλόν, z. B. der schöne menschliche Körper und seine Wiedergabe durch die Kunst, hier gar nicht in Betracht kommen, sondern bloß die einfachen Formelemente: Gerade, Kreis u. s. w. Und man muß sich darum auch sehr hüten, gelegentlich bemerkt, aus dieser Stelle schnellfertige Schlüsse über Platons Kunstanschauung Es ist durch sie keineswegs ausgeschlossen, daß zu ziehen. das Zusammengesetzte und Bedeutungsvolle (das πρός τι) ihm als ein höherer Grad vollkommener Schönheit gelte, denn das einfache Formelement. - Daß in 51 b. c nicht die Gebiete aller der verschiedenen Sinnesorgane bezeichnet werden, wenn Platon doch, so wie ich es annehme, ganz allgemein die Lustempfindung bei ungehemmt vor sich gehender Sinneswahrnehmung im Auge hatte, das kann darin seine Erklärung finden, daß beim Essen der Geschmackssinn und unter Umständen wohl auch der Tastsinn sich so befriedigt, daß die πλήρωσις einer vorher fühlbar gewordenen ἔνδεια dadurch bewirkt wird.

Der ήδονή entspricht nach Platons Meinung durchaus genau als ihr Gegenbild die λύπη. Von den unwahren λύπαι aber hören wir fast nichts. Da niemand λύπη sucht — dies wäre ganz παρὰ φύσιν — und sie also für die Frage, was ἀγαθόν sei, lediglich keinen Anspruch auf Beachtung haben, fallen sie über den Gesichtskreis des Philebos hinaus. Man kann aber aus den Angaben über die ήδονή alles folgern, was über sie zu sagen wäre. Daß die λῦπαι nach denselben Klassen und Arten einzuteilen sind wie die ήδοναί, wird ausgesprochen. Auch die ψευδείς λῦπαι könnten nur in Mischung mit entgegengesetzten Gefühlen vorkommen und auch von ihnen gilt als selbstverständlich, was von den ήδοναί 40 e gesagt ist:

daß sie aus keinem andern Grunde schlecht sein können als τῷ ψευδεῖς εἶναι; und was weiter für jene zu erschließen war, daß sie immer dann, wenn sie falsch sind, auch schlecht und schimpflich sind. Ein deutliches Beispiel können die φόβοι alogosi des Feiglings und Weichlings abgeben, der eben (wie es Protag. 360 b ff. heißt) aus Unkenntnis des wahren φοβερόν und θαρραλέον sich da fürchtet, wo der Weise unerschütterlich festen Mutes bleibt. Auch die λύπη über irgend eine gerechte Strafe, die ja nur eine Wohltat für den Menschen ist und seiner Besserung dienen soll, wäre ψευδής καὶ πονηρά. — Zu den reinen λ5παι wären außer dem körperlichen Schmerz, dessen allmähliche Heilung nicht empfunden wird, und der Erwartung solchen Schmerzes zu rechnen die Empfindung der Erschlaffung und des Stockens bei geistiger Arbeit, dann Trauer über die Wahrnehmung des Verfalls der geistigen Kräfte (vgl. 52 a) oder über die Zerstörung der Mittel, die diesen dienen könnten, ferner gewiß alles, was wir Gewissensbisse nennen, sowie der sittliche Schmerz über das Verhalten anderer.

Daß die Behauptung anderer Philosophen von der hoovi 53 c. ως ἀεὶ γένεσις ἐστιν, οὐσία δὲ οὐκ ἔστι τὸ παράπαν ἡδονῆς, dem Platon selbst nicht ohne Einschränkung für richtig gilt, ist deutlich genug angezeigt. Nicht umsonst steht zweimal zwischen den aus ihr abgeleiteten Folgerungen zur Erinnerung είπερ γένεσίς έστιν 54 c u. d. Auch die Bezeichnung χομψοί τινες (vgl. S. 502) für die Urheber dieser Lehre ist ein Fingerzeig. Welche Leute es immer sein mögen, jedenfalls setzt sich Platon in ein ähnliches Verhältnis zu ihnen, wie zu den δεινοί λεγόμενοι τὰ περὶ φύσιν von 44 b, welche die Lusterregung insgesamt für nichts anderes als für Befreiung von Schmerz erklären. Wie er von ihnen sagte, man könne ihnen folgen ὥσπερ μάντεσί τισι, die das Richtige ahnen, und dürfe sie als Bundesgenossen betrachten, so heißt es hier zweimal, man sei diesen Leuten zu Dank verbunden (χάριν ἔχειν δεί 53 c u. 54 d). Zum Teil ist ja die ήδονή auch nach Platon nichts anderes als was jeue Leute von ihr meinen. So steht 32 b, man könne über die Empfindung des beseelten Wesens die Definition aufstellen: ὅταν φθείρηται, τὴν μὲν φθορὰν λύπην είναι, τὴν δ' είς την αὐτῶν οὐσίαν όδόν, ταύτην . . . αὖ πάλιν την ἀναχώρησιν



πάντων ήδονήν. (Und das wird nicht nur 42 c ähnlich wiederholt, sondern es wird auch 54 e darauf angespielt.) Aber Platon verbessert seine Beschreibung vom Zustandekommen der ήδονή 43 c u. 51 b ff. Und nach dieser Verbesserung sieht man, daß jene Definition nur auf einen Teil der ήδονα!, und zwar die unreinen, unwahren zutrifft. Daraus folgt dann doch wohl, daß in Platons Sinn eben auch nicht jede ήδονή als γένεσις bezeichnet werden darf; genauer daß nur die unreine und unwahre γένεσις ist, die reine und wahre hingegen οὐσία: ganz ähnlich wie sich vorher, 52 c, ergeben hatte, daß die ursprüngliche Aufstellung, die ήδονή sei ἄπειρον, in dieser Allgemeinheit falsch und auf die unreine, unwahre ήδονή zu beschränken sei. Dabei wäre denn freilich das Wort γένεσις hier in einem ganz anderen Sinne zu verstehen, als in dem Abschnitt über die vier γένη τῶν ὄντων, wo das μικτόν als γένεσις είς οὐσίαν bezeichnet war (s. S. 522, 525); ja in einem davon so stark abweichenden Sinne, daß gar keine Ausgleichung oder Vermittlung möglich sein wird. Dort schienen eben die in 32 b beschriebenen Arten der ήδονή von dem μιχτόν ausgeschlossen, weil sie des Maßes und der Formbestimmtheit entbehren, die dieses bei seinem Werden von der altía eingeprägt bekommt. Und in schroffem Gegensatz zu dem, was wir soeben herausgebracht, müßte man sagen, nur die reinen und wahren Lustempfindungen seien γενέσεις, womit ihnen freilich die οὐσία gar nicht abgesprochen, sondern als in ihrer eigenen Entwicklung liegendes Ziel angegeben wäre. Dieser Unterschied der Bedeutungen von γένεσις ist auffallend, aber er tut dem Verständnis keinen Eintrag, weil das Wort ja an keiner Stelle zweideutig wird, sondern durch den Zusammenhang dort in diesem, hier in jenem Sinne genugsam bestimmt bleibt. Das Wort οὐσία aber wechselt, wie man finden wird, bei all dem seine Bedeutung nicht. Oben wie hier bedeutet es das, dessen Herstellung zum voraus als Zweck erscheint und das, wenn sie erreicht ist, als Vollkommenes in seiner Verfassung beharrt und als ἀγαθέν befriedigt. Das μιατόν nun soll ja auch nur εσα καλά, d. h. in ihrer Art vollkommene Gestaltungen, in sich befassen. Ein μιατόν erscheint deshalb einerseits, da es in causale Beziehung zur altía ge-

bracht ist, als γιγνόμενον, anderseits aber ist es δν, οὐσία γεγενημένη (27 d). So ist denn die wahre, reine ήδονή οὐσία, nach der vorausgehenden Untersuchung sowohl als nach der hier geführten neuen 33). Die unreine ist unter keinen Umständen οὐσία 34); ob wir sie aber als γένεσις bezeichnen dürfen, hängt davon ab, ob wir dieses Wort als vollen Gegensatz zu οὐσία fassen, so wie es hier unten geschieht unter dem Einfluß anderer Philosophen, die Platon citiert hat, oder bloß mittels logischer Abstraktion von der οὐσία scheiden und als Potenzialität zu ihr als der vollendeten Aktualität zugleich in Gegensatz und in Beziehung setzen. Der tiefere Grund des auffallend wechselnden Gebrauchs von γένεσις wird darin liegen, daß die Untersuchung in den beiden betreffenden Abschnitten von ganz verschiedenem Standpunkt aus und mit ganz verschiedener Blickrichtung angestellt ist: Hier kommt es darauf an, Erscheinungen teils sinnlicher, teils psychischer Wirklichkeit nach ihrem Wert, der sowohl unbedingt als mehr oder minder bedingt sein kann, in Klassen zu sondern, wobei (54 b. c) οὐσία das selbständig Wertvolle, das einen letzten Zweck bildet, γένεσις das nur zu ihm hinführende und von ihm abhängige Mittel, ὄργανον und ὅλη ³δ) ein weiter Untergeordnetes bezeichnet. Oben war alle Aufmerksamkeit darauf verwandt, Erscheinungen oder Begriffe, die beide sich als μιατά darstellten, in ihre abstrakten Bestandteile nach Stoff und Form zu zerlegen, wobei sich der Anschein nicht vermeiden ließ, als ob diesem logischen Zerlegen und Wiederzusammenfügen Vorgänge in den betrachteten Objekten selbst entsprächen, die in zeit-

38) Und darin wird liegen, daß sie ἀγαθέν sei.

34) Wenigstens für unsere beschränkte menschliche Erkenntnis nicht. Die Gottheit, für deren durchdringenden Blick es vielleicht kein Dunkel, keine Unklarheit und vielleicht auch nichts Schlechtes und Böses gibt, keine Grenze des κόσμος gegen ein darüber noch hinausliegendes Chaos (vgl. S. 525), sieht ja wohl dann nur οὐσίαι.

<sup>35)</sup> Auch φάρμαχον: dies dient zur Linderung und Stillung eines Schmerzes und damit weiterhin zur Wiederherstellung der Gesundheit, die ein Aeußerstes, eine οὐσία ist. Die falsche ἡδονή der Schmerzstillung durch Arznei, Speise und Trank erscheint als γένεσις. Diese Erklärung können wir aus 54e ἐξιώμενοι πείνην ἢ δίψαν ἢ τι τῶν τοιούτων δοα γένεσις ἐξιᾶται zurechtmachen.

licher Folge sich abspielten; aber das war doch nur Schein: das ἡγούμενον in 27 a war streng genommen kein zeitliches Prius; die δουλεύοντα εἰς γένεσιν αἰτία könnte man zwar als ὕλη und ὄργανον für sie bezeichnen, aber diese Bezeichnungen blieben bildlich und so steht eben auch γένεσις in jenem Zusammenhang nicht im gewöhnlichen, buchstäblichen Sinne.

55 α την δη φθοράν και γένεσιν αίροιτ' άν τις τουθ' αίρούμενος, άλλ' οὐ τὸν τρίτον ἐχεῖνον βίον, τὸν ἐν ῷ μήτὲ χαίρειν μήτε λυπείσθαι, φρονείν δ' ήν δυνατόν ώς οδόν τε καθαρώτατα: Wie überraschend kommt hier als τρίτος βίος jener Zustand herein, von welchem wir in 21 e 32 e ff. und 43 c gehört haben! Die indifferente schmerz- und lustfreie διάθεσις (32 c), die sich vereinigen läßt mit dem βίος του φρονείν, aber ihren Anspruch darauf, das ἀγαθόν zu enthalten, längst hat aufgeben müssen, zugleich mit der φρόνησις und auch mit der ήδονή, sobald 22 a erkannt war, daß ein aus φρόνησις und ήδονή gemischtes Leben jedenfalls beiden vorzuziehen sei. Dieses gemischte Leben steht seitdem als das vor allem erstrebenswerte da, nur sind seine bestimmten Mischungsverhältnisse noch nicht erkannt. Es war, ebenso wie der Zustand der Indifferenz, nach Betrachtung des βίος ήδονής und βίος φρονήσεως eingeführt worden, 22 a, und zwar unter der Bezeichnung ὁ ξυναμφότερος έξ άμφοιν συμμιχθείς κοινός γενόμενος und darauf war es mit jenen zu einer Dreiheit von Lebensformen (τρείς βίοι) zusammengefaßt worden, wobei noch einmal bemerkt wurde τοίν δυοίν δ' οὐδέτερος έχανὸς οὐδὲ αίρετὸς οὕτ' ἀνθρώπων οὐδὲ ζώων οὐδενί 36). — τρείς βίοι sind ὁ της ήδονης, της φρονήσεως und δ ποινός βίος. τρείς βίοι sind aber auch, in anderer Zusammenstellung, ό της ήδονης, της λύπης und ό αλυπός τε καὶ ανευ χαρμονών βίος (43 c). An unserer Stelle nun, 55 a, wird eine Klasse von Menschen dem Spott preisgegeben, weil sie nichts anderes suchen und erstreben als φθοράν καὶ γένεσιν, ἀλλ' οὐ

<sup>36)</sup> Womit freilich eigentlich zu viel verneint ist: für den πλευμών und alle die Geschöpfe δσα θαλάττια μετ' όστρεῖνων ἔμψυχά ἐστι σωμάτων 21c ist der βίος ήδονης, ein geistlos dumpfes Behagen, der höchste und befriedigende Lebenszustand. Wie der βίος φρονήσεως übermenschlich ist, 33b πάντων τῶν βίων θειότατος, so ist er untermenschlich — aber doch nicht untertierisch.

- Halt! Der Leser möge hier abbrechen; er möge den ganzen Gedankengang des Philebos bis hierher noch einmal verfolgen, möge insbesondere die Ausführungen des 53 c mit Τί δὲ τὸ τοιόνδε beginnenden Abschnittes noch einmal oder zweimal durchgehen und selbst zu finden suchen, was wohl folgen werde nach jenen Worten ἀλλ' ού! Er wird sich etwa ergänzen την ούσίαν την του άγαθου, denn sie bildet eben in diesem Abschnitt den Gegensatz zu der für sich und um ihrer selbst willen nicht erstrebenswerten γένεσις. Oder er mag sich ergänzen τὸν τρίτον ἐκεῖνον βίον, τὸν κοινόν, δν μόνον ώμολογήμαμεν αίρετὸν πᾶσιν είναι, ίκανὸν καὶ τέλεον ὄντα (nach 22 b). Nie und nimmer aber wird ihm in den Sinn kommen, eine Ergänzung zu treffen, die mit dem tatsächlich hier Ueberlieferten inhaltlich zusammenfiele. Und kann man die überlieferten Worte überhaupt im Zusammenhang verstehen? wie kann man sie verstehen? Es wäre doch ganz unnatürlich, wenn jene Leute anstatt nach φθορά und γένεσις vielmehr nach dem Zustand der Empfindungslosigkeit strebten! nach 22 a könnten sie das ja nur tun παρά φύσιν, ἄκοντες ἐξ ἀγνοίας ἢ τινος ἀνάγκης οὐκ εὐδαίμονος. Wie kann man es ihnen demnach als Ziel vorhalten im Gegensatz zu dem Ziele, das sie wirklich verfolgen? Als Toren sind sie hingestellt um dieses Zieles willen; aber Toren wären sie in ihrer ἄγνοια auch, wenn sie jenes andere ihnen gewiesene Ziel wählten! Diese Erwägung legt den Gedanken einer Textänderung sehr nahe. Wer sich zur Aenderung entschließen wollte, müßte entweder annehmen, es sei etwas ausgefallen nach ἀλλ' οὐ oder nach τρίτον ἐχεῖνον βίον, etwa gerade τὸν κοινὸν τὸν ἐξ ἡδονῆς τε καὶ φρονήσεως ξυμμιχθέντα οὐδέ γ' αὐ τὸν ἔτερον (βίον ατλ.); oder noch eher, es sei von einem Leser zu τὸν τρίτον ἐκεῖνον βίον ganz falsch die Ergänzung beigefügt, die ihn kennzeichnen soll, τὸν ἐν ϣ μήτε γαίρειν ατλ. (vgl. die Glosse zu 30 e oben A. 25), während Platon selbst gar nicht an die drei Biot der Lust, Unlust und Empfindungslosigkeit, sondern an jene andere dreigliedrige Zusammenstellung gedacht und also mit dem τρίτος βίος den aus Lust- und Vernunftbetätigung gemischten als das natürliche Ziel menschlichen Strebens gemeint hätte. Indes beide Aenderungen, die ich übrigens auch nirgends vorgeschlagen

finde, befriedigen mich nicht ganz, wiewohl jede eine Zeit lang mir die Lösung der Schwierigkeit zu enthalten schien. Bei der ersten wäre zwar das Eingesetzte wohl an seinem Platz, dagegen kaum verständlich, wozu auch noch der μεταξύ τοῦ χαίρειν καὶ τοῦ λυπεῖσθαι βίος angeführt wäre, der ja im Text bliebe. Bei der zweiten erscheint mir die einfache Bezeichnung ὁ τρίτος ἐκεῖνος βίος, nachdem vorher so lange von allerlei anderen Dingen die Rede war, zu kurz. So müssen wir also den beanstandeten Text wohl doch in Ruhe lassen. "Vergehen und Entstehen wählen sie, nicht aber jene dritte Art des Lebens, in welcher es kein Genießen und Leiden, aber möglichst reine Betätigung der Vernunft gab " 37). Natürliches Ziel des Strebens kann jene dritte Art des Lebens nun zwar allerdings nicht sein. Aber von gewissen Philosophen war sie als solches hingestellt worden. Platon polemisirt in dem ganzen Abschnitt 55 c ff. gegen eine bestimmte historische Auffassung der ήδονή und des ἀγαθόν und führt zur Unterstützung seiner eigenen Polemik eine andere, ebenfalls historisch gegebene Auffassung ins Feld. Sollte nicht gerade nach der Meinung dessen, der die ήδονή als γένεσις bezeichnet hatte und der καταγελά των φασκόντων ήδονην άγαθὸν είναι und namentlich diejenigen lächerlich finden muß 38), welche ἐν ταῖς γενέσεσιν ihr Genüge finden, 54 d. e, das richtige Lebensziel jener empfindungslose Zustand sein mit Betätigung der φρόνησις? Mir ist es wahrscheinlich. Dann aber wäre eben aus dem Sinne dieses Bundesgenossen im Kampfe gegen Philebos und seine Freunde die Kritik in 55 a geübt und sein Lebensziel dem ihrigen entgegengesetzt, ähnlich wie im Anfang der ganzen Untersuchung der Thesis des Philebos über das άγαθόν eine Antithesis von Sokrates gegenübergestellt wurde, die noch nicht der entsprechende Ausdruck seiner eigenen Meinung ist, sondern noch

<sup>37)</sup> ήν = ἐνομίζετο εἶναι zu geben schien, wie so oft ähnlich.
38) καταγελάσεται; futurum, um anzudeuten, daß das eine Folger ung aus seinen Ansichten ist. Das τῶν φασκόντων ήδονήν ἀγαθόν εἶναι καταγελὰ ist von der Voraussetzung aus, alle ήδονή sei γένεσις, gegen die allgemeine Definition der ήδονή als ἀγαθόν gerichtet; wenn nach Berichtigung jener Voraussetzung nur noch die unreinen Formen der ήδονή als γένεσις gelten, so trifft der verdiente Spott wenigstens diese und ihre Anbeter.

der genaueren Formulirung und damit der Berichtigung bedarf 39).

64 b εἴ τινος ἔτι προςδεῖ τῆ συγκράσει ταύτη λέγετε ... ἐμο! μὲν γὰρ καθαπερεὶ κόσμος τις ἀσώματος ἄρξων καλῶς ἐμψύχου σώματος ὁ νῦν λόγος ἀπειργάσθαι φαίνεται. Diese Worte erkläre ich am einfachsten durch die Umschreibung, die ich ihnen in meiner Inhaltsdarstellung (S. 95) gegeben habe: "Es fehlt aber noch etwas ganz Wesentliches. Es muß dafür gesorgt werden, daß das Phantasiegebilde auch Wahrheit bekomme und damit in die Wirklichkeit des Lebens eingeführt werde. Das geschieht dadurch, daß die hier gedankenmäßig unterschiedenen Bestandteile miteinander in der Seele eines lebenden Wesens Gestalt gewinnen und zur bestimmenden Macht in ihr werden." Eine ausführliche Begründung meiner Auffassung werde ich in anderem Zusammenhange später geben. Hier reicht dazu der Raum nicht mehr.

Ellwangen.

C. Ritter.

so) Ich habe den Aufsatz in der Form, in der er hier zu lesen ist, vor mehr als Jahresfrist abgeschlossen. Natorps gründliches Werk über Platons Ideenlehre lag noch nicht vor. Wenn meine Ausführungen in wichtigen Punkten (s. oben Anm. 3) nahe mit denen Natorps zusammentreffen, so hielt ich es doch nicht für überflüssig, sie noch zum Abdruck zu bringen. Denn einmal ist die Uebereinstimmung zwischen uns doch nicht vollkommen und dann haben entgegenstehende Auffassungen noch so weit ausgedehnte Verbreitung, daß es not tut, sie von verschiedenen Seiten anzugreifen. Auch wird man bei einer Vergleichung dieser meiner Bemerkungen mit dem Kapitel von Natorps Werk, das dem Philebos gewidmet ist, finden, daß es nicht durchaus dieselben Sätze der schwer zu erschöpfenden Platonischen Schrift sind, um deren richtige Erklärung wir beide uns bemühen. Aber immerhin bedarf es einer gewissen Entschuldigung, daß ich über ein halbes Jahr nach dem Erscheinen jenes Buches nur in dürftigen Anmerkungen mich darauf beziehe.

## XXVIII.

## Der Hiatus nach dem Artikel bei Polybios.

Da Polybios nach genau feststehenden Regeln den Hiatus bei xxi vermeidet 1), so ist es von vorn herein sehr wahrscheinlich, daß er nach bestimmten Gesetzen auch dem Hiatus bei den vokalisch oder diphthongisch auslautenden Formen des Artikels ausweicht. Um nun diese Regeln aus der genauen Beachtung des Sprachgebrauchs unseres Autors aufzufinden, möge daran erinnert werden, daß die Ueberlieferung des Textes sich ihrem Werte nach in drei Abteilungen gliedert: am Besten sind uns die ersten fünf Bücher erhalten. von denen auch auszugehen ist, weniger gut die excerpta antiqua, am Meisten entstellt 2) sind die Excerpte, die aus der historischen Encyklopädie des Constantinos Porphyrogennetos stammen, ganz zu geschweigen von den Citaten aus Suidas. Athenaios, Strabon usw.

Außerdem ist festzuhalten, daß Anfang und Ende der Excerpte meist Worte der Excerptoren enthalten; endlich steht es fest, daß in den Citaten aus anderen Quellen bes. in der Anführung von Urkunden Polybios sich an das Hiatusgesetz<sup>3</sup>) nicht bindet.

2) Wie corrupt stellenweis diese Excerpte sind, dafür genüge ein Beispiel. In dem Friedensvertrag mit Antiochos dem Großen heißt es in denselben 21, 43 (45), 12 τούτους ἐκπλεύσαντας, während aus Liv. 38, 38, 8 hervorgeht, daß Polybios τοὺς ἐλέταντας geschrieben hat.

3) Die Auseinandersetzungen, die W. Jaspar in der Zeitschrift Hellas

1892, 23 ff. gegen die Auffassung des Hiatusgesetzes durch Benseler,

¹) Zu den von mir in Fleckeis. Jahrb. 1889, 671—92 aufgestellten Gesetzen, die Polybios bei Vermeidung des Hiatus nach zat peinlich einhält, bemerkt C. Wunderer Philol. 1894, 51 richtig, daß auch vor ἄνθρωπος die Partikel καί anstandslos verwendet werden kann.

Nach at findet sich, wie bereits Hultsch Philol. 1859, 297 bemerkt, der Hiatus nie; daher weist derselbe Gelehrte mit Recht die Conjectur von Reiske (animadvers. ad Graec. auct. vol. IV 722), der 32, 13 (23), 94) αὐται ... ἡσαν αἰτίαι in αὐται ... ἡσαν αἰ αἰτίαι ändert, zurück.

Nach n folgt in den ersten fünf Büchern niemals ein vokalisch oder diphthongisch anlautendes Wort (so bereits Hultsch a. a. O.). In den folgenden Büchern sind dagegen vorerst auszusondern: a) als Citate ή ολυμπιάς 6, 11°, 3, ή έταίρα 14, 11, 5, ή ἀπὸ τοῦ πορθμοῦ 34, 6, 8, ή 'Ασία 34, 7, 10, ή Ίβηρία 34, 7, 12, ή Ίταλία ebda, ή Ἑλλάς 34, 7, 13, ή Ἰλλυρίς ebda, ή Έγνατία 34, 12, 2° (1), ή ᾿Ασσυρίων . . άρχή 38, 22 (39, 6), 2, b) als Worte des Excerptors ή 'Aττάλου .. γαμετή 22, 20, 1, ή ἀπάντησις 38, 16 (39, 9), 11, ή δγδόη καὶ τριακοστή βίβλος 38, 1 (3), 1. Somit verbleibt im gesamten Polybios nur eine Stelle, an der ή im Hiatus erscheint, und zwar 8, 10 (12), 4 λέγει γὰρ ή ἐπιγραφή. Da jedoch Polybios nachweislich (s. meine praef. H 76) für ἐπιγραφή gleichbedeutend γραφή verwendet, so habe ich an obiger Stelle ή γραφή corrigiert 5). Ist somit ein Hiatus nach ή bei Polybios verpönt, so nimmt es uns, um nur einiges anzuführen, nicht Wunder, daß Polybios vor ολυμπιάς den Artikel wegläßt (39, 8 (19), 6), ή καταρχή schreibt für ή ἀρχή (15, 25, 37), endlich die Stadt Abydos nicht ή "Αβυδος, sondern ή τῶν 'Αβυδηνῶν πόλις (s. ind. hist.) nennt.

Nach oi erscheint der Hiatus in den ersten fünf Büchern, wie bereits Hultsch a. a. O. S. 294 ausführt, nur 2, 58, 13 in οἱ αὐτοἱ, während das 4, 31, 2 überlieferte οἱ ἐφορεύοντες allgemein mit Recht als corrupt angesehen wird. Nicht in Betracht kommen aus den übrigen Büchern: a) eine Stelle aus

Hultsch und mich in einem unglaublichen Deutsch verbricht, sind von einer so erschreckenden Naivität, daß ich nach dieser Probe es begreiflich finde, wenn G. Meyer (Neugriech. Studien I 33 Anm.) die ganze Zeitschrift Hellas eine wahre Kleinkinderbewahranstalt nennt.

<sup>4)</sup> Ich benutze meine Ausgabe, deren letzter Band im Druck ist, setze jedoch bei Abweichungen die Citate nach Hultsch in runden Klammern daneben.

b) Hultsch hat richtig an allen Stellen (18, 22, 8; 43, 13, 29, 11, 1), an denen durch falsche Conjecturen  $\eta$  in den Text gesetzt und dadurch ein Hiatus hervorgerufen wurde, die Ueberlieferung wieder hergestellt bez. eine andere Besserung vorgezogen.

einer Urkunde οί όπ' αὐτὸν ταττόμενοι 21, 43 (45), 10, b) Citate οἱ ἀθληταί 6, 11°, 3, οἱ Ἐχιναεῖς 9, 42, 3 (mit meiner Note), οί δρνιθες 12, 26, 1 (aus Timaios), οί οἰχοῦντες 16, 40, 6, οἱ αὐληταί 30, 22 (14), 7, οἱ ὕστερον 34, 4, 8 °), οἱ ἐπ' εὐθείας 34, 6, 9, οἱ ἐν τῆ χώρα 34, 8, 4, οἱ ἄνθρωποι ebda 7). Außerdem sind Eigentum der Excerptoren folgende am Anfange von Eklogen stehende Ausdrücke: οἱ Αἰγινῆτα: 9, 42, 5, οί υπατοι 10, 32, 1 8), οί 'Αθηναίοι 30, 20 (21), 1, οί Αἰτωλοί 32, 4 (19), 1. Ferner kann οἱ ἐπιγινόμενοι 30, 6, 3, wie Hultsch richtig anmerkt, nicht dem Polybios zugesprochen Somit verbleiben nur of Altwhol fr. 30 (7) und of ἐπαναστάντες fr. 157 (105), Citate aus dem wenig zuverlässigen Suidas, die an der Tatsache nichts ändern können, daß Polybios den Hiatus nach of, außer in of adtof, niemals zuläßt.

Um zu einem unbefangenen Urteil zu gelangen, in wieweit Polybios den Hiatus nach & und Eigennamen vermieden hat, wählen wir das nomen proprium 'Αννίβας aus, das unter allen Personennamen in den ersten fünf Büchern am häufigsten vorkommt. Nun pflegt bekanntlich Polybios Personennamen mit dem Artikel zu versehen, und so kommt auch z. Β. τὸν 'Aννίβαν in den ersten fünf Büchern 28mal 9), 'Αννίβαν ohne Artikel nur 21mal 10) vor. Dagegen findet sich in denselben Büchern der Nominativ 'Αννίβας ohne Artikel 92mal 11), mit

<sup>6)</sup> Polybios schreibt 16, 4, 6 οἱ καθυστεροῦντες.
7) Auch das 39, 5 (16), 2 sich findende οἱ ἄνθρωποι kann nicht in Betracht kommen, da die benannte Stelle in dem vorliegenden Wortlaut sicher nicht von Polybios stammt.

s) Ausführlich zeigt Hultsch (praef. II 14), daß Polybios nie & υπατος, του υπάτου, τῷ υπάτφ, οἱ υπατοι sagt, sondern entweder die Formen des Artikels durch eingeschobene Partikeln vom Substantivum trennt (wie ὁ μὲν γὰρ δπατος u. ä.) oder andere synonyme Ausdrücke, wie ὁ στρα-

τηγός, τοῦ στρατηγοῦ, τῷ στρατηγῷ, οἱ τὰς ὑπάτους ἀρχὰς ἔχοντες u. ä. einsetzt.

9) 1, 19, 14; 21, 8; 86, 5. 3, 8, 8; 11, 2 und 3; 14, 8; 41, 6; 47,
7 und 9; 50, 3 (zweimal); 51, 7; 52, 7; 53, 1 und 5; 61, 5; 64, 8;
68 8; 86, 3; 94, 1; 96, 9; 97, 3; 101, 2; 105, 7; 118, 3 und 5. 5, 110, 10.

<sup>10) 1, 43, 4; 44, 1; 82, 12; 86, 5, 2, 1, 6, 3, 6, 1; 8, 5; 12, 3</sup> und 7; 13, 4; 20, 8; 27, 10; 28, 5; 30, 1 und 4; 32, 7; 40, 2; 61, 8, 4, 2, 9; 66, 9. 5, 33, 4.

<sup>9; 66, 9, 5, 53, 4.

11) 1, 18, 7; 19, 12; 21, 6</sup> und 9; 23, 4 und 7; 44, 6; 46, 4; 86, 3.

2, 14, 2; 24, 1 und 17, 3, 11, 1 und 4; 13, 5; 15, 3; 16, 5; 17, 1 und 4; 33, 5; 34, 1; 36, 1; 39, 6; 40, 1; 41, 7; 42, 1 und 5; 42, 10; 43, 6 und 11; 45, 5; 47, 1 und 5; 48, 10; 49, 5; 50, 1; 51, 6; 52, 4; 56, 1; 60, 1 und 7; 60, 13; 61, 8; 62, 1 und 2; 63, 1; 66, 3 und 10; 67, 4 und 7; 68, 1 und 7; 69, 1; 70, 12; 72, 7; 77, 3; 79, 1 und 12; 81, 12;

dem Artikel direkt verbunden nie, da bei Verwendung desselben die Partikeln 5' (3, 15, 6: 43, 2; 65, 6; 70, 9; 101, 8; 102, 5; 110, 5), γάρ (3, 102, 10), μὲν ούν (1, 46, 1. 3, 83, 5), μέν (1, 24, 5) eingeschoben werden oder ὄ γε μὴν 'Αννίβας (3, 82, 9) und οὐ μὴν ἀλλ' ὅ γ' 'Αννίβας (3, 91, 1) geschrieben wird. Diese unleugbaren Thatsachen, die zugleich erweisen, wie ausgezeichnet die Ueberlieferung der ersten fünf Bücher ist, dürften beweisen, daß Polybios den Hiatus, der durch Verbindung mit & und einem Eigennamen entstehen würde, unbedingt vermieden hat; denn was für 'Αννίβας gilt, findet sich bei allen vokalisch oder diphthongisch anlautenden nomina propria. Was können gegen diese feste Regelmäßigkeit zwei Stellen (mehr sind es in fünf Büchern, die bei Hultsch 536 Seiten umfassen, nicht) besagen, in denen 1, 67, 10 & "Αννων und 4, 85, 2 & 'Απελλής überliefert ist? Daher ist mit Benseler de hiatu cet. Fribergae 1841, 209 und 231 an beiden Stellen (ὅπερ ἐπειρᾶτο τότε συνεχώς ποιείν ὁ Αννων 1, 67, 10 und τῶν δὲ παραγενομένων, ἔλεγε τὰ προειρημένα τολμηρῶς καὶ καταπληκτικῶς δ 'Απελλῆς) der Artikel zu streichen, zumal da Polybios auch sonst vokalisch anlautende Eigennamen am Ende des Satzes mit einem gewissen Nachdruck ohne Artikel verwendet (1, 72, 3, 3, 107, 1, 5, 26, 5; 101, 6) 12). Mit diesem Gesetz stimmt es vollkommen überein, wenn Hultsch a. a. O. S. 295 und praef. 1 31 ausführlich zeigt, daß Polybios da, wo einem Eigennamen das Adjectiv der Abstammung nach Volk oder Stadt hinzugefügt wird, den Artikel gewöhnlich setzt, ihn jedoch regelmäßig wegläßt, wenn Hiatus entstehen würde. Daher ist (mit Benseler a. a. O. S. 235 und Hultsch a. a. O.) die einzige Stelle, die dem widerspricht, 'Ανδρόμαχος ό 'Ασπένδιος 5, 65, 3 durch Tilgung des Artikels zu heilen,

<sup>84, 1; 85, 1; 86, 4</sup> und 8; 88, 1; 89, 1; 90, 10; 92, 1 und 8; 93, 3; 94, 5 und 7; 98, 1; 100, 1; 101, 4; 102, 3; 104, 1; 107, 1; 111, 1; 112, 3; 113, 6; 114, 1 und 7; 116, 4; 117, 8 und 11, 4, 28, 1; 87, 4; 66, 8, 5, 1, 3; 29, 7; 101, 6; 108, 9.

Selbstverständlich finden sich die Nominative "Αννων und 'Απελλης sonst stets ohne Artikel bez. mit Artikel. der durch eine Partikel vom Nomen getrennt ist ("Αννων 1, 27, 5; 28, 1; 72, 3; 74, 1 und 12; 88, 4. 3, 76, 5; 114, 7, δ δ' "Αννων 1, 74, 7; 'Απελλης 4, 76, 1; 87, 8. 5, 26, 5, δ δ' 'Απελλης 4, 82, 2; 84, 1 und 7; 87, 1. 5, 2, 8; 26, 7 und 15, δ μέν 'Απελλης 4, 86, 2. 5, 26, 11).

wie auch 5, 64, 4 Polybios 'Ανδρόμαχος 'Ασπένδιος schreibt. In den Excerpten kommen bei Betrachtung der Eigennamen als Citate in Wegfall: ὁ Ἐπιφανής 26, 1, 1, ὁ Αἰμίλιος 29, 14, 3, δ Έρατοσθένης 34, 7, 6, δ Άρτεμίδωρος 34, 12, 12 (11), δ 'Αμφιαράου ήνίοχος fr. 21 (34), δ 'Αφρικανός fr. 76 (166). Ferner sind als Zusätze der Excerptoren zu bezeichnen die am Anfang von Eklogen sich findenden Ausdrücke: 6 "Apatos 7, 13, 1, δ Εὐθύδημος 11, 34, 1 (11, 34, 8, wo die Worte des Polybios vorliegen, steht Εὐθύδημος richtig ohne Artikel). δ Αἰτωλός 13, 1°, 1, δ Αἰτωλῶν στρατηγός 13, 2, 1 13), δ 'Αντίοχος 21, 13, 1, δ Ἡρακλείδης 33, 15, 1. Somit verbleiben nur sechs Stellen der weniger guten Ueberlieferung, an denen mit Benseler vor dem Eigennamen der Artikel & zu tilgen ist: δ 'Αχαιός 8, 20 (22), 4, 6 'Αννίβας 8, 34 (36), 5 und 15, 5, 8, δ Αίτωλός 18, 36, 5, ό 'Αγησάρχου 18, 55, 8, δ 'Εποσόγνατος 21, 37, 2. Zugleich ergiebt sich, daß Schweighäuser die 33, 12, 1 überlieferten Worte Δημήτριος 'Αριαράθου mit Unrecht in Δημήτριος ὁ ᾿Αριαράθου umgeändert hat, Hultsch dagegen mit Recht zur Ueberlieferung zurückgekehrt ist.

Wenden wir uns nun zur Betrachtung der mit δ verbundenen Appellative, so sind unbeachtet zu lassen die am Anfange eines Excerpts bez. in einem Citat sich findenden Wendungen: ὁ ὅπατος 21, 37, 4 und 29, 17, 1 (s. oben S. 543 Anm. 8), ὁ ἀνθύπατος 21, 45 (47), ὁ εὐνοῦχος 28, 21, 1, ὁ ἐν Λιβόη 37, 16 (10), 1, ἀνήρ fr. 9 (23). Dagegen erscheint ὁ ohne Anstoß in der formelhaften Wendung ἀπολλοφάνης ὁ ἰατρός 5, 56, 1, in ὁ αὐτός 15, 12, 9 (mit meiner Note), ὁ ἀδελφός 31, 19 (28), 114) und ὁ ἄνθρωπος 30, 2, 3, während ὁ αὐτός

<sup>18)</sup> Dieses Excerpt ist dreifach überliefert. Der cod. Peirescianus schreibt am Anfang: "Οπ Σκόπας ὁ Αἰτωλῶν στρατηγός, Suidas: "Οπ Σκόπας Αἰτωλῶν στρατηγός (ohne Artikel), der vatikanische Palimpsest: "Οπ Σκόπας ὁ Αἰτωλῶν νομογράφος. Nun wissen wir aus den Inschriften (s. Hugo Gillischewski de Aetolorum praetoribus cet. Diss. inaug. Erlangensis 1896, 15 s.), daß an eine Strategie des Skopas in diesem Jahre nicht gedacht werden kann; folglich ist der Zusatz der Excerptoren im Peirescianus und bei Suidas sachlich falsch, bei diesem durch Weglassung des Artikels formal richtiger, während der Excerptor im Palimpsest sachlich besser ὁ Αἰτωλῶν νομογράφος schreibt, aber nach dem Sprachgebraueh des Polybios ὁ τῶν Αἰτωλῶν νομογράφος hätte vorziehen sollen. Danach ist die Note bei Wissowa Realencycl. usw. IV 2678 zu berichtigen.

<sup>14)</sup> δ άδελφος Εύμένους 32, 12 (32, 22, 8) ist, wie der Vergleich mit Suidas lehrt, ein Zusatz des Excerptors.

29, 13, 1 in dem Citate aus Athenaios (èν δὲ τῆ ἐνάτη καὶ εἰκοστῆ ὁ αὐτός [scil. Polybius] φησι) selbstverständlich nicht polybisch ist. Durch Krasis verschmilzt ὁ mit ἔτερος zu ἄτερος, wie Bekker 6, 6, 6 nach dem Urbinas, in dem ἄτερος überliefert ist, hergestellt hat; danach ist auch ὁ ἔτερος 10, 45, 9 in ἄτερος zu verwandeln. Endlich ὁ ἀπὸ τῆς δύσεως 10, 10, 9 ist anerkannter Maßen verderbt.

Nach zā findet sich in den ersten fünf Büchern, wie schon Hultsch a. a. O. S. 296 bemerkt, Hiatus nur in th Ἰτύκη 1, 76, 9 und τη Ἡπείρω 2, 6, 8 — Stellen, an denen τη, wie ich in der praef. I 80 f. gezeigt habe, zu tilgen ist 15). Die dritte Stelle, die früher angeführt zu werden pflegte, πιστεύειν τη ύπο του στρατηγού . . γεγενημένη φιλανθρωπία 1, 79, 11 ist nach den Spuren der ältesten Ueberlieferung von Hultsch längst in πιστεύειν την ύπὸ τοῦ στρατηγοῦ .. γεγενημένην φιλανθρωπίαν verbessert worden (s. auch meine Darlegung in Fleckeis. Jahrb. 1890, 848). Endlich hat auch derselbe um Polybios so hochverdiente Gelehrte a. a. O. S. 314 τη αείνου 3, 44, 10. 7, 3, 7. 21, 13, 9 für das überlieferte τη ἐκείνου ebenso verbessert, wie τη 'κείνων 16, 15, 5 und 22, 14 (18), 12 für die Vulgata τη ἐκείνων; eine Bestätigung dieser Emendationen, die allerdings unnötig ist, giebt der cod. Peirescianus, in dem 16, 15, 5 überliefert ist τηικέινων. Nicht in Anrechnung zu bringen sind natürlich folgende Stellen: a) Stellen aus Urkunden τη Έλλάδι 21, 32, 8, τη ύπο βασιλέα 'Αντίοχον ταττομένη 21, 43 (45), 16, b) Citate τη έκτη 6, 11°, 4, τη έβδόμη 7, 1, 1, τη ἐνάτη 9, 45, 1. 29, 13, 1, τη ὑγιεία 12, 26, 6 (aus Timaios), τη Έρυθρα θαλάττη 13, 9, 5, τη έκκα:δεκάτη 16, 24, 9, τη Αἰτωλία 18, 40, 5, τη εἰκοστη 20, 8, 1, τη έξης 26, 1, 13, τη αὐτόθι θαλάττη 34, 8,  $1^{16}$ ), τη όδ $\tilde{\varphi}$ 34, 12, 6 (5). Ebenso sind die am Anfang von Excerpten auftretenden Ausdrücke τη 'Ασία 22, 21, 1 und τη 'Αγαία

τὰς ἐν τη Λιβύη καὶ τὰς κατὰ τὴν Ἱβηρίαν πράξεις schreibt.

16) Da Polybios τῆ αὐτῆ zuläßt, wie weiter unten gezeigt ist, so

4 1

ist allerdings vielleicht auch τη αὐτόθι möglich.

<sup>189, 529</sup> stimmt mit mir überein. Wie sorgfältig übrigens Polybios dem Hiatus nach τἢ ausgewichen ist, geht nicht bloß aus den praef. I 80 f. angeführten Stellen hervor, sondern auch aus 38, 10 (8), 10, wo Polybios, um ἐν τἢ Ἰβηρία zu vermeiden, in bewußtem Wechsel διά τε τὰς ἐν τὴ Λιβύη καὶ τὰς κατὰ τὴν Ἰβηρία ν πράξεις schreibt.

39, 4 (15), 1 dem Polybios abzusprechen, während ἐν τη αὐτη βύβλφ 12, 26°, 1 analog den oben zugestandenen Wendungen οἱ αὐτοἱ und ὁ αὐτός nicht anzutasten ist.

Bevor wir ein Urteil über die Vermeidung des Hiatus nach τφ gewinnen können, sind auszusondern: a) Stellen aus Urkunden τῷ ἀποδομένω 3, 22, 9, τῷ ἐν Κερχύρα 21, 32, 6, τῷ ἐν τῷ Ἑλλάδι 21, 32, 8, τῷ ἐπιβαλλομένω καιρῷ 21, 43 (45), 20, b) Citate τῷ ᾿Αριστοδήμφ 6, 11°, 3, τῷ Αἰγοσθενεῖ 6, 11\*, 4 (5), τῷ έβδέμφ 7, 14° (19), τῷ Αρει 12, 26, 3 (aus Timaios), τῷ εἰχοστῷ δευτέρῳ 22, 18 (8), 1, τῷ ἰσημερινῷ 34, 1, 17, τφ οὐρανφ 34, 2, 6, τφ Ἰλιακφ πολέμφ 34, 2, 9, τῷ Έρμη 34, 5, 9, τῷ Ἡρακλείψ τῷ ἐν Γαδείροις 34, 9, 5, τῷ ὀχτασταδίφ 34, 12, 4 (3), τῷ ᾿Αρτεμιδώρφ 34, 13, 1, τῷ Έρατοσθένει ebda, τῷ ὄντι 34, 14, 8. Daher verbleiben nur durch handschriftliche Ueberlieferung geschützt: a) τῷ ἀκείνου 2, 1, 9, b) θατέρφ 1, 18, 2; 19, 3. 9, 25, 6, c) τάδελφφ 3, 33, 6 und 14; 71, 5 und 9; 97, 4. 5, 40, 7; 53, 11; 56, 2. 10, 4, 2 und 6; 5, 3; 37, 5. 27, 18, 2. 28, 7, 15. 29, 23, 4. 30, 2, 4 d) ταὐτομάτω 10, 2, 5, 31, 30 (32, 16), 3, e) τῷ ἔθνε: 28, 12, 9. Demgemäß ist das 3, 56, 5 überlieferte τῷ ἀδελφῷ in τάδελφφ mit Benseler a. a. O. S. 221 zu corrigieren, wie auch gegen Schweighäusers Conjectur τῷ ἔθνει 38, 10 (8), 8 sprachlich nichts einzuwenden ist. Dagegen ist der Hiatus in τφ 'Aριανφ, wie bis jetzt 8, 17 (19), 4 und 9 allgemein gelesen wurde, durch eine glänzende Emendation von Wilamowitz-Möllendorffs (Hermes 1898, 523) glücklich beseitigt; denn der listige Genosse des Kreters Bolis hieß nicht 'Αριανός, sondern Pιανός, wie ja auch anderwärts (s. Wissowa Realencycl. usw. II 814, 44) die christlichen Kopisten der Handschriften das ihnen ferner liegende 'Ριανός gern in das ihnen bekannte 'Aριανός bez. 'Αρειανός verwandelt haben. Auch 32, 10 (24), 4 ist die von Ursinus stammende Conjectur τῷ ἀριαράθη von Hultsch mit Recht verworfen und dafür πρὸς τὸν 'Αριαράθην eingesetzt worden. So bleibt nur noch die Verderbniß τῷ Εὐμένει 31, 6 (10), 6, die mit Benseler a. a. O. S. 301 durch Streichung des Artikels zu beseitigen ist; verbindet doch Polybios den Dativ Eduévet nie mit dem Artikel (3, 3, 6. 18, 47, 10. 21, 17, 6; 22, 7 und 10; 24, 7 und 8; 46 (48), 2.

24, 1, 2, 29, 6, 1 u. ö.; s. ind. hist.). Ist somit die Verbindung von τῷ mit einem Substantivum oder Adjectivum, abgesehen von ἔθνος, als unmöglich erwiesen, so ist auch den Vermutungen Gronovs τῷ ἀρωπίψ und Krascheninnikovs τῷ Εὐρωπίψ (Hermes 1902, 489 Anm. 1) für das 27, 16, 4 überlieferte τῷ Κρωπίψ der Boden entzogen.

Gehen wir zur Untersuchung betr. den Hiatus nach 200 über, so kommen nicht in Betracht: a) Stellen aus Urkunden τοῦ ἐφόδια λαβεῖν 3, 24, 11, τοῦ Ἱεροῦ χωρίου 4, 52, 7, τοῦ όρχου 7, 9, 3, του άργυρίου 21, 32, 8, b) Citate του άνδρός 6, 11°, 4 (6) 17), του 'Αρχιμήδους 8, 37, 2 Anm. 1 meiner Ausgabe, τοῦ  $\bar{\eta}$  13, 10, 7 (1), τοῦ Οἰνάνθης υίοῦ 14, 11, 1, του ἐπιστολιαγράφου 30, 25 (31, 3), 16, του ἐσημερινού 34, 1, 11 und 14, του ήλίου 34, 1, 11 und 12; 2, 6, του Έρατοσθένους 34, 2, 11; 7, 1, τοῦ 'Οδυσσέως 34, 2, 11, τοῦ ἀμβλυγωνίου 34, 6, 7, του 'Αδρίου καὶ του Εὐξείνου 34, 7, 12, του άέρος 34, 8, 4, του όγδόου 34, 10, 12, του ύψους 34, 10, 15, τοῦ 'Αθηναίου 34, 11, 5, τοῦ "Ιστρου (zweimal) 34, 12, 12 (11), του Εὐεργέτου 34, 14, 6, του έπους 38, 22 (39, 6), 2, του εππου fr. 54 (90), του Υρτακίνος fr. 84 (186). Gleichfalls ausscheiden müssen die am Anfange von Excerpten stehenden Wendungen: του Ίερωνύμου 7, 7, 1, τὸν χάρακα του ᾿Αππίου 9, 3, 1 18), τοῦ Έφόρου 12, 23, 1, τοῦ Ελουίου 21, 34, 3, τοῦ Αντάλκους 22, 15 (19), 1, του 'Αντιόχου 29, 27, 1, του Αλτωλού 32, 4 (19), 1, τοῦ ᾿Ασδρούβου 38, 20 (39, 4), 2. Daher verbleiben in den ersten fünf Büchern, wenn wir zuerst τοῦ mit folgenden Appellativis behandeln, Hiatus nur in του ἀδελφου 4, 2, 7 und τοῦ αὐτομάτου 3, 97, 5, wie bereits Hultsch a. a. O. S. 295 anführt. Nun ist aber τάδελφοῦ überliefert 3, 76, 1; 95, 2. 5, 40, 5 und 7; 41, 2. 10, 4, 4. 23, 7, 5. 24, 5, 2. 30, 1, 7. 31, 10 (18), 5; 19 (28), 2; 28 (32, 14), 5. 33, 11 (8), 2 und 4. 39, 7 (18), 5 19); danach ist zweifellos mit Benseler a. a. O. S. 225 bez. 300 nicht bloß 4, 2, 7, sondern auch 31, 10 (18), 3 του άδελφου in τάδελφου umzuändern. Auch hat Reiske a. a. O. S. 261 für μετ' ἀδελφου 3, 85, 6 richtig μετὰ τὰδελ-

<sup>17)</sup> Daß Polybios nur tävesek kennt, ist unten erwiesen.

Polybios hätte τὸν χάρακα τὸν ᾿Αππίου geschrieben; s. S. 550.

19) Dieselbe Form findet sich in den pergamenischen Inschriften,
s. Ed. Schweizer Gramm. d. perg. Inschr. Berlin 1898, § 46.

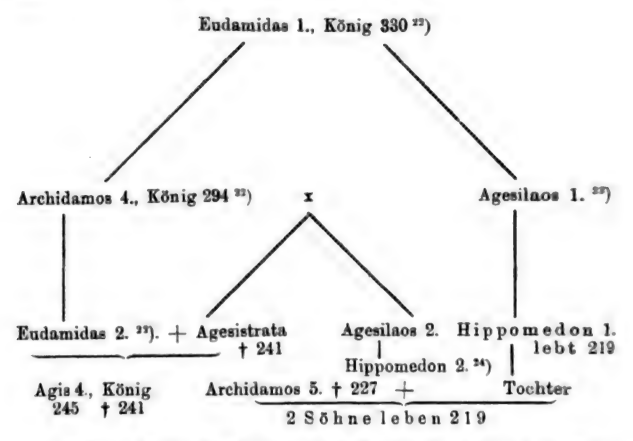
φοῦ geschrieben, wie allgemein anerkannt ist. Entsprechend ist auch του αὐτομάτου 3, 97, 5 mit Benseler a. a. O. S. 223 in ταὐτομάτου zu corrigieren, wie Polybios an allen übrigen Stellen (4, 3, 4, 9, 9, 3, 10, 34, 2, 15, 33, 1, 18, 12, 2, 22, 4, 3. 37, 12 (4), 5) zu schreiben pflegt. Steht es also fest, daß Polybios den Artikel του mit folgendem άδελφου und αὐτομάτου durch Krasis verband, so stimmt damit auf das Beste, daß er auch anderwärts dasselbe Mittel anwendet, den Hiatus zu beseitigen. Daher heißt es immer τὰνδρός (3, 61, 6; 87, 6. 4, 82, 3. 8, 21 (23), 4. 9, 24, 8. 10, 2, 1; 5, 9; 40, 6. 11, 19, 1. 12, 13, 3. 15, 5, 8. 18, 35, 12. 22, 20, 3. 31, 30 (32, 16), 2. 39, 3 (14), 4), τάνθρώπου fr. 93 (2), ταὐτοῦ 1, 67, 9. 18, 18, 15 und θατέρου 1, 30, 12. 3, 113, 2. 5, 46, 1. 6, 6, 6; 31, 2. In der Tat kommen nur in den Excerpten des Konstantinos Porphyrogennetos, deren schlechte Ueberlieferung bekannt ist, und in einem Fragmente im Ganzen vier anstößige Stellen vor, in denen του mit einem vokalisch anlautenden Appellativum überliefert ist. Daß τοῦ ὁπάτου 37, 11 (3), 1 nicht polybisch sein kann, ist bereits gelegentlich S. 543 Anm. 8 erwähnt worden; ebenso muß του ἐπιτηδεύματος 12, 25<sup>d</sup>, 3 in einer ganz verderbten Stelle als corrupt bezeichnet werden. Ferner του ίδια συμφέροντος 22, 8 (11), 7 ist nicht mit Benseler a. a. O. S. 285 in των ίδία συμφερόντων, sondern in του κατ' ιδίαν συμφέροντος zu verbessern; schließlich του οχλώδους fr. 188 (120) ist bereits von anderer Seite als corrupt bezeichnet worden. Somit können auch die Vermutungen Reiskes a. a. O. S. 202 του ἀδικήματος 3, 21, 8 und Dindorfs του รัหวอบรุ 38, 10 (8), 8 vor unseren Augen keine Gnade finden. Um festzusetzen, inwieweit Polybios den Hiatus nach τοῦ bei Eigennamen vermieden hat, gehen wir, wie oben (S. 543) von dem Personennamen 'Αννίβας aus, da sich dieser in den ersten fünf Büchern am häufigsten findet. Da zeigt sich nun, daß der Genetiv 'Αννίβου 20) nie mit dem Artikel verbunden erscheint, außer wenn derselbe vom nomen proprium durch die Partikel & abgetrennt ist, wie 1, 19, 7 und 3, 105, 2. Damit

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>) 1, 43, 4; 64, 6; 86, 1. 3, 8, 7 und 9; 8, 11; 9, 6; 14, 5; 33, 17 und 18; 41, 1; 48, 1 und 6; 106, 6; 115, 11; 117, 6 und 10. 4, 1, 1; 28, 2. 5, 101, 3.

stimmt auf das Trefflichste überein, daß sich in den ersten fünf Büchern nur drei Stellen finden, an denen τοῦ mit einem folgenden vokalisch anlautenden Eigennamen überliefert ist. 5, 14, 11 steht im Vaticanus: ώς αν διατεταγμένοι μέν πρός του | απελλή; Reiske suchte in der offenbar verderbten Ueberlieferung του 'Απελλή den Fehler im Eigennamen und corrigierte a. a. O. S. 374 του 'Απελλου, Schweighäuser hingegen wies darauf hin, daß Casaubonus S. 363 ut qui Apelli recepissent übersetzt habe und vermutete τὸν ἀπελλην. Hultsch nahm diesen richtigen Gedanken auf und begründete a. a. O. S. 295 f. ausführlich, daß diese Emendation in den Text aufzunehmen sei. Die zweite Stelle lautet την γυναίχα τοῦ Έρμείου 5, 56, 15; nun macht Benseler a. a. O. S. 235 mit Recht darauf aufmerksam, daß Polybios, um dem Hiat auszuweichen. gewöhnlich den Artikel des den Genetiv regierenden Substantivs wiederholt. So heißt es z. B. τὸν υξὸν τὸν ἀννέβου (die jungeren Handschriften haben του 'A.) 1, 43, 4, τὸν πατέρα τὸν 'Αχαιού (auch hier setzt die jüngere Ueberlieferung τού 'Αχαιού ein) 4, 51, 1, τὴν ἐπιδεξιότητα τὴν ἀννίβου 18, 28, 6, τὰς τιμάς ... τὰς Εὐμένους 28, 7, 11. Daher schreibt Benseler, dem Hultsch und der Unterzeichnete sich angeschlossen haben, την γυναίκα την Ερμείου. An letzter Stelle ist 4, 35, 13 f. zu erwähnen, wo es heißt 'ἀπὸ δὲ τῆς ἑτέρας οἰκίας ὄντων ἐκ τῆς Ίππομέδοντος θυγατρός Άρχιδάμφ δυείν παίδων, ός ην υίδς Εὐδαμίδου, ζῶντος δὲ καὶ Ἱππομέδοντος ἀκμήν, δς ήν υίος Αγησιλάου του Εὐδαμίδου, καὶ έτέρων δὲ πλειόνων ἀπὸ τῆς οίχίας ύπαρχόντων, ἀπωτέρω μὲν τῶν προειρημένων, προσηχόντων δὲ κατὰ γένος, τούτους μὲν ἄπαντας ὑπερείδον, Λυκοῦργον δὲ βασιλέα κατέστησαν, οὖ τῶν προγόνων οὐδεὶς ἐτετεύχει τῆς προσηγορίας. Als nämlich in Sparta am Anfang des Jahres 219 die Nachricht vom Tode des Kleomenes einlief, beschloß man wieder nach alter Art zwei Könige zu wählen; so wurde aus den Agiaden der unmündige Agesipolis gewählt, in dessen Adern königliches Blut floß, da sein Großvater Kleombrotos 242 König gewesen war. Nicht so gesetzmäßig verfuhr man mit der Wahl aus dem Hause der Eurypontiden. Hier - da setzt unsere Stelle ein - lebten zwei Söhne Archidamos des 5., welche zur Königswürde zuerst berechtigt waren, insofern

ihr Ahne Eudamidas diese Würde bekleidet hatte und ihre Mutter, eine Tochter Hippomedons, Urenkelin des Königs Eudamidas war. Außerdem war noch Hippomedon, um von anderen Mitgliedern dieses Hauses abzusehen, der Enkel des Königs Eudamidas am Leben. Allein ungebührlicher Weise sah man von diesen Eurypontiden königlichen Geblüts ab und wählte den Lykurgos zum König, von dessen Ahnen keiner den königlichen Namen geführt hatte. Es hatte also nach der Darstellung des Polybios Eudamidas einen Sohn Archidamos 5., der sich mit einer Tochter Hippomedons vermählt hatte. Hippomedon selbst aber war ein Sohn des Agesilaos, dessen Vater auch Eudamidas war. Somit wären Archidamos 5. und Agesilaos Brüder. Daraus würde sich die eigentümliche Tatsache ergeben, daß Polybios, anstatt den Agesilaos einfach als Bruder des Archidamos zu bezeichnen, eine merkwürdig weitschweifige Umschreibung dieses an sich so klaren Verhältnisses beliebt hätte. Ferner hätte nach den Worten des Polybios Archidamos die Enkelin seines Bruders Agesilaos als Gattin heimgeführt, was doch schwerlich anzunehmen ist. Endlich wies Benseler a. a. O. S. 227 darauf hin 21), daß Agesilaos nach Plut. Agis VI der Bruder der Agesistrata, der Gattin des Eudamidas, nicht aber - wie aus Polybios hervorgeht ein Sohn des Eudamidas gewesen sei. Um diese Schwierigkeiten zu beseitigen, muß man nothgedrungen annehmen, daß Agesilaos ein Sohn Eudamidas des 1. gewesen sei und sich die übrigen Angaben des Polybios auf Eudamidas 2. beziehen. Somit würde sich, um kurz zu sein, folgende genealogische Tabelle ergeben:

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>) Schon Manso, Sparta III 2, 319 bemerkt: Ihm (Polyb. 4, 35, 15) zufolge war Hippomedon des Ephorus Agesilaus Sohn und Eudamidas des zweiten Enkel. Nach Plutarch in vit. Agid. 6 ist Agesilaus zwar Hippomedons Vater, aber nicht der Sohn des Eudamidas, sondern der Bruder seiner Gemahlin Agesistrata.



Daraus folgt, daß jener von Polybios erwähnte Agesilaos, den wir in der Tabelle Agesilaos 1, genannt haben, nicht identisch ist mit dem Bruder der Agesistrata und alle daran geknüpften Schlüsse hinfällig sind 25). Allein es ist unglaublich, daß ein Mann wie Polybios, dessen Klarheit in der Darstellung selbst von denjenigen Gelehrten zugegeben werden muß, die seine Bedeutung als Historiker möglichst herabzudrücken bestrebt sind, seinen Lesern solche Rätsel aufgegeben und ihnen zugemutet habe, aus dem Wortlaut, wie er jetzt vorliegt, herauszufinden, daß es zwei Eudamidas gegeben, von

<sup>22)</sup> Plut. Agis 3 'Αρχιδάμου δὲ πρεσβύτερος μὲν υἰὸς 'Αγις, Εὐδαμίδας δὲ νεώτερος : δς, 'Αγιδος ὁπ' 'Αντιπάτρου περὶ Μεγάλην πόλιν ἀναιρεθέντος ἀτέχνου, τὴν βασιλείαν ἔσχε: τούτου δ' 'Αρχίδαμος: 'Αρχιδάμου δ' ἔτερος Εὐδαμίδας Εὐδαμίδα δὲ 'Αγις.

no 6) mit Agesilaos pflegt (auch in Wissowa's Realencycl. I 804. no 6) mit Agesilaos 2., dem Mutterbruder Agis des 4., zusammengeworfen zu werden.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>) Dieser Hippomedon floh 241 zu Ptolemaios III. Euergetes und wurde dort στρατηγός ἐφ' Ἑλλησπόντου καὶ τῶν ἐπὶ θράκης τόπων (S. Dittenberger Syll.<sup>2</sup> no. 221, bes. Anm. 2).

Benseler (s. oben) streicht im Texte des Polybios hinter ᾿Αγηαλάου die Worte τοῦ Εὐδαμίδου; allein dadurch würde dem Leser wiederum ein Rätsel aufgegeben, da es undeutlich bliebe, welchen Agesilaos Polybios meine. Ferner mußte angegeben werden, daß Hippomedon königlichen Geblüts war und dies konnte nur dadurch geschehen,
daß auf seinen Großvater, den Vater des Agesilaos, hingewiesen wurde.

denen der jüngere der Vater Archidamos des 5., der ältere der Vater des Agesilaos gewesen sei. Somit müssen wir wohl annehmen, daß Polybios nicht Αγησιλάου του Εὐδαμίδου sondern 'Αγησιλάου τοῦ (πρότερον) 26) Εὐδαμίδου geschrieben und damit die beiden gleichnamigen Eurypontiden scharf von einander geschieden hat. - Können wir nun konstatieren, daß in den ersten fünf Büchern τοῦ mit einem vokalisch oder diphthongisch anlautenden nomen proprium an keiner sicher überlieferten Stelle vorkommt, so finden sich naturgemäß in der minder guten Ueberlieferung der Excerpte immerhin einige Stellen, an denen sich ein solcher Hiat zeigt, obwohl andererseits das im cod. Peirescianus 32, 15 (27), 2 klar und deutlich überlieferte τάσχληπιού für του 'Ασχληπιού uns in evidenter Weise zeigt, daß Polybios in seiner Scheu vor dem Zusammentreffen von του und dem vokalisch anlautenden Eigennamen 'Ασχληπιού einer sonst nicht gewöhnlichen Krasis nicht aus dem Wege gegangen ist. Natürlich ist danach auch das 2 Paragraphen später folgende τοῦ 'Ασκληπιοῦ zu berichtigen. Freilich, um nun auf die anstössigen Stellen der excerpta näher einzugehen, τοῦ ᾿Αριανοῦ 8, 16 (18) 5; 17 (19), 8; 18 (20), 11 ist nunmehr (s. S. 547) ohne Weiteres in του 'Ριανού zu verwandeln; dagegen ist der Artikel 27) zu streichen in τοῦ 'Οδυσσέως 12, 27, 10, τοῦ ᾿Αττάλου 16, 6, 10 (mit Benseler a. a. O. S. 274), τοῦ "Αλυος 21, 39, 9 (mit Ursinus), τοῦ 'Αριαράθου 32, 11, 3 (25, 4) (mit Benseler a. a. O. S. 304), während nach den S. 550 angeführten Beispielen für την όρμην καὶ βίαν τοῦ 'Αλεξάνδρου 16, 22°, 5 mit Benseler a. a. O. S. 275 την . . . βίαν τὴν 'Αλεξάνδρου, für τὴν ἱερὰν χώραν τοῦ 'Απόλλωνος 18, 16, 1 την ... χώραν την 'Απόλλωνος zu bessern ist. Dagegen dürfte 10, 35, 1 für ύπὸ τοῦ Ἐδεκῶνος nicht ὑπ' Ἐδεκῶνος, wie Benseler a. a. O. S. 258 vorschlägt, sondern ὑπὸ τοῦ (βασιλέως) Έδεκῶνος zu lesen sein. Endlich die Worte καὶ δ του Διός του 'Ολυμπίου νεώς 9, 27, 9 zeigen durch die beiden

Ueber diesen Sprachgebrauch des Polybios handelt ausführlich Hultsch a. a. O. S. 316 f.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup>) Wie häufig gerade der Artikel τοῦ von der jüngeren Ueberlieferung eingeschwärzt wird, zeigen die S. 550 angeführten Beispiele; auch 5, 49, 1 fügt der gelehrte Byzantiner, der den cod. C bearbeitete, zu Ἐπιγένους den Artikel τοῦ hinzu.

unerträglichen Hiate καὶ ὁ und τοῦ 'Ολυμπέου, sowie den unmöglichen Anschluß an den vorhergehenden Satz durch καί, daß hier, am Ende des Excerpts, eine derartige Veränderung der Worte des Polybios vorgenommen worden ist, daß es kaum möglich sein dürfte, den ursprünglichen Wortlaut wiederherzustellen <sup>28</sup>).

Hatte sich, wie wir im Vorhergehenden zu zeigen versuchten, Polybios den Hiatus nach den aspirierten und diphthongisch auslautenden Formen des Artikels ό, ή, οί, αί, τοῦ, τῷ, τῆ im Allgemeinen nur selten und nach ganz bestimmten Gesetzen gestattet, so wird nach den vokalisch auslautenden Formen tá und tó eine größere Freiheit gestattet. Zwar ist bei tá, um dies zuerst zu behandeln, die Krasis mit Worten, die mit à und è anlauten, zur Beseitigung des Hiatus ungemein häufig verwendet worden 29). So sind für Polybios folgende Krasen in Anspruch zu nehmen: τάγγεῖα 10, 44, 7 30). τἀκόλουθα 28, 16, 3 31), τάλλα (Hultsch schreibt τάλλα) 1, 38, 3 und 8; 41, 6; 59, 10; 82, 13. 2, 16, 13; 32, 6; 37, 11. 3, 14, 10; 113, 8. 4, 4, 6; 18, 10; 20, 7; 65, 8; 87, 9. 5, 11, 3; 20, 7; 40, 2; 61, 6, 6, 32, 8; 33, 11; 42, 5; 53, 8, 8, 23 (25), 2. **9.** 1, 6; 2, 6; 16, 3; 27, 9. 10, 1, 10; 47, 7. 13, 9,  $2^{32}$ ). 15, 5, 2. 22, 14 (18), 4. 23, 5, 3; 8, 2. 27, 3, 3; 4, 9; 15, 2 u. 10. **29**, 9, 12. **30**, 5, 2; 31, 10 (31, 7, 10). **31**, 8 (13), 3; 12 (20), 10; 18 (27), 8; 24, 9 (32, 10, 9); 26, 4 (32, 12, 4); 31 (25), 1; 33, 3 (32, 4, 3). 32, 5 (20), 10. 33, 5,  $1^{32}$ ). 36, 4, 9. 37, 11 (3), 2. 39, 4 (15),  $1^{33}$ ), τάλλότρια 9, 10,  $7^{34}$ ), τάναγκαία 1, 18,

<sup>28)</sup> Sollten die Worte des Polybios τό γε μὴν Όλυμπιείον gelautet haben?

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup>) In Wegfall kommen: a. eine Stelle aus einer Urkunde τάγαθά 3, 25, 7, b. die Citate τάγαθά 29, 21, 6, τάπιχώρια 34, 2, 10, τάνθρώπεια 38, 22 (39, 6). 3.

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup>) Das überlieferte τὰ ἀγγεῖα hat Benseler a. a. O. S. 259 nach der Analogie mit Recht corrigiert.

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup>) Danach dürfte auch 30, 18 (19), 6 τἀκόλουθα . . ἐπετέλεσατο das richtige sein.

<sup>(24), 3</sup> und 34, 5, 5, ausgesondert, da in ihnen der Wortlaut des Polybios getreu bewahrt zu sein scheint.

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup>) Somit ist τὰ ἄλλα der vatikanischen Handschrift 5, 106, 2, des cod. T 8, 3 (5). 3 und sämmtlicher Manuskripte 15, 5, 14 mit Recht in τἄλλα verwandelt worden; ebenso hat man nach Casaubonus S. 866 für πολλά πάντα 23, 7, 5 richtig τἄλλα πάντα emendiert. Nebenbei haben

5 und 11. 2, 48, 8. 9, 20, 6, τὰνθρώπινα 12, 28,  $2^{55}$ ), τὰπό 4, 81,  $11^{36}$ ), ταὐτά 2, 40, 2. 6, 44, 5. 18, 46,  $9^{37}$ ), τὰκείνων 21, 13,  $4^{58}$ ), τἀναντία 1, 14, 3; 51, 8; 61, 4; 67, 11; 71, 4. 2, 30, 2; 56, 1. 3, 23, 5; 24, 15; 26, 3; 31, 8; 66, 5; 73, 5; 89, 7; 102, 11; 108, 10. 4, 8, 10 und 11; 11, 8; 27, 4; 36, 7; 44, 1 und 7; 48, 4; 60, 6; 81, 10 und 12. 5, 9, 6; 10, 11; 11, 7; 12, 7; 16, 10; 67, 9; 74, 7. 7, 11 (12), 11. 8, 8 (10), 4. 9, 10, 3; 23, 6; 37, 6. 11, 16, 6; 22, 3 und 11. 12, 3, 6. 16, 27, 3. 18, 23, 5; 37, 7. 21, 7, 7. 22, 12 (16), 2. 24, 9 (11), 5 und 11. 35, 1, 3. 37, 17 (9),  $2^{59}$ ), τὰπίχειρα 4, 63, 1. 8, 12 (14), 5 und 6  $^{40}$ ), ἐπὶ θάτερα 4, 44, 5. 6, 31, 5; 41, 4 und 7. 7, 17, 6. 8, 13 (15), 6. 10, 10, 6; 11, 1. 18, 24, 3. 31, 23 (32, 9), 7. Außer diesen von Polybios angewandten Krasen vermutet Hultsch

auch die pergamenischen Inschriften (s. Ed. Schweizer a. a. O. § 46) die Krasis τἄλλα.

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup>) Dieselbe Form ist für τὰ ἀλλότρια 6, 9, 8 und 9, 2, 2 nach Benseler a. a. O. S. 242 und 251 einzusetzen.

<sup>35)</sup> Auch 29, 22, 1 wird τὰ ἀνθρώπινα πράγματα dementsprechend zu bessern sein.

<sup>36)</sup> Zwar geben hier die Handschriften τὰ ἀπὸ, allein Benseler a. a. O. S. 231 hat richtig die Krasis wiederhergestellt; über τἀπόγαια s. Anm. 40.

<sup>37)</sup> Danach ist ταύτα 2, 58, 14 und 6, 35, 10 mit den jüngeren Handschriften in ταὐτά geändert; allein τά αὐτά ταὐτα 6, 38, 1 läßt Hultsch unangetastet, während Benseler a. a. O. S. 245, dem ich beipflichte, auch hier die Krasis einführt. Auch 7, 11, 4 und 16, 36, 5 hat Casaubonus ταὐτὰ richtig emendiert. Dagegen ist τὰ αὐτὰ 34, 13, 1 ein Citat aus Strabon. Endlich auch die pergamenischen Inschriften (s. Ed. Schweizer a. a. O § 46) kennen die Krasis ταὐτά.

<sup>38)</sup> Nach diesem handschriftlichen Zeugniß stellt Benseler a. a. O. S. 208 bez. 300 τάχείνης aus τὰ ἐχείνης 1, 42, 1 und τάχεῖ aus τὰ ἐχεῖ 31, 13 (21), 1 her.

<sup>36, 2. 3</sup> anstössig, wo es heißt τἀναντία ἀπεργάζεται. Hier könnte nach τὰναντία das Wort τούτοις ausgefallen sein (τούναντίον ἀπεργάζεται entspricht dem Sprachgebrauche des Polybios nicht); denn wenn auch derselbe τάναντία 1, 51, 8. 3, 31, 8; 73, 5. 4, 8, 10 und 11; 11, 8. 5, 9, 6; 16, 10; 67, 9 mit dem Genetiv verbindet, so stehen doch elf Stellen mit dem Dativ gegenüber (1, 61, 4. 3, 26, 3; 89, 7; 108, 10. 4, 44, 7. 5, 10, 11; 11, 7. 11, 22, 3, 12, 3, 6. 24, 9 (11), 11. 35, 1, 3). Daher dürfte es sich, da positive Sicherheit nicht zu erreichen ist, empfehlen τάναντία (τούτοις) ἀπεργάζεται zu schreiben.

Wendet Polybios in den Zusammensetzungen mit ἐπί bei τά Krasis an, so ist τὰ ἔπιπλα 11, 5, 5 in τἄπιπλα zu verbessern und für τὰ ἀπόγαια 33, 9 (10), 6 nach meinen Darlegungen (Beitr. z. Polyb. 23 Anm. 1) τὰπίγυα zu schreiben. Auch liegt kein Grund vor, warum das Simplex ἐπί mit vorausgehendem τὰ nicht in Krasis treten sollte; daher ist τὰπὶ θάτερα 6, 41, 4 zu emendieren und Hultschs Vermutung τὰπὶ τοῦ σώματος 12, 13, 2 wegen der Krasis τὰπὶ nicht anzutasten.

3, 114, 1 τὰx für τὰ ἐx und 12, 25°, 4 τὰρχοῦντα für τὰ ἀρκοῦντα, doch sind diese Verschmelzungen bei unserem Autor nicht bezeugt.

Ehe wir nun zu den übrigen Fällen kommen, bei denen τά ohne Anstoß vor einem vokalisch anlautenden Worte erscheint, sind vorher in Abrechnung zu bringen: a. Stellen aus Urkunden τὰ ὄρκια 21, 32, 6 und 7; 32, 9, τὰ ὅμηρα 21, 32, 10, τὰ ἐχ 21, 43 (45) 13 41), b. Citate τὰ ἀρώματα (am Ende eines Citats des Suidas) 13, 9, 5, tà èv 21, 27, 9 (in einem sehr verderbten Citate Herons) und 34, 2, 6; 3, 12; 10, 15, τὰ ἐπιφανέστατα 30, 25 (31, 3), 19, τὰ ἴσα 30, 26 (31, 4), 2, τὰ ύδρεῖα 34, 2, 6, τὰ ἐπάστοις 34, 4, 2, τὰ ἐσπέρια 34, 5, 12, τὰ ἀρχτικά ebda., τὰ Ἰβηρικά 34, 7, 6, (τὰ) ἔξωθεν 34, 7, 7, τὰ ἀναφυσήματα 34, 11, 18, τὰ ὅπλα 34, 14, 3 42), τὰ ἀναθήματα 39, 2 (13), 1, τὰ ὀψώνια fr. 1 (fr. gramm. IV Sch., p. 1391 Hn). Dagegen ist der Hiatus erlaubt in τὰ ἱερά 5, 10, 7, 7, 12 (11), 1, τὰ ὅλα 1, 4, 7; 59, 11. 2, 45, 7. 3, 4, 12; 14, 5; 69, 12; 70, 1 und 7; 84, 11; 105, 8; 108, 1; 118, 1. 5, 86, 1. 6, 44, 9. 9, 5, 4. 10, 12, 7; 16, 8; 21, 3; 32, 9; 33, 4. 11, 14, 4; 17, 2; 21, 7. 15, 15, 1. 16, 4, 3. 18, 24, 7; 26, 7. 20, 9, 10. 30, 6, 6 und 13, 1 43), τὰ ὅμηρα 3, 52, 7, τὰ ὅπλα 1, 85, 6. 3, 82, 8; 84, 14. 4, 58, 11; 69, 6; 71, 11. 5, 63, 11. 16, 36, 3. 18, 26, 5; 26, 7 und 12. 22, 3, 8, τὰ ὅρκια 3, 25, 7, τὰ ὑπάρχοντα 29, 10, 6, τὰ ὑπογεγραμμένα 3, 25, 2, τὰ ὑποζύγια 5, 48, 7. 6, 40, 7 und 11. 10, 10, 13, τὰ ὑπομνήματα 23, 2, 5. Ueberschauen wir diese Stellen, so ergiebt sich von selbst, daß der Artikel τά nur vor manchen Worten, die mit Jota oder Omikron, wenn beide mit Spiritus asper versehen sind, anlauten, und einigen Zusammensetzungen mit ὑπό ohne Anstoß verwendet werden darf; allein dieser einfachen Regel fügen sich zwei Stellen aus den Excerpten bez. Fragmenten (wohl gemerkt nicht aus den ersten fünf Büchern) scheinbar nicht. Bei

42) Für das Citat τὰ δπλα gilt dasselbe, was in der voranstehenden

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup>) Die Verbindungen τὰ δρκια und τὰ δμηρα läßt Polybios, wie weiterhin gezeigt ist, zu, doch bleiben die Stellen aus den Urkunden ohne Beweiskraft für diese Tatsache.

Anmerkung gesagt ist.

48) 28, 12, 1 steht τὰ ελα am Anfang eines Fragments und kann daher nicht mit Sicherheit dem Polybios zugeteilt werden.

Suidas wird unter dodig ein Stück aus Polybios mit Nennung des Namens des Autors angeführt und dann hinzugefügt zat αύθις] τὰ ἔθνη τῆς Ἰβηρίας ὀρθῶς αὐτοίς ἀντικαθεσταμένα. Casaubonus S. 1023 teilt nun diese Stelle auch dem Polybios zu, und so pflegt seit Dindorf (fr. 145) und Hultsch (fr. 119), denen ich mich auch angeschlossen habe (fr. 186), diese Glosse unter die Fragmente des Polybios eingereiht zu werden. Nun soll nicht in Abrede gestellt werden, daß die Möglichkeit vorhanden ist, diese Worte für unseren Autor in Anspruch zu nehmen, allein die am Anfange des Fragments stehenden Einleitungsworte τὰ ἔθνη könnten in dieser Form erst dann dem Polybios beigelegt werden, wenn aus demselben der Beweis geliefert würde, daß der Hiatus τὰ ἔθνη auch anderwärts vorkäme. Dieser Nachweis ist aber nicht zu liefern, und damit scheiden die Worte τὰ ἔθνη als nicht polybisch aus. Die zweite Stelle (20, 5, 7) behandelt die Expedition des Antigonos Doson, die zwischen 228 und 225 (s. Niese, Gesch. d. griech. und maked. Staaten u.s.w. II 169 und 326) nach Karien unternommen, und von der ein Abstecher nach Böotien gemacht wurde. Da heißt es nun: πλέων ἐπί τινας πράξεις πρὸς τὰ ἔσχατα τῆς Βοιωτίας πρὸς Λάρυμναν, παραδόξου γενομένης ἀμπώτεως ἐχάθισαν είς τὸ ξηρὸν αί νηες αὐτοῦ 'bei der Fahrt zu irgend welchen Handstreichen an die Grenze Böotiens bis Larymna blieben seine Schiffe bei unerwartet eintretender Ebbe auf dem Trocknen sitzen 44)'. Es hatte also Antigonos die Absicht irgend etwas gegen Larymna bez. eine andere Küstenstadt Böotiens zu unternehmen, kam aber bei Larymna in eine sehr gefährliche Lage dadurch, daß seine Schiffe hilflos auf dem Lande saßen, und wurde ganz wider Erwarten vom bö-

Schweighäuser VII 406 richtig bemerkt 'intelligimus teneri utroque loco praepositionem πρός posse, si deleamus comma quod est post Βοιωτίας, illudque post Λάρυμναν ponamus, hac sententia: navigans negotii cuiuspiam causa ad extremam Bocotiae oram ad Larymnam urbem. Nempe, dum cursum in Asiam tenebat, potuit obiter negotium aliquod Larymnae habere, nempe cum hominibus, qui spem aliquam proditionis ipsi ostenderant: hac enim notione vocabulo πράξις et πράξεις πνές uti solere Polybium, iam saepius vidimus'. Daher ist an den Prāpositionen πρός, deren Wiederholung nach meinen Ausführungen (praef. II 67 ann. 1) keinen Anstoß giebt, nichts zu ändern und das Komma nicht nach Βοιωτίας, sondern nach Λάρυμναν zu setzen.

otischen Hipparchen Neon gerettet. In dieser sachlich vollkommen klaren Darstellung ist formell nur der Ausdruck τὰ ἔσχατα auffällig, insofern erstens der Hiatus zwischen τά und einem mit è anlautenden Worte bei Polybios unerhört ist, zweitens die Wendung τὰ ἔσχατα sich nirgends bei unserem Autor findet, der die entlegeneren Theile eines Landes bez. die Grenzen mit ἐσχατιά (wie 27, 7, 6) oder ἐσχατιαί bezeichnet. So heißt es von den Aitolern 4, 3, 10 τὸ μὲν οῦν πρῶτον ἡδίκουν τὰ περὶ τὰς ἐσχατιὰς ποίμνια, μετὰ δὲ ταῦτα . . . ἐνεχείρησαν καὶ τὰς ἐπὶ τῶν ἀγρῶν οἰκίας ἐκκόπτειν, von der Stadt Psophis in Arkadien 4, 70, 3 συνάπτουσα τοῖς περὶ τὰς ἐσχατιὰς κατοικοῦσι τῶν προσεσπερίων ᾿Αχαιῶν. Daher schreibe ich nach dem Sprachgebrauche des Polybios auch an unserer Stelle πλέων ἐπί τινας πράξεις πρὸς τὰς ἐσχατιὰς τῆς Βοιωτίας <sup>46</sup>).

Die größte Freiheit in der Zulassung des Hiatus gestattet sich Polybios nach dem Neutrum zó. Auch hier sind zuerst als nicht beweiskräftig auszuschalten: a. Stellen aus Urkunden τὸ ἀδίκημα 3, 24, 10, τὸ ἔτος 21, 43 (45), 20, b. Citate τὸ εύγεων 9, 27, 10 (1), τὸ Αίμον 24, 4, (3), 1, τὸ ἐπί 34, 2, 12, ταὐτόν 34, 2, 16, τὸ ὕδωρ 34, 2, 16; 9, 5, τὸ ἀπό 34, 6, 1 und 13. fr. 73 (154), τὸ ημερον 34, 9, 3, τὸ ἐχ 34, 9, 6, τὸ ἐντός ebda., τὸ οὐδέν 39, 2 (13), 3, τὸ ἀπραγμάτευτον fr. 120 (p. 1391 Hu: alienissima a Polybio), c. am Anfang der Excerpte stehende Wendungen τὸ ἐκτελέσαι 10, 26, 1, τὸ εῦρημα 27, 11, 1, τὸ Ἡράκλειον 28, 11, 1, τὸ ἄγαλμα 30, 10, 6, τὸ ἐν ebenda. Aehnlich wie bei τά finden sich zahlreiche Fälle, in denen τό mit dem folgenden Worte durch Krasis verschmilzt. Es sind hier aufzuführen: τἀκόλουθον 4, 35, 5. 7, 11 (12), 11. 11, 14, 3. 21, 23, 10. 22, 4, 16. 38, 6 (39, 2), 4 46), τάληθές 2, 56, 12. 29, 21, 9, τάργύριον 21, 26, 11, θάτερον 3, 90, 11. 5, 84, 3. 9, 25, 6, 22, 8 (11), 7. 27, 11, 6. fr. 33 (49), ταὐτό bez. ταὐτόν

<sup>15)</sup> Natürlich kann ich auch die Lesung Heyses nicht billigen, der (S. 89 Zeile 27) mit zwei unerträglichen Hiaten 38, 2 (4), 13 schreibt Θηβαίοι μέν τὰ ἔσχατα ἄρδην ἐπείδον; bestätigt wird meine Ansicht durch Boissevain, der im vatikanischen Palimpsest fand: θηβαίοι μετα τινα χρονον αρδην επείδον.

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup>) Nach obigen Beispielen habe ich für τὸ ἀκολουθοῦν 29, 17, 2 τἀκόλουθον wiederhergestellt und auch fr. 124 τἀκόλουθον geschrieben.

1, 46, 13; 50, 7; 78, 10. 2, 32, 6; 37, 9; 56, 11 und 14; 62, 4. 3, 76, 12; 82, 4. 4, 39, 4. 5, 104, 1. 6, 10, 13 und 14. 8, 1 (3), 8; 18 (20), 4; 31 (33), 5. 10, 46, 4 und 5. 16, 14, 9 47); 15, 3. 18, 14, 10; 23, 6, 24, 3 (4), 30, 29 (23), 5, 36, 3, 5, 37, 12 (4), 5 48), ταὐτόματον 15, 16, 6; 29, 5. 21, 26, 16. 31, 25 (32, 11), 10 49), τούγαλημα 6, 36, 9, 38, 2 (4), 7, τούλαττον 6, 45, 4, τούλάχιστον 11, 29, 7. 15, 7, 5, τούμπαλιν 1, 14, 3. 3, 14, 8; 77. 2. 4. 81, 12. 6, 9, 12; 27, 6; 30, 4. 7, 11 (12), 1, εὶς τούμπροσθεν 2. 27, 4 50). 3, 17, 6; 51, 5; 60, 13; 64, 1 51); 79, 6; 82, 9. 5, 13, 1; 72, 5, 9, 18, 7, 11, 1, 5, 16, 36, 7, 21, 39, 1, fr. 56 (98), τοὐναντίον 1, 53, 13; 67, 1. 2, 6, 9; 29, 3; 45, 6; 56, 11; 68, 6 und 8. 3, 4, 1 und 7; 20, 1 62); 57, 8; 62, 9; 70, 9. 4, **42**, 7; 58, **4**. **5**, 14, 12; 40, 2; 104, 5. **6**, 2 (1), 9; 14, 11; 47, 2; 52, 6, 8, 8 (10), 4; 10 (12), 5, 9, 9, 10; 23, 7, 10, 45, 5. 11, 19, 5; 21, 6; 23, 5. 12, 5, 3;  $6^{6}$ , 1; 7, 1;  $12^{6}$ , 3. 15, 5, 5; 25, 36. 16, 28, 4 und 7. 18, 18, 12. 22, 19 (14), 3. 23, 17, 4. 24, 8 (10), 9; 10 (12), 13; 13 (15), 2 und 6. 27, 10, 2. 30, 4, 14; 27 (31, 5), 4. 33, 1, 7. 38, 7 (1), 3. 39, 7 (18), 2. fr. 83 (184), τοῦνομα 1, 8, 1. 2, 59, 6. 4, 81, 13. 37, 12 (4),  $2^{53}$ ), εἰς τοδπισθεν 1, 51, 8. 18, 30, 4 54), είς τοὺπίσω 3, 79, 4 und 7; 115, 5. 5, 72, 6; 110, 4. 15, 9, 10; 14, 3, τούργανον 8, 5 (7),

<sup>47) 16, 14, 9</sup> hat der cod. Peirescianus nicht εἰς τὸ αὐτὸ, sondern εἰσταυτό, wobei σ in τ verschlungen ist.

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup>) 1, 82, 4. 5, 65, 3 ist τοαυτό im Vaticanus überliefert, doch mit Recht von Benseler a. a. O. S. 210 bz. 235 die Krasis wieder hergestellt. Auch 10, 44, 13. 16, 36, 5. 21, 23, 2. 36. 9 (37, 1), 5 sind die Formen ταὐτό bez. ταὐτόν mit Recht durch Conjectur eingesetzt wor-

den; nur 37, 1, 5 ist neben ταὐτὸ τέλος (s. 16, 14, 9) auch ταὐτὸν τέλος möglich, wenn man 21, 23, 2 vergleicht.

49) Daher hat auch Benseler a. a. O. S. 270 für τὸ αὐτόματον 14,

<sup>9, 9</sup> ταὐτόματον richtig corrigiert; auch fr. 47 (161) ist die Form mit Krasis herzustellen.

<sup>50) 2, 29, 3</sup> ist τοῦμπροσθεν für τοῦπισθεν fälschlich überliefert, wie

Gronov richtig bemerkte.

51) 3, 64, 1 steht im Vaticanus, wie in seiner Kopie dem cod. Britannicus 11728 (s. Büttner-Wobst, Die Florentiner Handschriften des Polybios in den Griech. Stud. f. H. Lipsius, Leipzig, Teubner 1894, 18 ff.)

είς τὸ συμπροσθεν (ohne Accent), während der archetypus der jüngeren Handschriften richtig sic τοῦμπροσθεν überliefert hat.

Handschriften richtig είς τουμπροσθεν überliefert hat. <sup>52</sup>) 3, 48, 3 wird τουναντίον seit Bekker getilgt.

<sup>53)</sup> fr. 54 (90) ist τὸ ὄνομα nicht polybisch.

54) 18, 30, 4 hat der Urbinas εἰςοὺπίσθαι, während die jüngeren Handschriften richtig εἰς τοῦπισθεν lesen. 2, 29, 3 hat Gronov (s. Anm. 50) richtig εἰς τοῦπισθεν für das überlieferte εἰς τοῦμπροσθεν eingesetzt.

11 65), τούργον 2, 42, 3. 3, 21, 7. 8, 34 (36), 11. 9, 10, 3. 14, 5, 15 66). Außerdem wird der Hiatus ohne Weiteres zugelassen in: τὸ ἔθνος 2, 40, 6; 45, 1 und 4; 45, 6; 48, 6<sup>57</sup>); 51, 2; 58, 5. 4, 60, 6; 72, 6; 73, 2. 8, 12 (14), 7. 15, 23, 8. **18**, 13, 8. **20**, 5, 2. **21**, 29, 12. **22**, 3, 5; 7 (10), 9; 9 (12), 4. 23, 16, 6 und 12; 17, 9. 27, 2, 7. 28, 13, 13. 38, 9 (7), 6 und 8 58), τὸ ἔλαιον 5, 88, 5, τὸ ἱερόν 4, 25, 8 (zweimal); 35, 3. 5, 13 59), τὸ ἐμείρειν fr. 164 (85), τὸ ἴσον 6, 39, 14. 16, 36, 8, τὸ ὅλον 1, 14, 6 (nochmals angeführt 12, 12, 3); 22, 7, 2, 58, 12. 3, 46, 3; 55, 9; 81, 11. 5, 78, 3. 6, 28, 3. 32, 11, 7 (25, 8), τὸ ὅμοιον 12, 6°, 7, τὸ ὁμόφυλον 6, 5, 7, τὸ ὑγρόν 3, 46, 7 und 12; 79, 10; 84, 9. 4, 39, 7 und 9. 10, 44, 8, τὸ ὅδωρ 3, 46, 7. 10, 14, 8, τὸ ὁποκείμενον 1, 81, 6, endlich auch vor Eigennamen, wie τὸ 'Απίας πεδίον 5, 77, 9, τὸ 'Ασχληπιεῖον 21, 27, 2, τὸ 'Αταβύριον 5, 70, 12, τὸ "Ιλιον 12, 46, 1, τὸ 'Ιουδαίων ἔθνος 16, 39, 1 60). Blicken wir nun auf das gesamte Material zurück, so gestattet sich Polybios zwar sehr häufig den Hiatus nach to, allein es findet sich keine Stelle, an der τό in Verbindung mit diphthongisch anlautenden Worten vorkäme. Demgemäß kann ich τί δήποτ' ἔστι τὸ αῖτιον 1, 64, 1 und τὸ εἰς τοὺς θεοὺς . . . άμαρτάνειν 36, 9 (37, 1), 15 nicht für richtig überliefert halten; an der zuletzt angeführten

be) Richtig setzt Benseler a. a. O. S. 209 diese Form für das überlieferte ze sovoy 1 59 2 ein

38, 10 (8), 8 vermutet Hultsch τὸ ἔθνος; übrigens könnte man auch den Hiatus τὸ ἐθνικόν nach dem Gesagten dem Polybios zumuten, allein die dafür anzugebenden Stellen entstammen sämmtlich Citaten aus Stephanos von Byzanz 9, 9, 10 (45, 3) und 45, 2, 13, 9, 1; 10, 4 (2) und 6 (10), 16, 40, 7, fr. 1 (4) und 27 (41).

a. a. O. erhalten, während Heron und cod. Τ τὸ ὅργανον lesen.

liefertê τὸ ἔργον 1, 59, 2 ein.

57) 2, 49, 6 scheint τὸ vor ἔθνος interpoliert zu sein.

<sup>19) &#</sup>x27;Formula τὸ ἐκανὸν ποιἢ exprimit latinum satisfecerit': Reiske a. a. O. S. 721; wenn daher Schweighäuser VII 497 an der corrupten Stelle 22, 4, 17 folgendermaßen schreibt: οἱ τε Μεγαρεἰς ἐπέσχον τὰ ρύσια, διαπρεσβευσάμενοι (πρὸς ἀμφοτέρους, καὶ τῶν Βοιωτῶν τὸ ἰκανὸν πεποιημένων) τοἰς συναλλάγμασιν, so entsprechen die Worte τὸ ἰκανὸν dem Sprachgebrauch des Polybios durchaus, während allerdings das Activum ποιησάντων vorzuziehen sein dürfte.

<sup>60) 16, 39, 1</sup> liest Niese [es handelt sich um ein wörtlich angeführtes Citat aus Ioseph. antiqu. Iud. 12, 3, 3 (135 Niese)] τὸ Ἰουδαίων ἔθνος, während früher nach den minder zuverlässigen Handschriften τὸ τῶν Ἰουδαίων ἔθνος herausgegeben wurde.

Stelle, die aus dem vatikanischen Palimpsest stammt, dessen schwer zu entziffernde Ueberlieferung <sup>61</sup>) oft beklagt worden ist, wird wohl τὸ περὶ τοὺς θεοὺς . . άμαρτάνειν zu lesen sein, während 1, 64, 1 τὶ δήποτ' ἔστι παραίτιον <sup>62</sup>) das richtige sein dürfte. Schließlich über die Vermutung Hertleins (Conj. z. griech. Prosaikern III, Programm v. Wertheim 1873, 4), der 4, 2, 3 τἀνωτέρω schreiben will, muß ohne Weiteres zur Tagesordnung übergegangen werden.

Fassen wir nun das Resultat unserer Betrachtungen zusammen, so ergeben sich für den Sprachgebrauch des Polybios folgende Gesetze:

- § 1. Nach ή, αί, οί ist jeder Hiatus mit Ausnahme von οἱ αὐτοί verpönt.
- § 2. Nach ¿ ist Hiatus gestattet nur in ¿ ἀδελφός, ὁ ἄνθρωπος, ὁ αὐτός und dem formelhaften Ausdruck 'Απολλοφάνης ὁ ἰατρός; ὁ verschmilzt mit ἕτερος zu ἄτερος.
- § 3. Nach τοῦ erscheint niemals Hiatus; durch Krasis verschmilzt τοῦ in folgenden mit ἀ- αὐ- έ- anlautenden Worten zu: τὰδελφοῦ, τἀνδρός, τἀνθρώπου, τ'Ασκληπιοῦ; ταὐτομάτου, ταὐτοῦ; θατέρου.
- § 4. Nach τῷ ist Hiatus nur in τῷ ἔθνει erlaubt; durch Aphäresis wird derselbe in τῷ ἀκείνου aufgehoben, durch Krasis verbindet sich τῷ in folgenden mit ἀ- αὐ- ἐ- anlautenden Worten zu: τἀδελφῷ; ταὐτομάτῳ; θατέρῳ.
- § 5. Nach τη findet sich Hiatus nur in τη αὐτη; durch Aphäresis wird derselbe in τη 'κείνου und τη 'κείνων beseitigt.
- § 6. Nach τό wird Hiatus zugelassen: a. in τὸ ἔθνος, τὸ ἔλαιον, b. in folgenden mit Iota oder ό- und ὑ- anlautenden Wendungen: τὸ ἱερόν, τὸ ἱκανὸν ποιεῖν, τὸ ἱμείρειν, τὸ ἴσον; τὸ ἕλον, τὸ ὅμοιον, τὸ ὁμόφυλον; τὸ ὑργόν, τὸ ὕδωρ, c. in der mit ὑπό gebildeten Zusammensetzung: τὸ ὑποκείμενον, d. vor Eigen-

<sup>61) 38, 2 (4), 13</sup> konnte Angelo Mai gar keine Schriftzüge erkennen, Heyse (S. 89, Z. 27) edierte mit zwei unmöglichen Hiaten μὲν τὰ ἔσχατα ἄρξην, endlich Boissevains Scharfblick fand das richtige μετα τινα χρονον αρξην; dies eine Beispiel möge genügen, um zu zeigen, wie berechtigt Zweifel über die angegebene Ueberlieferung des carbone, wie man scherzweise den vatikanischen Palimpsest zu nennen pflegt, sein müssen.

<sup>&</sup>lt;sup>62</sup>) Daß Polybios nach Vokalen und Diphthongen für αίτιος die Zusammensetzung παραίτιος anwendet, habe ich in Fleckeis. Jahrb. 1889, 679 Anm. 27 gezeigt.

namen. Durch Krasis verschmilzt τό in folgenden mit ά- αὐἐ- έ- ὀ- anlautenden Wendungen zu: τἀκόλουθον, τὰληθές, τὰργύριον; ταὐτό bez. ταὐτόν, ταὐτόματον; τοὕγκλημα, τοῦλαττον,
τοὐλάχιστον, τοὕμπαλιν, εἰς τοὕμπροσθεν, τοὐναντίον, τοὕργον; θάτερον; τοὔνομα, εἰς τοὅπισθεν, εἰς τοὐπίσω, τοὕργανον.

- § 7. Nach τά erscheint Hiatus: a. bei der Verbindung mit folgenden mit ί- oder ό- anlautenden Worten: τὰ ἱερά; τὰ ὅλα, τὰ ὅμηρα, τὰ ὅπλα, τὰ ὅρκια, b. in den mit ὑπό gebildeten Zusammensetzungen: τὰ ὁπάρχοντα, τὰ ὑπογεγραμμένα, τὰ ὑποζύγια, τὰ ὑπομνήματα. Durch Krasis verbindet sich τά mit folgenden mit ἀ- αὐ- ἐ- ἑ- anlautenden Worten zu: τὰγγεῖα, τὰκόλουθα, τἄλλα, τὰλλότρια, τὰναγκαῖα, τὰνθρώπινα, τὰπό; ταὐτά; τἀκεῖ, τἀκείνης, τὰκείνων, τἀναντία, τὰπί, τἀπίγυα, τἄ-πιπλα, τἀπίχειρα; ἐπὶ θάτερα.
- § 8. Citiert Polybios aus anderen Autoren oder führt er Urkunden wörtlich an, so weicht er bewußt von diesen Gesetzen ab.

Ist es nun schließlich noch nötig, einen inneren Beweis für die Richtigkeit unserer Aufstellungen zu geben, so lehrt ein Vergleich mit den Gesetzen, nach denen Polybios den Hialus nach zat vermieden hat (s. Büttner-Wobst, Fleckeis. Jahrb. 1889, 611 f.), daß wir vor einem bewußt angewendeten System stehen. So erscheint xal nie vor diphthongisch anlautenden Appellativen, doch ist die Verbindung von zai und αὐτός gestattet; auch der Artikel kommt nie vor diphthongisch beginnenden Worten vor, doch ist δ αὐτός und οί αὐτοί zugelassen. Ferner verschmilzt xal durch Krasis mit den mit à- oder è- anlautenden Worten ἀγαθός, ἄν, (als Modalpartikel und für ἐάν); ἐάν, ἐγώ, ἐκεῖ, ἐκεῖθεν, ἐκεῖνος, ἐκεῖσε, ἐμοῦ, ἐμοί, ἐμέ, ἐνταῦθα, ἐντεῦθεν, ἔπειτα; ganz ähnlich verbinden sich gewisse Formen des Artikels mit Worten, die mit à und è beginnen (s. § 3, 4, 6 und 7). Endlich wie κα! ohne Anstoß vor ἄνθρωπος und ὁπό erscheint, ebenso wird ὁ mit ανθρωπος, τά vor den Zusammensetzungen mit δπό ohne Weiteres verwendet.

Dresden.

Theodor Büttner-Wobst.

## XXIX.

## Topica carminum sepulcralium latinorum.

## Pars II.

Nunc venio ad alteram dissertationis partem. Disputaturus sum de iis sententiis in titulis frequentatis, quibus hominibus superstitibus solacium praebetur.

Ac proficiscor quidem ab eo solacio, quo plerumque homines maesti utuntur, omnes homines mortem obire necesse esse; ut in miseriis socios habere solamen hominibus est, ita etiam mortis acerbitas lenitur, si homo ante oculos sibi proponit non solum se suosque morituros esse, sed omnes homines eadem esse passuros. 'Maximum ergo', ratiocinatur Seneca (cons. ad Polyb. I 4), 'solacium est cogitare id sibi accidisse, quod ante se passi sunt omnes omnesque passuri. Et ideo mihi videtur rerum natura, quod gravissimum fecerat, commune fecisse, ut crudelitatem fati consolaretur aequalitas'.

Haec sententia et in titulis et in literis variis modis conformata iterum ac saepius occurrit,

§ 16. Omnes homines una domus recipiet:

[Bch. 965] 'una domus cunctis nec fugienda viris'.

[Bch. 1293] 'hic erit et 1) nobis una aliquando domus'. Conf. Bch. 59, 19-20. 1097, 3.

Domus = θάλαμος 2): [Kb. 35] καὶ τὸν ἀνάγκης

1) 'et nobis' pro 'etiam nobis'. Comparat defunctus suam sortem cum aliis; v. infra p. 575.

²) θάλαμος, quae vox in his titulis voci domus respondet, cubiculum uxorium est, quod Romani quoque thalamum vocant. Itaque saepius in titulis sepulcrum cum thalamo nuptiali, mors cum nuptiis perpetuis comparantur: AP VII 378 (Apollonidis): ἄμτω δ', ὡς ἄμ'

ποινόν Φερσεφόνης πάσιν έχεις θάλαμον. Item Hoffmann 143, 3. — [Hoffmann 80] ήλθ' ἐπὶ πάνδεκτον Φερσεφόνης θάλαμον. [Hoffmann 105] ποινοταφής θάλαμος. Conferas versum nescio cuius poetae a Plutarcho ser-

vatum in cons. ad Apoll. 110 D: ἄπαντες "Αιδαν ήλθον καί

Λάθας δόμους.

§ 17. Vita comparatur cum itinere. Qui τόπος primum occurrit apud Platonem (apol. 40 E, 41 A; Phaedo 61 E, 67 B, 115 A, Axiochus 365 B); deinde a philosophis cynicis et stoicis receptus et pervulgatus est 3).

[Bch. 998] 'Quid quereris fatis mortis, carissime coniunx, cum sit communis omnibus una via?'

Simillimum est id, quod disputat Senec. in cons. ad Polyb. IX 9: 'Omnibus illo nobis commune est iter: quid fata deflemus?'

[Prop. III 18, 21] 'cunctis ista terenda via est' '). — [Horat. c. I 28, 16] 'et calcanda semel via leti'. — Sen. rem. fort. 3, 2: 'Undecunque ad inferos una via est'. Stoicum nostrum hoc sententiae acumen a cynicis philosophis, qui ipsi ex Aristippi doctrinis hauserunt, mutuatum esse, ostendi potest. Sententia

multa huius loci communis exempla ex literis collecta attulit.

4) Saepissime mors via ad Orcum ferens appellatur: cuius loquendi usus exempla collegit Mallet, quaest. Propert. p. 58 adn. 3.

ἔναιον, ὑπὸ πλακί τυμβεύονται, | ξυνόν ἀγαλλόμενοι καὶ τάφον καὶ θ άλαμον. - [Kb. 253] νον δ' ώσπερ ζωοί, μακάρων τε μοίραν έχοντες | κείμεθα καί εύσεβέων εν σκιεροίς θαλάμοις. — [Heberdey und Wilhelm, Reisen in Kilikien No. 170]: Αθηνόδωρον ώς δε και ξυνάορον | Άβαν θανόντας ξυνός άμφέχει τάφος. | ζώοντας ώσπες θάλαμος είς καὶ λέκτρον εν. — AP VII 330; Kb. 590, 9—10. — Sententia redit in latinis titulis sepulcralibus: [Bch. 1571] 'quos aetas iunxerat olim | nunc mortis iuncti iacent'. — [Bch. 1559] 'cara iungant corpora | haec rursum nostrae sed perpetuae nuptiae'. — [Bch. 1567] 'austineo in aeterno toro adventum tuum'. — Bch. 1413 (inscr. chr.) Domnica sed coniunx retinet commune sepulcrum, | iuncta toris quondam iungitur et tumulis'. - [Bch. 1027] 'His foribus carae recubant mihi coniugis ossa | exspectantque suis ut mea contribuam'. - Sententia profecta esse videtur a tragicis poetis; conf. Eurip. Suppl. 1018 sq.: σώμά τ' αίθοπι φλογμώ ! πόσει συμμίξασα φίλον, : χρῶτα χρωτὶ πέλας θεμένα | Περσεφονείας ήξω θαλάμους, | σὲ τὸν θανόντ οῦποτ ἐμᾶ | προδοῦσα ψυχὰ κατά γᾶς. — Thalamo opponitur sepulcrum etiam in christianis titulis medii aevi: Monum. German, hist. I Bonifatii c. IX 11: 'Iam thalamus sponsusque tibi parabantur, et inde | spes quoque iam nobis grata nepotis erat. | hei mihi pro thalamo dedimus tibi, virgo, sepulcrum | pro taedis miserum funeris officium'. Cf. Kb. 6. 227. 236. 273. 374. 521. 564. AP. VII 182 183. 334. 507b. 604. Soph. Antig. 810 sq.; 876; 891. Cf. Rossbach, Untersuch. üb. d. röm. Ehe. 5) cf. Prächter, Hierocles der Stoiker (Leipzig 1901) p. 50, qui

enim Aristippi servata est in Teletis reliquiis p. 21, 15 (Hense): η οὐ πανταχόθεν, φησίν ὁ Αρίστιππος, ἴση καὶ ὁμοία ἡ εἰς ἄδου ὁδός; et Teles ipse sententiam profert p. 22, 9: η ἐκ Θηβῶν μόνον (cf. Wilam. Teles p. 304) εἰς ἄδου ὁ Χάρων πορθμεύει; Non mirum, quod hoc facete dictum in literis praecipue scilicet consolatoriis dispersum fuit. Multa exempla collegit Sternbach (gnomol. Vatic. 115 in "Wiener Studien" X). Sternbachii exemplis addo haec: [Preger inscr. metr. 44]

άλλὰ γὰρ εἰς 'Αχέροντα τὸν οὐ φατὸν ἰσα κέλευθα, ὡς αἰνος ἀνδρῶν, πάντοθεν μετρεύμενα.

Ac Ps. - Dionysius rhetor inter ea argumenta, quibus solacium praebeatur, hoc quoque profert: (p. 30, 3 Us.) κᾶν εἰ ἐν ἀποδημία (scil. τελευτήσειεν), ὅτι οὐδὲν διενήνοχεν ' μία γὰρ καὶ ἡ αὐτὴ οἰμος' κατὰ τὸν Αἰσχύλον (Telephi fr. 239 N.) 'εἰς "Αιδου φέρουσα'. AP VII 477 (Tymnis): ἔστι γὰρ ἴση πάντοθεν εἰς ἀίδην ἐρχομένοισιν ὁδός.

AP X 3, 4 (adnotat Stadtmüller ad VII 477): πάντοθεν είς ὁ φέρων είς, ἀίδην ἄνεμος.

Sed redeat oratio illuc, unde deflexit! Pergo eos titulos enumerare, quibus sententia, omnibus hominibus moriendum esse, ita profertur, ut vita cum itinere conferatur: [Bch. 1084] 'hoc omnes veniunt.' quo cum titulo conferas Horatii illud (c. H 3, 25): 'omnes eodem cogimur'. Cons. ad Liv. 359:

'Tendimus huc omnes, metam properamus ad unam.'
Vox tendendi in hoc contextu libenter usurpatur <sup>5</sup>); velut Sen.
ad Pol. XI 4: 'omnes in eundem locum tendimus'. — Sen. ep.
99, 7: 'observa hunc comitatum generis humani eodem tendentis'.

Haec graeca exempla et ex titulis et ex literis collecta addo: [Kb. 534] τὴν κοινὴν πάντων ἦλθες ἀταρπιτὸν ἔπι<sup>6</sup>).
[Antiphanis fr. 53 Kock]: οὐ γὰρ τεθνὰσιν, ἀλλὰ τὴν α ὑτὴν ὁδὸν, | ἢν πᾶσιν ἐλθεῖν ἔστ' ἀναγκαίως ἔχον, προεληλόθασιν. — Sim. Kb. 240, 2. AP VII 349, 2. Similiter sententiam formavit Plutarchus in cons. ad Apoll. 113 C: καθάπερ γὰρ τῆς εἰς κοινὴν πατρίδα πορείας προκειμένης πᾶσιν ἀναγκαίας καὶ ἀπαραιτήτου οἱ μὲν προκο-

6) ἀταρπιτὸς εὐρώεσσα eadem significatione usurpata: Kb. 141.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Huius usus exempla collegit Skutsch, Pauly-Wissowa s. v. consolatio p. 938.

ρεύονται, οἱ δ' ἐπακολουθοῦσι, πάντες δ' ἐπὶ τὰυτὸ ν ἔρχονται.... Disertis verbis vitam cum itinere ad mortem facto comparat etiam Senec. ad Polyb. XI 2: 'quid est enim novi hominem mori, cuius tota vita nihil aliud quam ad mortem iter est?'

§ 18. Mors comparatur cum navigatione ad inferos: [Bch. 1223, 5] 'omnes aeque rapit Ditis acerba manus et vos per Stigias portabit portitor undas'.

Eadem imago in his poetarum locis adhibita est: [Cons. ad Liv. 357] 'Fata manent omnes, omnes exspectat avarus portitor et turbae vix satis una ratis.'

Hor. c. II 14, 10: 'scilicet omnibus, | quicunque terrae, munere vescimur, | enaviganda (scil. unda), sive reges | sive inopes erimus coloni'. — In mentem venit etiam c. II 3, 27: 'omnium | versatur urna') serius ocius | sors exitura et nos in aeternum | exilium impositura cumbae'.

[Kb. 129] άπαξάπαντας είς ἐς "Αιδην πλοδς μένει. [Kb. 256] κοινός ἐπεὶ θνατοίς ὁ πλόος εἰς φθιμένους.

Sententia, mortem esse navigationem in Hadem, ad quam Charon gubernator omnes homines suo quemque tempore vocet, apud philosophos populares, qui dicuntur, est usitata; id quod demonstratur cum illo Teletis (p. 22, 9 Hense) loco supra p. 565 allato, tum maxime Epicteti enchiridii cap. 7, quo capite philosophus imaginem nostram pluribus verbis persequitur: Καθάπερ εν πλφ του πλοίου καθορμισθέντος εὶ ἐξέλθοις ὑδρεύσασθαι, όδου μέν πάρεργον καὶ κοχλίδιον ἀναλέξη καὶ βολβάριον, τετάσθαι δὲ δεὶ τὴν διάνοιαν ἐπὶ τὸ πλοίον καὶ συνεχῶς ἐπιστρέφεσθαι, μή ποτε ό χυβερνήτης χαλέση, κάν καλέση, πάντα έπεινα ἀφιέναι, ίνα μη δεδεμένος ἐμβληθης ὡς τὰ πρέβατα· οῦτω καὶ ἐν τῷ βίῳ, ἐὰν διδῶται ἀντὶ βολβαρίου καὶ κοχλιδίου γυναικάριον καὶ παιδίον, οὐδὲν κωλύσει εὰν δὲ ὁ κυβερνήτης καλέση, τρέχε ἐπὶ τὸ πλοιον ἀφείς ἐκείνα ἄπαντα μηδὲ ἐπιστρεφόμενος, ἐὰν δὲ γέρων ής, μηδὲ ἀπαλλαγής ποτε τοῦ πλοίου μαχράν, μήποτε χαλούντος έλλίπης. (Cf. Usener, Sintflutsagen 215 sqq.; Radermacher, Das Jenseits 42.)

Ad eandem imaginem spectat vox portus pro morte usur-

<sup>7)</sup> Hor. c. III 1, 16: 'omne capax movet urna nomen'. — Stat. silv. II 1, 219: 'ibimus omnes, | ibimus, immensis urnam quatit Aeacus ulnis'.

pata. Hic loquendi usus et in titulis et in literis praecipue scilicet consolatoriis occurrit:

[Bch. 97] 'cum sit paratus portus eiaculantibus, qui nos excipiet ad quietem perpetem'.

Simillimum est, quod Cicero disserit Tuscul. I 49, 118: 'portum potius paratum nobis et perfugium putemus'. — Vel Ennius ap. eundem Cic. Tusc. I 44, 107:

'Neque sepulcrum quo recipiat habeat, portum corporis, ubi remissa humana vita corpus requiescat malis.'

Senec. cons. ad Polyb. IX 7: 'In hoc tam procelloso et in omnes tempestates exposito mari navigantibus nullus portus nisi mortis est. Ne itaque invideris fratri tuo: quiescit'.

Apud Graecos vocem λιμένος vel ὅρμου eadem significatione adhibitam et in titulis et in literis invenimus: AP VII 452 (Leonidae): κοινὸς πᾶσι λιμὴν 'Αίδης. — [Kb. 368] ἀνέκ-βατος ὅρμος ἔδησεν. — AP VII 472<sup>b</sup> (Leonidae): Χειμέριον ζωὴν ὑπαλεύεο, νεῖο δ' ἐς ὅρμον, | ὡς κὴγὼ Φείδων ὁ Κρίτου, εἰς 'Αίδην. — Sotades ap. Stob. flor. CXX 11: πάντων ὁ λιμὴν τῶν μερόπων ὁ θάνατός ἐστιν. — Plut. cons. ad Apoll. 106 D: λιμὴν 'Αίδας ἀν' αἰαν.

§ 19. Aliae eiusdem sententiae conformationes hae sunt: [Bch. 995, 21] 'hic omnes exitus unus habet'. [Kb. 217] πᾶσι χρόνου ταὐτὸν ἔπεστι τέλος. [Kb. mus. rhen. XXXIV 190 No. 611] κοινὸν ἐπεὶ μερόπων πᾶσι μένει τὸ τέλος. [Kb. 266] κοινὸν φῶς ἰδοῦσα, τὸ κοινὸν ἔχω τέλος ἀεί. [Kb. 459] πάντων δὲ, φίλε, τέλος θάνατος καὶ βυθός. [Kb. 372, 37] κοινὸν τέλος ἐστὶν τὸ πεπρωμένον. quo cum titulo conferas Eurip. Andr. 1242 (ap. Stob. flor. CXXIV 28):

πάσιν γὰρ ἀνθρώποισιν ήδε πρὸς θεῶν ψήφος κέχρανται, κατθανεῖν τ' ὀφείλεται.

vel Aristidis έπιτ. εἰς Ἐτεων. § 16 (Keil): καὶ τὴν ἀποικίαν οὐκ ἄνευ θείας μοίρας πεποιημένον. πάντως δὲ ἡ μὲν τελευτὴ κοινὸς ἄπασιν ὅρος πρόκειται.

ΑΡ VII 335 (inc. auct.): εἰς κοινὸν "Αιδην πάντες ἢξουσι βροτοί. ΑΡ VII 342 (inc. auct.): πάντας όμῶς θνητοὺς εἰς 'Αίδης δέχεται. [Kb. 264, 12] εἰς γὰρ πάντα μένει θάνατος <sup>8</sup>). [Bch. 1081]

<sup>8)</sup> Saepe in literis [Eurip. frg. 733 Nauck2]: τοις πάσιν ἀνθρώποισι

'Fatum nobis omnibus instat idem.' Conferas Philodemi περί θανάτου XXIV 35 (Mekler): Τύχη ή πάντων δυνάστις ανθρώπων. [Bch. 485] 'mors omnibus instat'. (conf. supra Kb. 264. 217.). Item Bch. 486, 3. 802, 2. 803, 2. 1004, 3. Simile est Catonis monostichon 3 (PLM III p. 236 Baehrens):

'Dispar vivendi ratio est: mors omnibus una.' Saepissime in titulis latinis haec conformatio legitur:

[Bch. 1542] 'Nolite dolere parentes, moriendum fuit; properavit aetas, Fatus hoc voluit meus.'

Item Bch. 1536, 3-4. 1537 B. 1538, 5-6. 1539, 5-6. 1540, 4. 1543, 1. 81, 3-4. 145-148. Respondet tale, quale est: [Κb. 231] άλλὰ πάτερ μᾶτέρ τε, προλείπετε πικρόν όδυρμόν.

τέρμα γάρ είς με βίου Μοιρ' επέχρανε τόδε. Fato vel Moioa mortem hominum effici, id quod in illis titulis

profertur, etiam in aliis titulis crebro legimus:

[Bch. 1041] 'Fata animam dederant, Fata eademque negant'. [Κb. 511] άλλά με Μοιρ' εδάμασσεν, επεί τόδε μόρσιμον ήεν. Similiter Kb. 127, 7. 144, 5. 274, 1; quibus cum titulis conferas velim Aeschyl. Choeph. 910: ή Μοξρα τούτων, ὁ τέχνον. παραιτία. — Euphorion ap. Stob. flor. CXXIV 12:

> Τῷ καὶ μέτρια μέν τις ἐπὶ φθιμένω ἀκάχοιτο, μέτρια και κλαύσειεν επεί και πάμπαν άδακρυν Μοίραι ἐπημήναντο.

§ 20. Omnibus hominibus eadem sors tributa est: 'doleas ne fata suprema, [Bch. 610]

omnes mortales eadem nam sorte tenemur'.

[Kb. 81] της χοινης μοίρας πασιν έχει το μέρος. [Kb. 67] την πάντων χοινην μοτραν έχει φθίμενος. Similis sententia occurrit Kb. 86, 4. Hoffmann 46, 4. 134, 8. Conf. Plut. cons. ad Apoll. 104 D: καινόν ἀτυχείν οὐδὲν ἀνθρώπω, άλλὰ πάντες ταὐτὸ πεπόνθαμεν. 106 C: κοινόν καὶ πολλῶν τὸ συμβεβηκός. — Simil. 118 C.

Parcae omnes homines ad mortem vocant:

[Bch. 627] 'cunctis fila parant Parcae, nec parcitur ullis' 9).

πατθανείν μένει. — [Eurip. frg.  $46 \, \mathrm{N}^2$ ]: πάντων το θανείν το δέ χοινόν άχος | μετρίως άλγείν σοφία μελετά.

<sup>9)</sup> conf. [Bch. 1390]: 'Mors quae perpetuo cunctos absorbet hiatu, parcere dum nescit, saepius inde favet'. — Epitaph. Vital. 1 (PLM III p. 245 Baehrens): 'Quid tibi, mors, faciam, quae nulli parcere nosti?'

quem versum conferas cum his:

[Kb. 292] Μοιρῶν γὰρ κλωστῆρι τέλος βιότοιο τέτυκται. vel [Kb. 282] μὴ κλαῖε. Μοιρῶν γὰρ μίτος πάντας καλεῖ 10).

§ 21. Nemo hominum immortalis est:

[Bch. 1202] 'nec tibi nec nobis aeternum vivere cessit'.

[Κb. 567] ἀθάνατος μερόπων οὐδεἰς ἔφυ.

AP VII 362: ἀθάνατον δὲ οὕτε λόγος ποιεῖν οὕτε θεὸς δύναται. Conferas velim Menandri Κυβερνήτου (Mein. IV 156):

'Αθανασία δ' οὐκ ἔστιν, οὐδ' ἀν συναγάγης

τὰ Ταντάλου τάλαντ' ἐκείνα λεγόμενα.

άλλ' ἀποθανεί καὶ ταῦτα καταλείψεις τινί.

[Kb. mus. rhen. XXXIV 196 No. 723°] θάρσει, Εὐσέβιε, ἀθά-νατος οὐδείς. [Kb. 609] subscriptum: εὐψύχει Βάσσιλα· οὐδείς ἀθάνατος 11).

Haec verba tamquam formulae loco titulis subscripta invenimus; quae formula paulatim tam longe lateque diffusa est, ut etiam latinis titulis subscriberetur: CIL X 6771: εὐψύχει οὐδεὶς ἀθάνατος. Item CIL VI 11082. Quin etiam latinis literis expressa formula in latinis titulis occurrit, velut CIL VI 10889: 'eupsychi tecnon. udis athanatos'.

§ 22. Crebro opinio in titulis occurrit, quae a poetis profecta deinde pervulgata est: opinionem dico, Mortem esse hostem, contra quam homines pugnent. Sed frustra pugnant, Mors vel Fatum ad unum omnes vincit 12).

[Bch. 1211] 'sed quoniam multi talem sensere dolorem nec quisquam leti vincere vim potuit, desinite extinctum dulces me flere parentes'.

<sup>10)</sup> Fata vocant homines: [Bch. 391, 3] 'nisi Fata vocassent'. — [Bch. 495, 10] 'nos Fata benigna vocant'. — Bch. 629, 4. 986, 6. Sententia est in christianos titulos recepta, ubi dominus i. e. deus vocat: [Bch. 709, 16] 'vocatus a domino deliquit mundi procella'. — Bch. 712, 1. 718, 1. 790, 2. — Eadem loquendi consuetudo observatur in graecis titulis: [Kb. 471] αὐτὸς ἄρ' οῦν ἐκάλεσσεν ἄναξ σε, Νομώνι', 'Ολύμπου. ΑΡ VII 118 (Diogenis Laertii): ἔρχομαι αὐτόματος, τί δὴ καλεῖς με; — ΑΡ VII 634, 4. 731, 2. — Conferas cons. ad Liv. 360: 'omnia sub leges Mors vocat atra suas'. Plut. cons. ad Apoll. 119 F, qui imitatur Platonem (Phaedo 115 A.): πρὸς τὴν εἰμαρμένην ἐπανάγειν πορείαν, καλούσης αὐτῆς πρὸς ἑαυτήν.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>) conf. Rohde, Psyche<sup>2</sup> II 395 adn. 1.
<sup>12</sup>) Apud Romanos iam Ennius, Graecum aliquem άγῶνα secutus, vitam et mortem contendentes induxisse dicitur; cf. Quintil. inst. orat. IX 2, 36:.. 'mortem et vitam, quas contendentes in saturis tradit Ennius'.

AP VII 692 (Philippi Thessalonicensis): ὁ πάντα νικῶν ᾿Αίδης. [Bch. 465] 'quid mea damna doles? Fati non vincitur ordo'. Fati ordini respondent Μοιρῶν δόγματα in hoc titulo: [Hoffm. 138] Μοιρῶν δόγμασι παγκρατέσι ἔφθιτο. Sim. Bch. 1178, 54. 1578, 3 13).

[Κb. 129] ἐπεὶ δ' ἀνάγκη πάντας ἀνθρώπους κρατεῖ. [Hoffm. 179] Οὐκ ἔστ' οὐδὲν τέρμα βίου θνητῶν ἐπινοίαις άλλά Τύχη πρείσσων έλπίδος έξεφάνη.

Itaque nemo hominum Fatum effugere potest:

[Bch. 651] 'nec fugit aliquis ipsam (scil. sortem)'.

[Bch. 965, 9] 'una domus cunctis nec fugienda viris'. conf. Horat. c. I 28, 20: 'nullum saeva caput Proserpina fugit'. [Κb. 519] άλλ' οὐκ ἔστι Τύχην προφυγείν καὶ δαίμονα θνητοίς | οὐδὲ παρώσασθαι, μόρσιμον ήν τὸ χρεών. [Kb. mus. rhen. XXXIV 183 No. 215"]:

άλλα Τύχης οὐκ ἔστι φυγείν ἀμετάτροπα δῶρα.

Hanc sententiae conformationem, ea, quae hominibus accidant, dona esse ἀμετάτροπα vel ἄφυκτα vel είμαρμένα Τύγης vel Μοίρας vel θεῶν ἀθανάτων, iam apud Solonem et Theognidem legimus [Sol. frgm. 13 v. 63 Bgk4]:

Μοίρα δέ τοι θνητοίσι κακόν φέρει ήδὲ καὶ ἐσθλόν.

δωρα δ' ἄφυκτα θεων γίγνεται άθανάτων.

Theognis 1033: θεων δ' είμαρμένα δωρα ούχ αν βηιδίως θνητός άνηρ προφύγοι.

[Kb. 563] ο θνητών ολίγος τε βίος και άφευκτος άνάγκη. Plut. Cons. ad Apoll. 117 E: πρὸς πάντας δη τούτους τούς θανάτους έλαφρως έπτέον, είδότας, ὅτι τὴν Μοῖραν οὐκ ἔστιν ἐκφυγεῖν. [Preger inscr. metr. 271, 10]:

έν βιστη Μοίραν δ' ούτι φυγείν έπορεν.

[Κb. 351, 5] Μοιραν δ' ούκ ἔφυγον, ἐπεὶ ἡν μίτος ούτος ό Μοιρών 14).

[ Κb. 333] άλλ' ούτοι Μοιράν γε θεών ζότητι πραταιή ν θνητός ἀνὴρ ἔφυγεν. ἔφθιτο δ' ἐσθλὸς ὁμῶς 15).

πρωμένης έστι κακόν'.

15) qui versus fortasse fluxerunt ex Homeri Z 486, quem locum Plu-

<sup>13)</sup> Hanc imaginem etiam poetae frequentaverunt: conf. Consol. ad Liv. 234: 'Non tibi non ullis vincere Fata datur'. — vel Vergil. Aen. Xl 160: 'certe ego vivendo vici mea Fata'.

14) Stob. flor. CXVIII 22: 'Αριστοτέλης ἔφη 'ἄφυκτον γάρ το τῆς πε-

Pugnae imago etiam his versibus subest:

[Bch. 1279] 'Fata, quibus nequeas opposuisse manus'.

[Bch. 1142] 'sed quoniam Fatis nulli est obstare potestas. quin teneant cursum, quem statuere simul'.

Eadem sententia in Parcas translata:

[Bch. 501] 'pro dolor, ut nulli decreta rumpere fas est Parcarum diva durosque evadere casus'.

[Kb. 588] οὐδεὶς γὰρ δύναται Μοιρῶν μίτον ἐξαναλῦσαι. Similiter Consol. ad Liv. 444:

'stant rata non ulla fila renenda manu'.

§ 23. Ut autem homines nil iuvat, vi contra Mortem pugnare, ita etiam lacrimae et preces vanae irritaeque sunt; neque enim Fata ad misericordiam moveri possunt. Mortui homines nullis lacrimis in vitam revocari possunt 16):

[Bch. 513] 'Lamenta quid prosunt?' — [Bch. 1553] nil te flere iuvat, quid ingemiscis?' - [Bch. 995] 'nil prosunt lacrimae, nec possunt fata moveri'.

[Bch. 970] 'desine iam frustra, mea mater, desine fletu te miseram totos exagitare dies'.

qui versus iterantur Bch. 1544, 5-6 et 971, 11-12. ΑΡ VII 335: Τί περισσά θρηνείς, τί δὲ μάτην ὀδύρεαι; [Kb. 345] 'Αίδης σίκτον ἀποστρέφεται. Porro conferas Bch. 1051. 1212, 15-16. 1299, 1. 432, 1. 527, 4. 432, 1.

Multa huius sententiae exempla in Consolationibus exstant, quorum nonnulla afferam 17).

Plut. cons. ad Apoll. 106 A Euripidis versus afferens:

tarchus in suum usum conferens affert in cons. ad Apoll. 118 A: Μοξραν δ' ούτινά φημι πεφυγμένον εμμεναι άνδρων ού κακόν ούδε μέν ἐσθλόν. — vel ex Simonidis versibus apud eundem Plutarchum exstantibus (cons. ad Apoll. 107 B = Bergk<sup>4</sup> PLG III fr. 39): & & άφυκτος όμως ἐπικρέμαται θάνατος. | κείνου γάρ Ισον λάχον μέρος οιτ' άγαθοι | δοτις τε κακός. Promiscue bonos et malos homines morte auferri, etiam Seneca profert Marciam consolans (XVI 10): 'Dic illud quoque Marcia: moverer si esset cuique fortuna pro moribus et nunquam mala bonos sequerentur: nunc video exempto discrimine eodem modo malos bonosque iactari'.

16) Sententia consolatoria vetustissima est; iam apud Homerum exstat Il. XXIV 549 ( Od. X 202):
ἄνσχεο, μηδ' ἀλίαστον ὀδύρεο σὸν κατά θυμόν.

ού γάρ τι πρήξεις άχαχήμενος υίος έδρος,

ούδέ μιν άνστήσεις, πρίν και κακόν άλλο πάθησθα. 17) Nonnullos locos contulit Skutsch, Pauly-Wissowa s. v. , Consolatio" p. 939.

δοχεῖς τὸν "Αιδην σῶν τι φροντίζειν γόων καὶ παῖδ' ἀνήσειν τὸν σόν, εὶ θέλεις στένειν; | παῦσαι. Idem p. 105 F hoc Philemonis comici poetae (fragmenti auctorem, quem Plutarchus silentio tegit, praefixit Stob. flor. CVIII 1) fragmentum asservavit (fr. 73 Kock):

εὶ τὰ δάχρυ' ἡμὶν τῶν χαχῶν ἡν φάρμαχον, ἀεί θ' ὁ χλαύσας τοῦ πονεῖν ἐπαύετο, ἡλλαττόμεσθ' ἄν δάχρυα, δόντες χρυσίον. νῦν δ' οὐ προσέχει τὰ πράγματ' οὐδ' ἀποβλέπει εἰς ταῦτα, δέσποτ', ἀλλὰ τὴν αὐτὴν όδὸν, ἐάν τε χλάης, ἄν τε μὴ, πορεύεται.

Philemoni oculis obversatum esse videtur Sophoclis quoddam fragmentum apud Stob. flor. CXXIV 17 servatum (fr. 513 Nauck²): 'Αλλ' εἰ μὲν ἦν πλαίουσιν ἰᾶσθαι παπὰ

καὶ τὸν θανόντα δακρύοις ἀνιστάναι, ὁ χρυσὸς ήσσον κτήμα τοῦ κλαίειν ἂν ήν. νῦν δ' ὧ γεραιέ, ταῦτ' ἀνηνύτως ἔχει, τὸν ἐν τάφφ κρυφθέντα πρὸς τὸ φῶς ἄγειν. κάμοὶ γὰρ ἄν πατήρ γε δακρύων χάριν ἀνῆκτ' ἄν εἰς φῶς.

Item Seneca homines dehortatur, ne lacrimis et luctu se ipsi vexent, quia nil prosit. Sen. cons. ad Marc. VI 1—2: 'Si fletibus Fata vincuntur, conferamus; eat omnis inter luctus dies, noctem sine somno tristitia consumat... Sed si nullis planctibus defuncta revocantur, si sors immota et in aeternum fixa nulla miseria mutatur, et mors tenuit, quicquid abstulit, desinat dolor, qui perit'. — Similiter XXI 6: 'eunt via sua fata nec adiciunt quicquam nec ex promisso semel demunt; frustra vota ac studia sunt: habebit quisque, quantum illi dies primus ascripsit'. Etiam saepius Seneca hanc sententiam profert: conf. epist. 77, 12; cons. ad Polyb. II 1 et IV 1. Quibus cum locis conferas:

[Bch. 389] 'nam nulli fas est, votis excedere fata'.

[Bch. 147] 'nec valuere preces, quas fuderat anxia caras'.

[Bch. 1225] 'nec valuere preces, sed vis major agit mortis' 18).

<sup>18)</sup> Etiam nonnullos locos ex carminibus consolatoriis sumptos afferam [Cons. ad Liv. 427]: 'Supprime iam lacrimas, non est revocabili sistis, | quem semel umbrifera navita lintre tulit'. — [Prop. IV 11, 2]

§ 24. Ne divitiis quidem vel donis homo Mortem corrumpere potest:

[Bch. 1202] 'orbem sub leges si habeas dum vivis, ad Orcum quid valet? hic nulla est divitis ambitio'.

[Bch. 1494] 'nudus natura fueras a matre creatus nudus eris 19). obitis gratia nulla datur'.

Similis sententia in his graecis titulis AP VII 286 (Antipatris Thessalonicensis): οὐδέ τί σε κτεάνων ἐρρύσατο. — AP VII 740, Leonidae epigr. affert Mallet quaest. Prop. p. 59.

[Kb. 141] άρπακτης 'Αίδης οὐκ ἄνσχετο δῶρα δέχεσθαι οὐδὲ κλύειν ἰκέτου Τισαμενοΐο πατρός.

καὶ σὺ γὰρ συμβαίνεσκες ἀταρπιτὸν εὐρώεσσαν. πείθεσθαι δώροις οὐ πρέπει ἀθανάτους.

Quam sententiam iam antiquis temporibus notam fuisse, ostenditur talibus locis, quales sunt Aeschyli Niobes fr. 161 Nauck<sup>2</sup>:

Μόνος θεῶν γὰρ Θάνατος ο ὑ δ ώ ρ ω ν ἐ ρ ᾳ οὕτ' ἄν τι θύων οὕτ' ἐπισπένδων ἄνοις · οὐ βωμός ἐστιν, οὐδὲ παιωνίζεται · μόνου δὲ πειθὼ δαιμόνων ἀποστατεῖ.

vel Menandri Κυβερνήτου (Mein. IV 156) supra p. 569 laudati; vel Simonidis fr. 39 (Bergk<sup>4</sup>); vel Phocylidis ap. Stob. flor. CXVIII 9.

Hanc sententiam ut cynicis doctrinis accommodatissimam praecipue a cynicis philosophis frequentatam fuisse, non mirum est (Lucian. Char. 17 etc.). Nam illi philosophi imprimis id spectaverunt, ut virtutem αὐτάρκη esse neque divitiis egere ostenderent. Immo pauperum hominum sortem laudibus extulerunt atque demonstrare studuerunt pauperem hominem divite beatiorem esse. Quam argumentationem etiamnunc ex Teletis reliquiis cognoscere licet, in quibus praeter alia unum caput exstat, quo paupertas et divitiae contendentes inducuntur.

§ 25. Cum nullo modo di inferi ad misericordiam commoveantur, manifestum est, neminem mortuorum hominum in vitam redire posse; quae sententia crebro pronuntiatur:

<sup>&#</sup>x27;panditur ad nullas ianua nigra preces'. — [Horat. c. I 24, 15] 'num vanae redeat sanguis imagini | quam virga semel horrida | non lenis precibus fata recludere, | nigro compulerit Mercurius gregi?'

19) In mentem venit Job. I 21 (Boehme).

[Bch. 1212] 'crudeles divi, Stygias quicumque paludes incolitis, nulli qua datur ire retro'.

[Bch. 1504] 'quae (scil. mors) ad domus trahet invidas Averni, . . . unde fata negant redire quemquam'.

qui versus haustus est ex Catulli c. III 12: 'qui nunc it per iter tenebricosum illuc, unde negant redire quemquam'. Similiter Cicer. Tuscul. I 42, 101: 'Sed quid duces et principes nominem, cum legiones scribat Cato saepe alacres in eum locum profectas, unde redituras se non arbitrarentur?' Eadem sententia significatur his graecis titulorum versibus:

[Kb. 244] Φερσεφόνας δ' άδίαυλον ύπο στυγερον δόμον ήλθον.

[Kb. 368] καὶ γή σε κατέχει καὶ ἀνέκβατος ὅρμος ἔδησεν.

[Κb. 566] πονηρέ δαίμον, ος τον ξμπαλιν

οί νόστον οὐχ ἔχλωσας, ὥσπερ ἤλπισε 20).

§ 26. Solacium, quod inest in ea sententia, cuius varias conformationes modo exemplis collectis circumspeximus, eo augetur, quod disertis verbis defuncti hominis sors cum aliorum hominum sorte comparatur; nam luctus aliorum exemplis lenitur, id quod compluries in Consolationibus affertur; velut Senec. cons. ad Polyb. I 4: 'Maximum ergo solacium est cogitare id sibi accidisse, quod ante se passi sunt omnes, omnesque passuri'. Sim. Senec. ep. 77, 12; Cic. Tusc. III 24, 58. Eurip. fr. 332, 3 (Nauck²): βλέπουσα δ΄ εἰς τὰ τῶν πέλας κακὰ | ῥάων γένοι' ἄν. Apollonii ap. Stob. flor. CXXIV 37: Τὸ λυπούμενον ἀλλοτρίοις κακοῖς παραμυθοῦ. Aeschyl. Spt. 263.

Quae cum ita sint, haec sententiae forma exsistit: Non ego solus, sed omnes homines moriuntur. Haec sunt exempla: [Bch. 1341] 'teque, optima mater, peto ereptum . . ne doleas: non tibi nunc primum lux mea raptus ero'.

Conferendum est Senec. de rem. fort. 2, 3: 'Morieris: Nec primus nec ultimus, multi me antecesserunt, omnes sequentur'. Senecam hausisse putes ex Euripide, qui sic scribit:

[Alcest. 416] "Αδμητ', ἀνάγχη τάσδε συμφοράς φέρεινο οὐ γάρ τι πρῶτος οὐδὲ λοίσθιος βροτῶν γυναικὸς ἐσθλῆς ἤμπλαχες.

et [Alcest. 905] τλάθ', οὐ σὺ πρῶτος ἄλεσας. Saepius autem haec sententia expressa est formula: "non hoc tibi soli":



<sup>20)</sup> Exempla ex graecis literis sumpta contulit Mallet l. l. p. 60.

[Bch. 970] 'namque dolor talis non nunc tibi contigit uni'. Item Bch. 971 et 823. — [Bch. 1240] 'non ego solus obi'. Simillimi sunt Euripidis versus, quos Plutarchus servavit (cons. ad Apoll. 110 D = fr. 454 Nauck\*):

τεθνάσι παίδες ο ἀ κ ἐ μ ο ὶ μ ό ν η βροτῶν, οὐδ' ἀνδρὸς ἐστερήμεθ', ἀλλὰ μυρίαι τὸν αὐτὸν ἐξήντλησαν ὡς ἐγὼ βίον.

vel Soph. Electr. 289 sq.; 153 sq., vel Euripidis Inus frg. 418 (Nauck<sup>2</sup>).

Illud σὐα ἐμοὶ μόνη vel σὐ σὺ μόνη in Consolationibus vim loci communis obtinuisse, Cicero in Tuscul. III 33, 79 confirmat: 'Ne illa quidem firmissima consolatio est, quamquam et usitata est et saepe prodest: "Non tibi hoc soli". Prodest haec quidem, ut dixi, sed nec semper, nec omnibus'.

Illis latinis titulis respondet [Kb. 339]: εἵμαρτο πᾶσιν, οὐχὶδ' ἐμοὶδὲ μόνον.

Comparatio etiam his titulis inest:

[Bch. 1293] 'hic erit et nobis una aliquando domus'.

[Bch. 513] 'et vos venietis ibidem'. A P VII 342 (inc. auct.):

Κάτθανον, άλλὰ μένω σε μενεῖς δέ τε καὶ σύ τιν' ἄλλον.

[Kb. 654] subscriptum: εὐψύχι · κάμὲ μένει τὸ θανείν.

[Hoffmann 25] καὶ σὲ μένει θάνατος. Conf. Eurip. Protesilai ap. Stob. flor. CXXIV 8: Πέπονθεν οἰα καὶ σὲ καὶ πάντας μένει.

§ 27. Interdum hominum privatorum morti magnorum regum mortalitatem opponi in titulis latinis videmus:

[Bch. 970] 'haec eadem et magnis regibus acciderunt'. Item Bch. 971, 12—15. [Bch. 1068]: 'hoc etiam multis regibus hora tulit'.

Mirum esse videtur Caesarum temporibus ex regum mortalitate solacium homines petivisse. Conemur igitur hanc consolandi rationem declarare! Ac circumspicientibus nobis in graecis titulis sepulcralibus similia occurrunt, ubi etsi non ex regum, tamen ex heroum mortalitate solacium homines petere legimus <sup>21</sup>).

<sup>21)</sup> duobus titulis exceptis, ubi non παίδες μαπάρων, sed in altero titulo βασιλείς, in altero ἄνακτες opponuntur hominibus privatis. [Kb. mus. rhen. XXXIV, 183]: τίς ἀπλήστου πένθεος ώφελίη; | τέτλαθι καὶ γάρ

[Κb. 298] της ἐπ' ἐμοὶ λύπης παραμύθιον ἐμ φρεσὶ θέσθε τούτον καὶ μακάρων παίδες ένερθεν έβαν. Kb. m. rh. XXXIV 190: θαρσεῖτον, δύο παΐδε τεθνηκότε· κα! Διὸς υίώ.

AP VII 8 (Antipatris Sidonii):

τί φθιμένοις στοναχεύμεν ἐφ' υίάσιν, άνίκ' άλαλκεῖν τῶν παίδων "Αιδαν οὐδὲ θεοῖς δύναμις.

[Kb. 191] άλλὰ τί θαθμα; | καὶ Θέτις 22) Αἰακίδην κλαύσεν ἀποφθίμενον 23). Quo cum titulo conferas Consol. ad Liv. 433:

'Contigit hoc etiam Thetidi: populator Achilles

Iliaca ambustis ossibus arva premit'.

Mortalitate heroum et τῶν παίδων θεῶν maestis superstitibus solacium praebere, τόπος rhetorum fuit, id quod ostendit Menander p. 414, 2 Sp.: καὶ φιλοσοφήσαι δὲ ἐπὶ τούτοις ούκ ἀπειρόκαλον καθόλου περί φύσεως ἀνθρωπίνης, . . . καί ζτι ήρωες και θεών παιδες οὐ διέφυγον. Quodsi quaerimus, quid tandem apud Romanos illis μακάρων παισίν respondeat, nihil tale Romanos nosse inveniemus. Itaque Seneca quamquam graecis fontibus usus deorum mortalitate Marciam consolatur 24), tamen illas res esse fabulas disertis verbis notat. Nam quod dicit cons. ad Marc. XV 1: 'Quid aliorum tibi funera Caesarum referam? quos in hoc mihi videtur interim violare fortuna, ut sic quoque generi humano prosint, ostendentes, ne eos quidem, qui dis geniti deosque genituri dicantur, sic suam fortunam in potestate habere quemadmodum alienam', hoc non ad deos superos, sed ad Caesares pertinet, qui etiam vivi dis geniti dicebantur et ut dei celebrabantur. Facile igitur

άνακτες άμειδήτω ποτέ πένθει | χύρσαντες τοίης άλγος έχουσ' όδύνης. et [Kb. 502, 17] ής δ' ελαχέν τις | μοίρης, ταύτην εκτελέσει και γάρ

<sup>22)</sup> Thetidis exemplum in hoc contextu identidem allatum est; hos locos collegit Skutsch l. l.: Ps. Dionys. p. 30, 10 Us. — Ovid. am. III 9, 1. — Dio Chrys. Melanc. B 12. — Statius silv. V 1, 35. — Plaut.

Trucul. 730.

23) lam Mallet l. l. p. 65 monuit exemplis ex mythologia petitis saepissime solacium mortuis vel propinquis ab epigrammatum poetis praeberi, omnesque quodam modo praeivisse Homerum in verbis illis Achillis notissimis Φ 108 sqq.: οὐχ ὁράτς — μοῖρα πραταιή, quo cum loco Mallet confert Σ 117 sqq.: οὐδὲ γὰρ...

24) Senec. cons. ad Marc. XII 4: 'Senserunt ista magni duces, sen-

serunt principes; ne deos quidem fabulae immunes reliquerunt, puto, ut nostrorum funerum levamentum esset'.

perspicimus, qua de causa Romani non heroas in titulorum illis locis attulerint. Cur autem reges in partes vocant, non Caesares, vel 'magnos duces', vel 'principes', ex quorum mortalitate Seneca I. l. solacium petit? Res mira explicatur, si Romanos ut in ceteris titulorum sententiis ita etiam in his titulis graecis fontibus abusos esse existimamus. Putandum enim est, praeter ηρωας et μακάρων παίδας etiam reges in partes vocatos esse, quorum mortalitate hominibus privatis solacium praeberetur. Nam nemo nescit, et reges Persarum et praecipue Croesum, regem Lydiae, in graecis literis exempla potentiae et opum et divitiarum saepe nominatos esse, ita ut in proverbii paene consuetudinem venerint (Lucian. Char. 9 sqq.). Quodsi Romani quamquam Caesaribus parebant, tamen non Caesares sed reges graecorum exemplarium in suum usum contulerunt, hoc firmissimum argumentum est, quantopere Romani a Graecis pendeant. Profecto autem graecos fontes exstitisse, in quibus etiam ex regum mortalitate privati homines solacium petierunt, non solum illo titulo probatur, quem supra p. 577 adn. 21 (καὶ γὰρ βασιληες) attuli, sed etiam Consolationibus latinis, quae ipsae ex graecis fontibus fluxerunt. Velut Senec. cons. ad Pol. XI 4: 'Tota cum regibus regna populique cum gentibus tulere fatum suum: omnes, immo omnia in ultimum diem spectant'. - Vel Horatii c. II 14, 10: 'scilicet omnibus, | quicunque terrae munere vescimur, | enaviganda, sive reges | sive inopes erimus coloni'. In eodem contextu Croesi regis exemplum affertur [Prop. III 18, 27]:

'Nirea non facies, non vis exemit Achillem, Croesum aut Pactoli quas parit umor opes'.

Imprimis autem conferas locum quendam Lucretii, qui in ultima tertii libri parte, ut mortis metum tolleret, solacia ex Consolationibus graecis hausta contulit. Dicit igitur III 1025:

'inde alii multi reges rerumque potentes occiderunt magnis qui gentibus imperitarunt'. quibus verbis Lucretius exemplum adiungit Xerxis, magni Persarum regis 25).

0700/1

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup>) Exemplum Xerxis (III 1027—1033) hausit Lucretius ex eodem fonte, quo Ps.-Plutarchus usus est, qui (cons. ad Apoll. 110 E) hoc fragmentum poetae nescio cuius affert: ποῦ γὰρ τὰ σεμνὰ κεῖνα, ποῦ δὲ Λυ-

Quodsi illos 'reges', qui in titulis offendunt, ex hoc loco Lucretii vel ex eius fonte sumptos esse putamus, alia etiam difficultas solvitur. Legimus enim in titulo 1068:

'hoc etiam multis regibus hora tulit'.

Ad vocem 'multis' Kaibel (in Hermae vol. XXXV p. 570) adnotat: "satis inepte 'multis' pro 'magnis' scriptum". At etiam Lucretius habet illud 'multi reges' et ex Lucretio vel eius fonte 'multos reges' in titulum pervenisse non temere colligere videmur, praeterquam quod ne aliis quidem titulis et graecis et latinis illud 'multi' in eodem contextu usurpatum deest <sup>26</sup>).

Sed pergamus! Jam quaeritur, cur tandem hominibus nulla spes sit mortis effugiendae. Atque hanc quoque rem tituli explicant.

§ 28. Opinio enim apud veteres divulgata fuit, homines vitam a natura accepisse non propriam, sed mutuam; nihil nisi usum vitae fructumque hominibus esse datum. Qua re debitum aequo animo persolvendum esse, ubi creditor repeteret. Haec sententia, vitam esse quasi debitum quoddam a natura mutuum datum, in titulis latinis loci communis vim obtinet <sup>27</sup>). Proficiscor ab iis titulis, in quibus translatio et imago creditoris debitorisque plane perspicitur:

[Bch. 1001] 'quod quaeritis, id repetitum abstulit iniustus creditor ante diem'.

[Bch. 1341] 'reddere me cautum fuit'.

[Bch. 183] 'Usurae vitae sortem Morti reddidit'.

quem versum Buech. sic interpretatur: 'usurae' genetivus videtur adpositus ad 'sortem' tamquam 'usuariam'.

δίης | μέγας δυνάστης Κροΐσος ή Εέρξης βαρύν | ζεύξας θαλάσσης αύχεν' 'Ελλησποντίας; | άπαντες "Αιδαν ήλθον και Λάθας δόμους.

20) Conferas [Bch. 1211] 'sed quoniam multi talem sensere dolorem' | desinite . . . me flere'. — AP VII 335 (inc. auct.): Πώλιτα, τλήθι πένθος, εύνασον δάκρυ. | πολλαί θανόντας είδον υίεις μητέρες. — AP VII, 481 (Philetae Samii): Τοχεο λύπας, | Θειόδοτε ' θνατοί πολλάκι δυστυχέες. — Item Sen. de rem. fortuit. 2, 3: 'Morieris: nec primus. nec ultimus: multi me antecesserunt...' — vel Eurip. fr. 1077 (Nauck²): Πέπονθας οία χάτεροι πολλοί βροτών.

109 De quo loco communi conferas: Gercke, Tirocinium philo-logum p. 55. — Buresch, Consolationum a Graecis Romanisque scriptarum historia critica p. 104 Anm. 3. — Wendland, Beitr. zur Gesch, der griech. Philos. u. Relig. p. 59. — Skutsch l. l.

Bene Hense hunc titulum refert ad Ciceronis Tuscul. I 93: 'At ea quidem dedit (scil. natura) usuram vitae tamquam pecuniae nulla praestituta die'. Cicero autem hunc locum hausisse videtur ex Crantoris Consolatione περί πένθους inscripta, praesertim cum etiam Plutarchus hanc sententiam simili forma proferat (cons. ad Apoll. 116 A): πρὸς γάρ τούς ούχ εύμαρως ἀποδιδόντας εἰχότως ἄν τις εἴποι έπελάθου ὅτι ταῦτ' ἔλαβες ἐπὶ τῷ ἀποδοῦναι;' τοῦτο δὴ τοίς θνητοίς ἄπασι συμβέβηχεν. ἔχομεν γὰρ τὸ ζῆν ὥσπερ παρὰ καταθεμένοις θεοίς έξ ἀνάγκης καὶ τούτου χρόνος οὐδείς έστιν ώρισμένος της ἀποδόσεως, ὥσπερ οὐδὲ τοῖς τραπεζίταις τῆς τῶν θεμάτων, ἀλλ' ἄδηλον πόθ' ὁ δοὺς ἀπαιτήσει. - Eadem imagine utitur p. 106 F: διὸ καὶ μοιρίδιον χρέος είναι λέγεται το ζην, ώς ἀποδοθησόμενον, δ ἐδανείσαντο ήμων οί προπάτορες. δ δή και εὐκόλως καταβλητέον κα άστενάχτως, ὅταν ὁ δανείσας ἀπαιτῆ. εὐγνωμονέστατοι γὰρ ὰν ούτω φανείημεν.

Non minus in Romanorum literis consolatoriis sententia frequentata est. Nonnulla exempla ex graecis scilicet fontibus sumpta afferam: Sen. cons. ad Polyb. X 4: 'Rerum natura tibi sicut ceteris fratres suos non mancipio dedit (cf. infra Lucretii l.), sed commodavit; cum visum est deinde, repetiit, nec tuam in eo satietatem secuta est, sed suam legem. Si quis pecuniam creditam solvisse se moleste ferat, eam praesertim, cuius usum gratuitum acceperit, nonne iniustus vir habeatur? Dedit natura fratri tuo vitam, dedit et tibi: quae suo iure usa, a quo voluit, debitum suum citius exegit. Eodem graeco fonte ac Seneca etiam Lucretius usus esse videtur, cum dicat III 971:

'vitaque mancipio nulli datur, omnibus usu'.

Eundem auctorem, quem Plutarchus et Cicero in locis supra ascriptis, sequitur Seneca in cons. ad Marc. X 1: 'nihil horum dono datur [conf. Plut. 116 A Euripidis versus (Phoen. 555) afferentem: τὰ χρήματα οὐα ἔδια κέατηνται βροτοί]... mutua accepimus. Usus fructusque noster est, cuius tempus ille arbiter muneris sui temperat (cf. Cic. et Plut.); nos oportet in promptu habere, quae in incertum diem data sunt, et appellatos sine querella reddere [cf. supra Plut.: δ (scil. χρέος)

δη καὶ εὐκόλως καταβλητέον καὶ ἀστενάκτως, ὅταν ὁ δανείσας ἀπαιτη]: pessimi debitoris est creditori facere convicium'. — Eadem sententia saepissime redit, e. g. Cons. ad. Liv. 369 sq. — Senec. de rem. fort. 2, 4 et 2, 1. — Cic. Tusc. III 17, 36. — Senec. cons. ad. Polyb. XI 3.

Jam ex his exemplis, quae cumulari possunt, apparet, hanc sententiam in Consolationibus pertritam fuisse. Pertrita fuit etiam in philosophia, quae dicitur, populari; id quod, praeterquam quod Seneca quoque inter populares philosophos numerandus est, cognosci potest ex Epicteti enchiridii c. XI: Μηδέποτε ἐπὶ μηδενὸς εἴπης ὅτι 'ἀπώλεσα αὐτό', ἀλλ' ὅτι 'ἀπέδωκα'. τὸ παιδίον ἀπέθανεν; ἀπεδόθη. ἡ γυνὴ ἀπέθανεν; ἀπεδόθη. 'τὸ χωρίον ἀφηρέθην'. οὐκοῦν καὶ τοῦτο ἀπεδόθη. 'ἀλλὰ κακὸς ὁ ἀφελόμενος'. τί δὲ σοὶ μέλει, διὰ τίνος σε ὁ δοὺς ἀπήτησε; μέχρι δ'ὰν διδῷ, ὡς ἀλλοτρίου αὐτοῦ ἐπιμελοῦ, ὡς τοῦ πανδοχείου οἱ παριόντες. — Vel cap. XIV: 'Εὰν θέλης τὰ τέκνα σου καὶ τὴν γυναῖκα καὶ τοὺς φίλους σου πάντοτε ζῆν, ἡλίθιος εἰ. τὰ γὰρ μὴ ἐπὶ σοὶ θέλεις ἐπὶ σοὶ εἰναι καὶ τὰ ἀλλότρια σὰ εἰναι.

Hi autem omnes scriptores et consolatorii et philosophi ex antiquis literis hauserunt. Conferas Axiochi p. 367 B: κὰν μή τις θᾶττον ὡς χρέος ἀποδιδῷ τὸ ζῆν, ὡς ὁβολοστάτις ἡ φύσις ἐπιστᾶσα ἐνεχυράζει τοῦ μὲν ὄψιν, τοῦ δὲ ἀκοήν. Praesertim apud tragicos poetas sententiae nostrae haec forma saepe occurrit 28) [Soph. Electr. 1173]: πᾶσιν γὰρ ἡμῖν τοῦτ' ὀφείλεται παθείν. Simillime Aristophanes ap. Stob. flor. CXVIII 16. — Soph. Philoct. 1421. — Eurip. Alc. 419. — Alc. 782 (quem locum etiam Plut. cons. ad Apoll. 107 C in suum usum contulit). — Androm. 1271 sq. — Eiusdem fr. 10 (Nauck²). Sepulcralium carminum antiquissimum exemplum exstat epigramma quoddam Simonidis [AP X 105]: θανάτῳ πάντες ὀφειλόμεθα 29).

Ab his duobus fontibus, Consolationibus et Simonidis epigrammate, omnes posteriores conformationes sententiae pendere

<sup>29</sup>) Horatio ante oculos locus versatus est a. p. 63: 'Debemur morti nos nostraque'.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup>) Nauck ad Soph. Electr. 1173 exempla collegit. — Rohde, Psyche<sup>2</sup> II, 199 Anm. 2.

videntur. Nunc ad enumerandos ipsos titulos, quos fontium ordine disponam, transeo:

I. Ex Consolationibus fluxerunt hi:

[A. Koerte, Kleinasiat. Stud. VI p. 411 Nr. 20]

πληρώσας τὰ ἔτη, ἄπερ θεὸς ὥρισεν αὐτῷ,

ἐπτελέσαντα δάνος ὅπερ πᾶσι δάνιόν ἐστιν.

[Kb. 387] τὸ δ'ὀφειλόμενον ἀπέδωκα τη φύσει τέλος.

Cf. Plut. et Cic. l. l. — Vocis τέλος significatio fluctuat inter 'pecuniam' et 'finem vitae'.

[Κb. 613] πνεῦμα λαβὼν δάνος οὐρανόθεν τελέσας χρόνον

ανταπέδωκα.

[Kb. 642, 7] ἀλλὰ νεκρωθεὶς τὴν ψυχὴν ἀπέδωκεν ἐς ἀέρα. AP VII 732 (Theodoridis): ἐκτίσων ᾿Αίδη χρεῖος ὀφειλόμενον. [Orelli inscr. 3453] 'debitum naturae persolvit'.

Sententia a Christianis recepta usque ad medium aevum in titulis sepulcralibus locum tenuit. [Monum, Germ. I p. 344 Alcuini c. 113, 21]: 'languidus aegrotus solvebam debita donec | atque artus anima liquerat ipsa suos'.

Bch. 183. 1001. 1341 (supra p. 578 commemorati). [Bch. 713 (tit. christ.)] 'hic sua restituo terrae mihi credita membra'.

[Bch. 1327] 'quod dedit, id repetit natura, non quia peccat'. conf. Senec. l. l.). [Bch. 185] 'proprium est nihil'. Cf. Plut. cons. ad Apoll. 116 A Euripidis versum afferentem:

τὰ χρήματα οὐκ ίδια κέκτηνται βροτοί.

[Bch. 509] 'noluerunt superi, cito reddidit vitam nefandis.'

[Bch. 1076] 'per luctus reddidit ipsa animam'. [Bch. 471]: 'et Luria reddita Morti'. Conf. Eleg. in Maec. I 135: 'nunc redditur umbris'. Vox reddendi (scil. vitam) in titulis saepe occurrit, conf. Bch. 464, 1. 422, 1. 386, 6. 656, 7 (tit. christ.) 30).

II. Ex Simonidis epigrammate fluxerunt hi tituli: Append. AP 122 (inc. auct.):

'Απλήρωτ' 'Αίδα, τί με νήπιον ήρπασας έχθρῶς; τί σπεύδεις; οὔ σοι πάντες όφειλόμεθα; quod distichon ad verbum iteratur Kb. 576—578.

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup>) Etiam in medii aevi carminibus sepulcralibus hic loquend usus redit [Monum. Germ. I Bonifatii c. VIII 1]: tumba . . | reddendum quandoque tenet laudabile corpus.

[Kb. 367] ή (scil. Πλούτωνι) χωρίς μακάρων πάντες όφειλόμεθα.

[Kb. 240] ήλυθες . . . τὰν ζωοίς οἶμον ὀφειλόμενον.

AP VII 26 (Antipatris Sidonii): τοῦτον ὑποίσω

τὸν γενεή μερόπων χῶρον ὀφειλόμενον.

AP VII 459 (Callimachi) = Wilam. ep. XVI: ή δ' ἀποβρίζει | ἐνθάδε τὸν πάσαις ὅπνον ὀφειλόμενον. — ὅπνος ὀφειλόμενος redit AP VII 219, 4.

[Kb. 132, 3 = 589, 3] κείμαι τῷ θανάτφ μηδὲν ὀφειλόμενος.
 [Bch. 1120] 'Telephus hac sede Jucunda Pothusque quiescent, debita cum fatis venerit hora tribus'.

Cf. Propert. I 19, 2: 'Nec moror extremo debita fata rogo'. Vel Ovid. met. X 32: 'Omnia debentur vobis (scil. fatis)'.

Ex Consolationum et Simonidei epigrammatis formis conflatus videtur hic titulus: [Bch. 693 (tit. christ.)] 'reddidi nunc domino rerum debitum communem omnibus olim' 31).

Palladae epigramma AP XI 62, quamvis simile sit Simonideae formae, tamen recta via non ex illa sed ex Eurip. Alc. 782 sqq. paene transscriptum est 32), id quod duos locos comparans facile perspicies.

[Palladae epigr.] Πασι θανείν μερόπεσσιν ὀφείλεται, hic versus Simonideae conformationis speciem prae se fert; sed pergit Palladas ita: οὐδέ τις ἐστίν

αύριον εἰ ζήσει θνητὸς ἐπιστάμενος.
τοῦτο σαφῶς, ἄνθρωπε, μαθὼν εὕφραινε σεαυτόν,
λήθην τοῦ θανάτου τὸν Βρόμιον κατέχων
τέρπεο καὶ Παφίη τὸν ἐφημέριον βίον ἕλκων.
τἄλλα δὲ πάντα Τύχη πράγματα δὸς διέπειν.

quo cum epigrammate conferas Euripidis Alc. 782 sqq.:

βροτοίς ἄπασι κατθανείν ὀφείλεται Pall. 1.
κοὐκ ἔστι θνητῶν ὅστις ἐξεπίσταται Pall. 2.

<sup>82</sup>) Hanc observationem praeoccupasse video lacobsium.

5

Romanorum literis. Conferas Senec. rem. fortuit. 2, 8: 'Morieris: Immo carnis tributum naturae debitum persolves'. — Cornel. Nep. de regg. I 5: 'ex his duo eodem nomine morbo naturae debitum reddiderunt'. — Hygini fab. 26: 'debitum naturae persolvit'.

ταῦτ' οὖν ἀχούσας καὶ μαθὼν ἐμοῦ πάρα εὖφραινε σαυτόν, πῖνε, τὸν καθ' ἡμέραν βίον λογίζου σόν, τὰ δ'ἄλλα τῆς Τύχης. Pall. 6. τίμα δὲ καὶ τὴν πλεῖστον ἡδίστην θεῶν Κύπριν βροτοῖσιν.

Palladas Euripidis trimetros in hexametros versus vertit, qua de causa Euripidis verba paulum mutavit.

§ 29. Supra nonnullos Consolationum locos percensentes vidimus, naturam repetere debitum, quando ei libeat, 'nulla certa praestituta die'; aut maturos aut immaturos homines a morte auferri. Haec res plus quam semel illustratur imagine ex natura evanescente sumpta 33): Ut arborum fructus aut maturi aut immaturi cadunt, ita etiam homines moriuntur, ut naturae libet [Bch. 1490]:

'Quo modo mala in arbore pendent, sic corpora nostra: aut matura cadunt aut cito acerba ruunt'.

[Bch. 465] 'res hominum sic sunt ut citrea poma: aut matura cadunt, aut immatura leguntur'.

Sim. Bch. 1543. — Etiam Seneca hominum mortem cum pomis cadentibus comparat (rem. fortuit. 13, 1): 'Amisi liberos: Stultus es, qui defles mortem mortalium. Quid istic aut novum aut mirum est?... Quid, si infelicem voces arborem, quod stante ipsa cadunt poma?'

[Bch. 1489] 'Aspice quam subito marcet quod floruit ante, aspice quam subito, quod stetit ante, cadit'. Conf. Plin. nat. hist. XXI 1. [Bch. 216] 'semissem anni vixit et dies octo, | rosa simul florivit et statim periit'.

Haec imago naturae evanescentis etiam apud Christianos frequens fuit. Nam Christianis huius translationis exempla non solum in titulis Romanorum, sed etiam in literis sanctis exstabant. Velut hi versus: [Mon. Germ. I p. 350 Alcuini c. 123, 15]: 'ut flores pereunt vento veniente minaci,

sic tua namque, caro, gloria tota perit'.
quamquam similes illis latinis titulis sunt, tamen non ex illis fluxerunt, sed ex psalmo 103 vv. 15—16: 'Ein Mensch ist in seinem Leben wie Gras, er blühet wie eine Blume

<sup>&</sup>lt;sup>83</sup>) Ad hunc locum communem nonnulla contulit: Mallet, quaestiones Propertianae p. 30 sq.

auf dem Felde; wenn der Wind darüber geht, u. s.w.'
In graecis titulis sepulcralibus haec sunt cognata:

[Kb. 147] οἶα δὲ φύλλα ζῶσι βροτῶν γενεαὶ ταχυμοίρων. cuius versus archetypum est illud praeclarum Homeri Z 146 sq.: οῖη περ φύλλων γενεὴ, τοίη δὲ καὶ ἀνδρῶν.

Eadem imago adhibita est Φ 464 (conf. Plut. ad Apoll. 104 F).

[Kb. 538] οία δὲ δένδρου

κλών νῦν ἐκλάσθης ἔκτομος εἰς ᾿Αίδαν.

§ 30. Quia vita hominum naturae vel morti debetur, mortem ab origine pendere manifestum est; nam aequum est, creditorem ea repetere, quae mutua dedit. Itaque mortem hominum cum eorum ortu arcte coniunctam esse, variis modis expressum in titulis legimus. Sed priusquam singulos titulos enumeramus, de origine ac fonte sententiae paucis disserendum est.

In diversis philosophiae scholis sententiam nostram offendimus. Ac primum quidem in Epicuri philosophia exstabat, id quod cognoscitur ex Metrodori fr. 53 (A. Koerte) = Stob. flor. XVI 20: Μητρόδωρος· Ετοιμάζονταί τινες διὰ βίου τὰ πρὸς τὸν βίον ὡς βιωσόμενοι μετὰ τὸ λεγόμενον ζην οὐ συνορῶντες ώς πάσιν ήμεν θανάσιμον έγκέχυται τὸ τῆς γενέσεως φάρμακον. quod placitum proficiscitur ab Epicuro [Codex gnomol. Palat. 129 fol. 23 I 10 (= A. Koerte sub fr. 53)]: Έπικούρου Πασι θανάσιμον εγκέχυται τὸ τῆς γενέσεως φάρμαχον. Ab Epicuro amico etiam Menander hanc sententiam accepit eamque in suum usum contulit [Menand. fr. 281 (FCG IV 293 M.)]: ἐπὶ τοῦτ' ἐγένοντο πάντες, ἐνθάδ' ηξομεν. Eodem modo ratiocinati sunt populares philosophi et cynici et stoici, ut mortem malum non esse comprobarent. Velut Teletis περὶ ἀπαθείας p. 46 (Hense): "ἀπογέγονεν ό φίλος, χαὶ γὰρ γέγονεν". σὸ δέ, ὅτι μὲν ἀπογέγονεν ακληρείν οίει, ὅτι δὲ ἐγένετο οὐκ εὐκληρείν κτλ. - Epict. Dissert. II 5, 12: εἰδως ὅτι τὸ γενόμενον καὶ φθαρήναι δε ί. οὺ γάρ εἰμι αἰών, ἀλλ' ἄνθρωπος, μέρος τῶν πάντων ώς ὥρα ἡμέρας. Quantum apud stoicos philosophos sententia valuerit, praecipue Seneca testificatur, qui ea iterum ac saepius in Consolationibus abusus est. In Consolationes autem iam multo ante Senecam recepta vim loci communis obtinuit. Ex

Int Mi

ipsis autem Consolationibus plerumque tituli sepulcrales hauserunt; qua de causa titulos et Consolationes coniunctos consideremus:

[Bch. 1489] 'nascentes morimur, finisque ab origine pendet'. qui titulus fluxit ex talibus, qualia sunt haec: [Senec. rem. fortuit. 2, 1] 'Morieris: Hac condicione intravi, ut exirem'. — Senec. rem. fortuit. 2, 5: 'Morieris: ad hanc condicionem cuncta gignuntur'. — Cicer. ep. ad fam. V 16, 2: 'Est autem consolatio pervulgata quidem illa maxime, quam semper in ore atque in animo habere debemus, homines nos ut esse meminerimus ea lege natos, ut omnibus telis fortunae proposita sit vita nostra neque esse recusandum, quominus ea qua nati sumus condicione vivamus, neve tam graviter eos casus feramus, quos nullo consilio vitare possimus . . .' — Sim. Cic. Tusc. I 93; III 59; Ps. Dionys. p. 25, 10 Us.; Senec. Apocol. 3; cons. ad Marc. XVII 1.

[Bch. 1041] 'Fata animam dederant, fataque eadem negant'.

[Bch. 1021] 'hanc tibi nascenti fata dedere domum'.

[Bch. 1533, 4] 'quem (scil. terminum) mihi nascenti quondam Parcae cecinere'.

cum quibus titulis conferas Senec. rem. fort. 2, 2: 'nascenti mihi protinus natura posuit hunc terminum'. — vel cons. ad Marc. X 5: 'Si mortuum tibi filium doles, eius temporis, quo natus est, crimen est; mors enim illi denuntiata nascenti est; in hanc legem natus est, hoc illum fatum ab utero statim persequebatur'. — Senec. ep. 120, 14: '.. et scit in hoc natum hominem, ut vita defungeretur'. — Senec. ad Polyb. XI 2: 'ego cum genui, tum moriturum scivi ... huic rei sustuli. Omnes huic rei tollimur; quisquis ad vitam editur, ad mortem destinatur' 34).

[Bch. 1222] 'invida nascenti Lachesis fuit'.

<sup>34)</sup> Haec sunt verba ex Ennii Telamone sumpta, id quod apparet ex Cicerone, qui Tuscul, III 28 Ennii verba affert (cum Tusc. III 28 conf. Tusc. III 58): 'Ego cum genui, tum morituros scivi et ei rei sustuli'. Teste Cicerone (cum Tusc. III 30 conf. Tusc. III 58) iam Anaxagoram nuntiata morte filii dixisse ferunt: 'Sciebam me genuisse mortalem'. Quod dictum Alexandrini nescio cuius fictam et commenticiam fabulam esse, vel inde apparet, quod eadem verba etiam Xenophontem nuntiata Grylli filii morte protulisse tradit Diog. Laert. II 55: ἄδειν θνητὸν γεγεννηκώς.

[Preger inscr. metr. 235):

Δάκρυα μὲν Ἑκάβη τε καὶ Ἰλιάδεσσι γυναιξίν

Μοϊραι ἐπέχλωσαν δὴ τότε γεινομέναις.

obversabatur fortasse Homeri Y 128, quem versum Plutarchus (cons. ad Apoll. 118 A) affert:

γεινομένω ἐπένησε λίνω, ὅτε μιν τέχε μήτηρ.

Alia sententiae forma haec est: [Bch. 1567] 'cui contigit nasci, instat et mori' 35). Fluxit ex Senec. ep. 99, 8: 'omnes eadem condicio devinxit: cui nasci contigit, mori restat' (conf. Hosium l. l.). Similia sunt Senec. cons. ad Marc. XV 4; rem. fort. 2, 6; Stat. silv. II 1, 218.

§ 31. Quae cum ita sint, mors non poena hominibus est, sed lex naturae:

[Bch. 1567] 'mors etenim hominum natura, non poena est'. [Bch. 756] 'non vitium mors, consuetudo propria natis'.

Bch. 1567 haustum est ex Senecae rem. fort. 2, 1: 'Morieris: Ista hominis natura est, non poena' (conf. Hosium l. l.). Quae sententia apud Senecam frequens est: Senec. epigr. I 7 (PLM IV 1 Baehrens); cons. ad Helv. XIII 3; quaest. nat. VI 32, 12. — Bch. 507.

Mortem secundum certam naturae legem homines vocare, his titulis inest: [Hoffm. Syll. 88]

πάντων ανθρώπων νόμος έστι κοινός το αποθανείν.

[Bch. 1021] 'mortua cum fueris, fati quod lege necesse est'. [Bch. 436, 14] 'sisti quae (scil. lex perennis) cunctos iubet ad vadimonia mortis'.

[Bch. 432] 'Vota supervacua fletusque et numina divum naturae leges fatorumque arguit ordo'.

qui versus sic sunt intellegendi: Nihil prosunt vota fletus di adversus naturae leges fatorumque ordinem (Buech.).

Eadem sententia profertur in Cons. ad Liv. 360:

'Omnia sub leges mors vocat atra suas'.

§ 32. Alio etiam modo in titulis ortus hominum eorumque mors conferuntur. Cum enim corpora hominum terrena sint postque mortem rursus in terram commutentur, Terra vel Tellus hominum mater dicitur, qua re haec sententia efficitur:

<sup>35)</sup> conf. Hosium in mus. rhen. XLVII 463.

Terra, quae genuit homines, eadem mortuos in gremium suum recipit. Haec sententia non ex latinis Consolationibus sed recta via ex graecis titulis sepulcralibus hausta esse videtur. Haec sunt exempla:

[Bch. 809] 'Mater (i. e. Terra) genuit, materque recepit'. [Bch. 1476] 'Terra mater rerum quod dedit, ipsa tegat'.

Bch. 1129, 2; 1141, 21. — Etiam Christiani hunc locum communem suum fecerunt in titulosque intexuerunt, praesertim cum sententia ab eorum religione non dissentiat; conf. Genes. III 19: . . . 'donec revertaris in terram, de qua sumptus es; quia pulvis es, et in pulverem reverteris'.

[Bch. 1477] 'Suscipe Terra tuo corpus de corpore sumptum'. [Bch. 730] 'Dixit et hoc pater omnipotens cum pelleret Adam: de terra sumptus terrae traderis humandus' 36).

Bch. 1423, 3; 702, 11. Monum. Germ. I p. 103 c. II 17. Bch. 784, 3; 713, 2.

Graeca exempla: AP VII 371 (Crinagorae):

Γή μοι καὶ μήτηρ κικλήσκετο, γή με καλύπτει | καὶ νέκυν.

[Kb. 606] γής ὢν πρόσθε γόνος μητέρα γαΐαν ἔχω.

[Kb. 156] Γαΐα μὲν εἰς φάος ἦρε, Σιβύρτιε, γαῖα δὲ κεύθει σῶμα. ΑΡ VII 368 (Erycii):

χαίροις ή θρέψασα και ή μετέπειτα λαχούσα χθών με και ή κόλποις υστατα δεξαμένη.

[Kb. 438] Πάντα χθών φύει καὶ ἔμπαλιν ἀμφικαλύπτει.

[Kb. 75] ἐχ γαίης βλαστών γατα πάλιν γέγονα.

CIG 6870: ὄθεν ἤλυθε καὶ πάλι ἀπῆλθε (cf. infra frgm. Epicharmi). [Kb. 288]

τὸ δὲ σῶμα χαλύπτει

γαῖα, λαβούσα γέρας τουθ' δ δέδωκε πάλαι.

Kb. 261, 5. 615, 5. 438, 2.

Iam quaeritur, unde Graeci tituli sententiam hauserint. Ac rursus auctor se offert. Ps.-Plutarchus enim in Consolatione sua Euripidis quosdam versus hunc locum communem continentes affert (p. 110 F = fr. 757 Nauck²):

καὶ τάδ' ἄχθονται βροτοί εἰς γῆν φέροντες γῆν. ἀναγκαίως δ' ἔχει

<sup>36)</sup> conf. Genes. III 19.

βίον θερίζειν ώστε χάρπιμον στάχυν, καὶ τὸν μὲν εἶναι, τὸν δὲ μή. τί ταῦτα δεῖ στένειν, ἄπερ δεῖ κατὰ φύσιν διεκπερᾶν;

Hos autem Euripidis versus a Plutarcho ex Crantoris Consolatione sumptos esse, inde apparet, quod etiam Cicero, quem pleraque ex Crantore hausisse constat, illos Euripideos versus apud Crantorem legit et in latinam linguam sic vertit (Tuscul. III 25, 59):

'Quae generi humano angorem nequiquam adferunt. Reddenda terrae est terra, tum vita omnibus metenda, ut fruges: sic iubet necessitas'.

Ex hac Ciceronis versione fluxisse videtur titulus 192 Bch.:

'date terrae fructum, ut terra possit reddere' id quod iam Buecheler observavit.

Unde autem Euripides hausit? Hoc quoque ostendi potest. Euripides enim alio etiam loco sententiam, de qua agitur, protulit (Suppl. 531 sq.):

ἐἀσατ' ἤδη γἢ καλυφθήναι νεκρούς, ὅθεν δ' ἕκαστον εἰς τὸ σῶμ' ἀφίκετο, ἐνταῦθ' ἀπελθεῖν, πνεῦμα μὲν πρὸς αἰθέρα, τὸ σῶμα δ' εἰς γἢν· οὕτι γὰρ κεκτήμεθα ἡμέτερον αὐτὸ πλὴν ἐνοικῆσαι βίον, κἄπειτα τὴν θρέψασαν αὐτὸ δεῖ λαβεῖν.

Ante autem Euripidis aetatem Epicharmus, Pythagoreis fontibus usus, hanc sententiam descripsit, quod fragmentum idem Plutarchus asservavit in cons. ad Apoll. 110 A (= Kaibel, Fragm. Com. Gr. fr. 245): καλῶς οὖν ὁ Ἐπίχαρμος ΄συνεκρίθη κἀπῆλθεν ὅθεν ἤλθεν πάλιν, γὰ μὲν εἰς γᾶν, πνεθμα δ' ἄνω. τι τῶνδε χαλεπόν; οὐδὲ ἕν'. Kaibel in adnotatione huic fragmento affixa attulit eos locos, quibus hoc Epicharmi fragmentum imitatione expressum est: "vertit latine Ennius in Epicharmo (Prisc. Inst. I 341 H) 'terra corpus est, at mentis ignis est'. Imitatur Eurip. Suppl. 531, Menander in Hypobolimaeo (Stob. fl. 121, 7) ὅστις θεωρήσας ... τὰ σεμνὰ ταῦτ' ἀπῆλθεν ὅθεν ἤλθεν πάλιν, item incertae originis titulus CIG 6870", quem titulum supra p. 587 ceteris huius generis titulis inserui.

Epicharmi fragmentum si cum illis duobus Euripidis locis

comparamus, Euripides ad duos illos locos componendos illo fragmento Epicharmi abusus esse videtur 37):

Euripidis fragm.:

Epicharmi:

είς γῆν φέροντες γῆν

**>** γα μέν είς γαν

τί ταῦτα δεὶ στένειν; 🗢 τί τωνδε χαλεπόν;

Eurip. Suppl.:

Epicharmi:

Res igitur ita se habet: antiquissimus huius sententiae auctor exstat Epicharmus, qui ipse fortasse ex Pythagoreorum philosophorum scriptis hausit. Epicharmum autem Euripides exscripsit. Deinde scriptores consolatorii et Epicharmi et Euripidis versus suis Consolationibus intexuerunt. Ex Consolationibus autem sententia pervenit in titulos sepulcrales primum Graecorum, deinde Romanorum.

Singulare orationis et sententiae acumen inest in his titulis: [Bch. 1532]

'mortua heic ego sum et sum cinis, is cinis terra est, sein est terra dea, ego sum dea, mortua non sum'.

[Bch. 974]

procem. 1861.

'mortua hic sita sum:

cinis sum, cinis terra est, ergo ego mortua non sum'. Richardson Diar. archaeol. Americ. VII 252:

εί θεός ἐσθ΄ ή Γη, κάγὼ θεός είμι δικαίως.

έχ γης γάρ βλαστών γενόμην νεκρός, έχ δὲ νεκρού γη 38). qui tituli imitati sunt distichon quoddam, quod sub Epicharmi nomine circumferebatur; asservatum est in scholio ad Homeri X 414, ad 'κατὰ κόπρον' ascripto (Kaibel FCG fr. 296): άντι του κατά το συρφετόν της γης. ἔστι δὲ και ἐπίγραμμα δ είς Ἐπίχαρμον ἀναφέρεται.

είμι νεχρός, νεχρός δε χόπρος, γη δ' ή χόπρος εστίν.

εί δη γη νεκρός ἐστ', οὐ νεκρὸς ἀλλὰ θεός 39).

Huius epigrammatis auctorem incertum fuisse, ex verbis ô είς Έπίχαρμον ἀναφέρεται apparet. Qui autem factum sit, ut Epicharmo auctori tribueretur, facile perspici potest. Nos enim

<sup>37)</sup> Euripidem ab Epicharmo saepius mutuatum esse, ostendit Wilamowitz (Herakles 1 29).

<sup>38)</sup> Iam Kaibel FCG fr. 296 hos tres titulos contulit. 69) conf. Bergk PLG II 239. — M. Haupt, Ind. Lect. Berol.

illud Epicharmi fragmentum, quod Plutarchus servavit (conf. supra p. 588), cum hoc epigrammate conferentes videmus, utrumque fragmentum et eandem sententiam complecti et idem spectare, ut solacium hominibus praebeatur (conf. τί τῶνδε χαλεπόν; οὐδὲ εν. et οὐ νεκρὸς ἀλλὰ θεός.). Sed una videmus, epigramma a scholiasta servatum Epicharmi fragmentum cavillari 40) ac superare voluisse: cavillatur scriptor epigrammatis Epicharmum voce sordida κόπρου, superat eum eo, quod gravius solacii argumentum invenit. Quae cum ita sint, epigramma a scholiasta prolatum non ab Epicharmo ipso sed a posterioris aetatis quodam homine compositum esse manifestum est. Sed quomodocumque res se habet, hoc certum est, latinos duos titulos et graecum illum supra transscriptos ex illo disticho expressos esse.

§ 34. Cum in his titulis, quos modo attuli, nihil nisi corpus perire, animam autem immortalem esse dicatur, etiam haec sententia exstat, hominem post mortem prorsus interire eiusque animam una cum corpore evanescere; nam quod cum corpore nascatur, cum corpore intereat necesse esse. Quae sententia divulgata est praecipue doctrinis Epicuri (cf. Epic. Nr. 336 sqq. Us.), qui ut metum mortis ex hominum animis evellat, animam post mortem vivere negat. Nam

'velut ante acto nil tempore sensimus aegri, .... sic, ubi non erimus, cum corporis atque animai discidium fuerit, quibus e sumus uniter apti, scilicet, haud nobis quicquam, qui non erimus tum, accidere omnino poterit sensumque movere, non si terra mari miscebitur et mare caelo'.

Sic Lucretius, Epicuri summus discipulus, (III 832—842) ratiocinatur. Similia profert Plut. cons. ad Apoll. 109 F: καὶ καθάπερ τὰ πρὸ ἡμῶν οὐδὲν ἦν πρὸς ἡμᾶς, οὕτως οὐδὲ τὰ μεθ' ἡμᾶς οὐδὲν ἔσται πρὸς ἡμᾶς 'ἄλγος γὰρ ὄντως οὐδὲν ἄπτεται νεκροῦ'. Itaque Lucr. (831—32): 'nil mors est ad nos neque pertinet hilum, | quandoquidem natura animi mortalis

<sup>40)</sup> Alia contendit Hauptius l. l., qui etsi versus illos non sine Epicharmeorum carminum similitudine factos esse statuit, tamen cavillationem negat.

habetur'41). Non mirum est, hanc Epicuri doctrinam in titulis sepulcralibus legi. Nam eam ut vulgi voluntatibus accommodatam longe lateque fluxisse, nemo nescit. Romanos autem ex graecis titulis sepulcralibus hausisse, exempla, quae afferam, docent. Conformatio sententiae semper fere eadem est:

[Bch. 1585] 'non fueram, non sum, nescio, non ad me pertinet'. Cf. Lucr. III 830 et Cicer. de fin. II 31, 100: 'scripsit enim (scil. Epicurus) mortem nihil ad nos pertinere'.

A P VII 704 (inc. auct.):

Έμου θανόντος γαία μιχθήτω πυρί. (Lucr. III 842.)

ο ὁ δ ἐν μ έλει μοι τὰμὰ γὰρ χαλῶς ἔχει.

CIL X 1154. II 1434. Auson. p. 252 ed. Schenkl. (Rohde Psyche<sup>2</sup> II 395, 2.)

Bch. 247 (complures titulos sub hoc numero affert):

- a) 'non fui, fui, non sum, non desidero'.
- b) 'non fui, fui si memini, non sum, non desidero'.
- c) 'non fui, fui, memini, non sum, non curo'. quae tam trita epitaphiis fuere, ut primae literae notando sufficerent: N. F. F. N. S. N. C. (Bücheler); velut CIL V 1813 et 2893.

[Bch. 595] subscriptum: εὐψυχῶ Νιχομήδης, ὅστις οὐχ ἤμην καὶ ἐγενόμην, οὐκ εἰμὶ καὶ λυποῦμαι. [BCH VI p. 516] Οὐκ ἤμην, ἐγενόμην· οὐκ ἔσομαι· οὐ μέλει μοι. [Kb. 615, 6] εἴτ' ἤμην πρότερον, εἴτε χρόνοις ἔσομαι.

[Bch. 1559] 'Quod fueram non sum, sed rursum ero quod modo non sum.

ortus et occasus vitaque morsque itidest'.

[Bch. 1341, 3] iterum sperare quod fui'.

[Bch. 800] 'non fueras, nunc es, iterum nunc desines esse.' 42). Conf. [Kb. 1117 a] σὐχ ἤμην, γενόμην ἤμην, σὕχ εἰμι · τοσαῦτα ·

εὶ δέ τις ἄλλο ἐρέει, ψεύσεται. οὐχ ἔσομαι. bel sic explicat: 'nec fui, antequam genitus

quod distichon Kaibel sic explicat: 'nec fui, antequam genitus sum, neque ero post mortem'.

<sup>41)</sup> cf. Cic. de fin. II 31, 100. — Diog. Laert. X 125: το φρικωδέστα-

τον οὖν τῶν κακῶν ὁ θάνατος οὐδὲν πρὸς ἡμᾶς.

<sup>32</sup>) Etiam Seneca hoc solacio abutitur: [ep. 77, 11] 'haec paria sunt: non eris, nec fuisti'. — [ep. 54, 4] 'hoc erit post me, quod ante me fuit'.

[Kb. 646] τουτο ἔσομαι γὰρ ἐγώ. σὸ δὲ τούτοις γῆν ἐπιχώσας εἰπέ · ὅ, τι οὐχ ὢν ἦν τουτο πάλιν γέγονα.

[Bch. 1496] 'Olim non fuimus, nati sumus unde quieti, nunc sumus ut fuimus, cura relicta vale'.

[Bch. 1495] 'Nihil sumus et fuimus mortales, respice lector, in nihil ab nihilo quam cito recidimus'.

Similia sunt haec graeca epigrammata: [AP VII 339 (inc. auct.)]. οὐδὲν ἐὼν γενόμην πάλιν ἔσομαι, ὡς πάρος, οὐδὲν. οὐδὲν καὶ μηδὲν τῶν μερόπων τὸ γένος.

quod distichon transscripsit ille anonymus, qui ita scripsit: [AP X 118] οὐδὲν ἐὼν γενόμην. πάλιν ἔσσομαι ὡς πάρος ἦα, οὐδέν. καὶ μηδὲν τῶν μερόπων τὸ γένος.

Conferas Eurip. ap. Stob. flor. 98, 4: κατθανών δὲ πᾶς ἀνὴρ γη καὶ σκιά, τὸ μηδὲν εἰς οὐδὲν ἡ έπε:.

Sententia a C h r i s t i a n i s recepta et ita conformata est: [Bch. 799] 'quod sumus, hoc eritis, fuimus quandoque quod estis'. Etiam in medii aevi carminibus sepulcralibus christianis talia leguntur [Monum. Germ. I p. 350 Alcuini c. 123, 5]:

'quod nunc es fueram, famosus in orbe, viator, et quod nunc ego sum tuque futurus eris'.

Talia verba in vernaculam linguam versa in coemeteriis monumentis incisa etiam hodie legimus; hanc versionem ipse legi:

"Was ihr jetzt seid, das waren wir, was wir jetzt sind, das werdet ihr."

Conferendum est epigramma Laconicum, quod Ps. Plutarchus (cons. ad Apoll. 110 B) asservavit:

νῦν ἄμμες, πρόσθ' ἄλλοι ἐθάλεον, αὐτίκα δ' ἄλλοι, ὧν ἄμμες γενεὰν οὐκέτ' ἐποψόμεθα.

quod epigramma tantopere speciem vetustatis prae se fert, ut nonnulli viri docti Tyrtaeo vindicent.

§ 35. Sententiam, de qua modo diximus, ex Epicuri philosophia in titulos sepulcrales pervenisse vidimus. Ex eo autem, quod homines morte prorsus pereunt, omniaque morte conficiuntur, efficitur, ut mors malum non sit. Nam nulla res eum laedit, qui nullus est. Quod ipsum solacium ut adipisceretur utque metum mortis ex hominum animis evelleret, Epicurus animum post mortem vivere negavit. Sed cum aliae philosophorum familiae, velut Platonici et Stoici in hac re

ab Epicuro dissentiant animumque post mortem esse statuant, tamen de illa re cum Epicuro consentiunt, mortem malum non esse <sup>43</sup>). Immo defunctos homines omnia vitae incommoda effugisse, expertesque esse omnis mali, nihil timere, nihil cupere, nihil pati; denique mortem esse dolorum omnium exsolutionem et finem.

Jam Aeschylus, Sophocles, Euripides, tragici poetae illud solacium saepius protulerunt 44). Cum autem consolatoriae literae conscribi coeptae essent, iterum ac saepius illud solacium maestis superstitibus oblatum esse manifestum est. In consolationibus enim Ps. Plutarchi, Ciceronis, Senecae, Statii aliorumque scriptorum hic τόπος saepissime occurrit. Quid, quod Menander rhetor, qui in eorum usum, qui orationes funebres conscribere vel habere volunt, locos communes contulit, etiam nostram sententiam praecepit: [p. 414, 8 sqq. Sp.] καὶ ὅτι βελτίων ἐστὶ τάχα ἡ μετάστασις τοῦ τῆδε βίου, ἀπαλλάττουσα πραγμάτων ἀδίκων, πλεονεξίας, ἀδίκου τύχης οἰον γὰρ τὸ πλείον τὸ πράγμασιν ἀνθρωπίνοις συμπλέκεσθαι νόσοις, φροντίσιν... ἐξέφυγε τὰ μιαρὰ τοῦ βίου. — Item Ps. Dionys. p. 30, 14 Us.: καὶ μακάριοι φυγόντες τὰ ἀλγεινὰ τοῦ βίου καὶ τὰ πάθη συμπίπτοντα τοῖς ἀνθρώποις κτλ.

Ex his omnibus apparet hunc τόπον tritissimum fuisse, qua de causa mirum non est, quod sententia ex Consolationibus in titulos sepulcrales influxit. Nunc exempla oculis subiciamus: [Bch. 214] 'nil mali est, ubi nil est, laboris est, ut occubas tibi finis.' (> Kb. 438, 3). Conferas Cic. Tusc. I 42, 100: 'vitae miserae mors finis esse videtur'.

[Bch. 1190] 'aeternamque domum petimus et fine laborum'.

Catonis dist. III 22:

'Fac tibi proponas, mortem non esse timendam: Quae bona si non est, finis tamen illa malorum'.

Bch. 143. — Cic. Tusc. I 34, 83: 'A malis igitur mors abducit, non a bonis, verum si quaerimus'. — Senec. ad Polyb. IX 2: 'si nullus defunctis sensus superest, evasit omnia frater meus vitae incommoda . . . et expers omnis mali nihil timet,

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup>) conf. Gercke, Tirocin. philol. p. 29 sqq.
<sup>44</sup>) conf. Otto Schantz, De incerti poetae consolatione ad Liviam deque carminum consolatoriorum apud Graecos et Romanos historia (Marburg 1889) p. 38.

nihil cupit, nihil patitur'. — Hyperides in fine orationis funebris: εὶ μέν ἐστι τὸ ἀποθανεῖν ὅμοιον τῷ μὴ γενέσθαι, ἀπηλλαγμένοι εἰσὶ νόσων καὶ λύπης καὶ τῶν ἄλλων τῶν προσπιπτόντων εἰς τὸν ἀνθρώπινον βίον. Sophocl. Electr. 1170: τοὺς γὰρ θανόντας οὐχ ὁρῶ λυπουμένους. Senec. ep. 99, 30. cons. ad Marc. XIX 4. ad Polyb. IX 7. IX 4.

[Bch. 507] 'desine iam flere; poenam non sentio mortis; poena fuit vita, requies mihi morte parata est'.

[Bch. 1274] 'nunc careo poenis, pace fruor placida'.

Bch. 921. 99, 4. Cicer. Tusc. I 40, 96: 'pro di immortales! quam illud iter iucundum esse debet, quo confecto nulla reliqua cura, nulla sollicitudo futura sit!'

[Bch. 90] 'mors me adsequetur, tunc mihi demetur dolor'. [Bch. 225] 'pausum laboris hic est'. Bch. 97, 5 sq. Conferes hunc Aeschyli versum, quem servavit Plut. cons. ad Apoll. 106 C: 'δσπερ (scil. θάνατος) μέγιστον δῦμα τῶν πολλῶν κακῶν'. τοῦτον (scil. Αἰσχύλον) γὰρ ἐπεμιμήσατο καὶ δεἰπών ' 'ὡ θάνατε παιὰν ἰατρὸς μόλοις'. 100 Ε: οὐκ ἀπάδειν δ' ἔοικε τούτων οὐδ' ὁ εἰπών ' 'μηδεὶς φοβείσθω θάνατον ἀπόλυσιν πόνων', ἀλλὰ καὶ κακῶν τῶν μεγίστων.

[Bch. 436] 'iam datus est finis vitae, iam pausa malorum'. [Hoffmann Sylloge 109] ής γαίας τηλοῦ σῶμ' ἀνέπαυσε πόνων. [Bch. 438] 'iam non sentit onus'. Bch. 573. 1582, 10. 1580, 6. [Kb. 453] ἡ δ' ἔτυμον τάφος εἰμὶ βροτοῖς ἀνάπαυμα μέγιστον ἐχ βιότου χαμάτων ἡδὲ γεωπονίης.

[Bch. 437] 'Liber nunc curis fuerim qui, respice lector'. Conferas Plut. cons. ad Apoll. 109 E: ἀναισθησία γάρ τις κατ' αὐτὸν γίγνεται καὶ πάσης ἀπαλλαγὴ λύπης καὶ φροντίδος.

[Bch. 499] 'Hoc tumulo, Pontiane, iaces, secure laborum'. Bch. 513, 14. [Heberdey u. Wilhelm, Reisen in Kilikien p. 21 Nr. 52]: ἀνεπαύσατο ἡ μακαρία καὶ θεοσεβεστάτη Μαρτυρίς κτλ. Kb. 595, 4. Eadem sententia huic versui Plauti inest (Captiv. 741): 'Post mortem in morte nihil est, quod metuam mali'.

[Bch. 514] 'Jam secura quies nullum iam vitae periclum'. [Bch. 1292] 'tu secura iaces, nobis reliquisti querelas' 45). Bch. 375. [Kb. 650, 6] ἀνάπαυμαι | νούσων καὶ καμάτοιο καὶ

<sup>45)</sup> Elocutio: 'parentibus fletus reliquit' vel similia quasi formulae

ἄχθεος ἢδὲ πόνοιο. Porro conf. AP VII 223, 5. 37, 6. 524, 1. 330, 2. Kb. 609, 8. 650, 6. 654, 3.

[Heberdey u. Kalinka l. l. p. 35 Nr. 44]: μέχρι τοι νόμος έλθοι νύξ, ἀναπαυσαμένοις βιότου τέλος ἔνθεν.

[Kb. 312] Νύξ 46) μεν έμον κατέχει ζωής φάος ύπνοδοτείρη, άλγεινών λύσασα νόσων δέμας ήδέι ϋπνω.

[Bch. 1097] 'Tempore supremo Faustest tibi cura soluta'. Eandem sententiam profert Soph. ap. Stob. flor. CXX 7:

locum in titulis sepulcralibus obtinent: Bch. 563, 3: matrique dolore (sic!) reliquit. — Bch. 55, 16: reliqui fletum nata genitori meo. — Bch. 362, 4. 601. Monum. Germ. I Bonifacii c. VII 13: occidit et nobis fletus gemitusque reliquit. — Quam formulam ex graeco versam esse, ex his titulorum exemplis cognoscitur: Hoffm, 41: πένθος πουριδίφ τε πόσει καὶ μητρὶ λιποῦσα.. — Kb. mus. rhen. XXXIV p. 195 No. 699a: κάλλιπε δ' ήμῖν πένθος ἐπώδυνον εἰς δσον αἰών. — Kb. l. l. p. 183 No. 184a. — p. 194 No. 687a. — Hoffm. Syll. 201. 169. 134, 7. 115. 90, 7. 83, 6. 40, 3. 28, 2. 91, 2. 56, 2.

46) Mors iam inde ab antiquissimis temporibus cum nocte comparata est: Homer E 310: ἀμφί δε ὄσσε κελαινή νύξ ἐκάλυψεν, item Λ 356, X 466. — Aesch. Spt. 403: εἰ γὰρ θανόντι νὺξ ἐπ' δμμασιν πέσοι. — Soph. Ai. 660. AP XII 50. AP VII 389. Kb. 372, 8. Catull. V 4: 'nox est perpetua una dormienda'. — Horat. c. I 28, 15. c. I 4, 16. c. I 24, 5. Prop. II 15, 23: 'Nox tibi longa venit, nec reditura dies'. — Qua cum comparatione arcte cohaeret imago somni (cf. supra Kb. 312: νὺξ ὁ πνοcots(ρη) in mortem translata, quae non minus saepe in literis et in titulis sepulcralibus adhibita est. Iam in Homeri carminibus Mortem deum cum Somno coniunctam invenimus: II 672, quo loco Iuppiter Apollini mandat, ut Sarpedonis a Patroclo necati corpus ex hostium munibus eripiat atque "Γπνφ et θανάτφ, geminis fratribus in Lyciam patriam auferendum tradat, ubi a cognatis fratribusque funere efferatur. Atque altero quoque Iliadis loco (E 231) Somnus frater Mortis appellatur. Nam nimis durum esse vulgo videbatur, solam mortem atram et acerbam mortuis potiri eosque prorsus exstinguere; itaque haec opinio est mitigata, Mortique adiunctus est Somnus: mortui dormiunt. Conf. Homer. Σ 482. Λ 241. Hesiodus Θάνατον et "Γπνον, fratres ex eadem Nocte matre natos esse fingit (Theogon. 212 sq. et 758). Soph. Oed. Col. 621. Praecipue autem in titulis saepenumero somnum per translationem pro morte positum invenimus. Nam quia mors vox male ominata fuit, tristitia rei lenitate verbi mitigata est: itaque iterum ac saepius vox dormiendi, sodeuv vel talia sine ulla explicatione redeunt. Nonnulla ex graecis et latinis carminibus sepulcralibus afferam: AP VII 459, 170, 29, 390, 419, 173, 219, 91, 260, 290, 305, 338, 30, 536. — Kb. 562, 3, 101, 4, 202, 1, 204, 7, 223, 3, multaque alia exempla. Latinorum titulorum exempla: Bch. 11, 188, 481, 1369, 2, Multo saepius quam vox dormiendi occurrunt verba quiescendi aut requiescendi aut acquiescendi; quam loquendi consuetudinem Christiani receperunt et tam saepe et libenter in titulis sepulcralibus adhibuerunt, ut tamquam formulae loco et mediis in titulis et praescripta iis et subscripta verba legamus: 'requiescit in pace' vel alia huius modi; exempla afferre supervacaneum est.

άλλ' ἔσθ' ὁ θάνατος λοῖσθος ἰατρὸς νόσων. Praeterea conferas Stob. flor. CXX 16. 22. 12.

[Bch. 1533] 'hic meas deposui curas omnesque labores, sidera non timeo hic nec nimbos nec mare saevum, nec metuo sumptus ni quaestum vincere possit'.

[Kb. 668] ήλθες ἐμῆς ζωῆς γλυκερώτερε, ὅς μ' ἀπέλυσας νούσων καὶ καμάτων καὶ μογερᾶς ποδάγρας.

cf. [Bch. 1247] 'Quod superest homini, requiescunt dulciter ossa, nec sum sollicitus ne subito esuriam, | et podagram careo . .'
[Bch. 748 (tit. christ.)] 'Nam cunctis exuta malis hic corpora condunt'.

§ 36. Cum in omnibus his titulis homines eo se consolentur, quod mortui a curis et doloribus vitae liberantur, aliis hoc solacio est secum reputantibus, si diutius vixissent, varia mala et res adversas iis futura fuisse; morte autem opportuna multa vitae incommoda et praecipue senectutis molestias eos effugisse. Quae sententia consolatoria ex Consolationibus in titulos pervenit: Senec. cons. ad Marc. XX 4: 'Cogita quantum boni opportuna mors habeat, quam multis diutius vixisse nocuerit' <sup>47</sup>). — Stat. silv. II 1, 220:

'Ast hic quem gemimus, felix hominesque deosque et dubios casus et caecae lubrica vitae effugit, immunis fati'. — AP 604 (Pauli Silentiarii): καὶ σὸ μὲν ἀμπλακίας βιότου καὶ μόχθον 'Ελευθοῦς | ἔκφυγες.

AP VII 574 (Agathii Scholastici):

ἔμπης δλβιος ούτος, ος ἐν νεότητι μαρανθεἰς ἔχφυγε τὴν βιότου θᾶσσον ἀλιτροσύνην.

[Kb. 426 (tit. chr.)] καλὸν τὸ θνήσκειν, οἶς τὸ ζῆν ὕβριν φέρει. Kb. 421, 3—4. Conferas hos latinos titulos:

[Bch. 996] 'exiguo vitae spatio feliciter acto effugi crimen, longa senecta, tuum'.

[Bch. 1165] 'infelix, aevo tam cito quae caruit, an felix aegrae potius subducta senectae?'

§ 37. Ii autem, qui senes facti mortem obeunt, ideo mortem graviter non ferunt, quod fructus plurimos ex vita se cepisse sibi persuadent. Quam sententiam loci communis

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup>) conf. Gercke, Tirocinium p. 57, 2.

vim obtinuisse cognoscitur ex Ps. Dionys. 30, 22 Us.: εἰ δὲ δὴ ἐν γήρα τις τελευτήσειεν, ὅτι εἰς πᾶσαν ἀπόλαυσιν τῶν ἐν τῷ βίψ καλῶν συνεμετρήθη αὐτῷ ὁ χρόνος.

Illorum ἐν τῷ βίψ καλῶν, quae vita hominibus offert, hoc imprimis senes consolatur, quod morientes multos liberos nepotesque in vita relinquunt. Haec conformatio maxime in graecis titulis invenitur:

[Κb. 44] φως δ' έλιπ' εὐδαίμων παίδας παίδων ἐπιδοῦσα.

[Kb. 67] παίδας γὰρ παίδων ἐσιδών καὶ γῆρας ἄλυπον τὴν πάντων κοινὴν μοίραν ἔχει φθίμενος.

[Hoffm. 76] εὐδαίμων δὲ ἔθανον παίδων παῖδας καταλείπων. Kb. 43. Hoffm. 105. 127. 142. 195. 187.

In latinis titulis, quamquam haec conformatio rara fuisse videtur, tamen non prorsus neglecta est. Vestigium enim etiam nunc invenitur in his titulis:

[Bch. 387] 'adclamate precor. superest generis mihi proles, nam patri similes uno de coniuge nati tres sunt florentes iuvenili robore vitae et virgo tenera gestans aetate iuventam'.

[Bch. 388] 'Voto sum compos: superest mihi plurima proles'.

§ 38. In his titulis modo allatis de anima post mortem vivente nihil dictum est; immo homines Epicuri dogmata secuti ita se consolati sunt, ut mortem nihil ad se pertinere putarent. Neque vero minus frequentata in titulis latinis contraria sententia est, homines hac vita exacta feliciorem vitam sempiternam victuros esse 48).

Immortalitatis solacium in titulis sepulcralibus et graecorum et latinorum tantopere tritum est, ut paene in quinto
quoque serioris aevi titulo scilicet metrico ex immortalitate animae solacium petitum sit. Satis erit nonnullas singulares formas huius opinionis afferre. Frequentissima forma haec est,
corpus et animam disiungi: corpus terrae debetur, anima autem in caelum, vel in Olympum, vel ad astra, saepissime in
aethera evolat; nam ex aethere facta esse anima vulgo putabatur. Quae forma iam ab Epicharmo usurpata (frag. 245

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup>) De immortalitatis apud Graecos opinione, quae in titulis sepulcralibus offenditur, copiose disseruit multis titulorum exemplis collectis Rohde, Psyche<sup>2</sup> II 379 sqq.

Kb.: γα μὲν εἰς γαν, πνεῦμα δ' ἄνω) in titulos sepulcrales influxit; velut iam in epigrammate in mortem Atheniensium Potidaeae anno 432 a. Chr. n. occisorum facto legimus:

[Kb. 21] Αίθηρ μὲμψυχὰς ὑπεδέξατο, σώματα δὲ χθὼν τῶνδε, Ποτειδαίας δ' ἀμφὶ πύλας ἔδαμεν.

Haec opinio, qua animae mortuorum hominum in aethera vel ad astra se efferunt atque in deorum consortium abeunt, longe lateque divulgata est populari philosophia stoicorum. Exempla graeca et latina tam crebro offenduntur, ut quivis hunc locum communem apud Graecos et Romanos eundem esse facile cognoscere possit.

§ 39. Praecipue pii homines et honesti et boni, quia pie honesteque hanc vitam degerint, post mortem terris semoti in deorum consortio beatam alteram vitam vivere dicuntur. Atque cum aliis hominibus id potissimum magno dolori sit, quod pii homines non minus quam mali moriuntur (conf. supra p. 462 sq. et 571 adn. 15) vel optimus quisque morte aufertur (conf. p. 477, alii ex hac re solacium petunt argumentantes defunctum ideo e vita abisse, quod deorum consortio dignior fuerit.

[Bch. 1560 B] 'octavus decimus vix te susceperat annus: ocius eripitur, quod placet esse dei'.

[Bch. 94] 'tam dulcem obisse feminam | puto, quod deorum est vita coetu dignior'.

Sententia proficiscitur a Graecis:

[Kb. 340, 8] δσσους γὰρ φιλέουσι θεοί, θνήσχουσι ἄωροι. Conf. Menandri fragm. infra exscriptum!

[Kb. 153] ή ρα καλὸν γέρας ἔσχον, εἰ ἀψευδὴς λόγος ἀνδρῶν, παῖδας ἀποθνήσκειν, οθς φιλέουσι θεοί.

[Kb. 366] Τον κλυτον έν ζωοίσι τον έξοχον έν μερόπεσσι, τον πρώτιστον βουλής ήδὲ πόληος δλης, τον πτωχούς φιλέονθ' εῖνεκεν εὐσεβίης,

Εὐστοχίου φίλον υἶα, τὸν ἀθάνατοι φιλέεσκον·
τοὔνεκα καὶ πηγαῖς λοῦσαν ἐν ἀθανάτοις
καὶ μακάρων νήσους βάλλον ἐς ἀθανάτων 49).

Christiani scilicet hanc sententiam ut religioni suae accommo-

<sup>49)</sup> conf. Plut. cons. ad Apoll. 108 Ε; πολλούς γάρ παρειλήφαμεν δι' εὐσέβειαν παρά θεῶν ταύτης τυχόντας τῆς δωρεᾶς (i. e. τοῦ θανάτου).

datissimam arripuerunt titulisque inseruerunt, cf. Kb. 423, 4 sq. Leviter inflexa est sententia in his:

[Kb. 268] οὕνεκεν ἀθάνατοί σε θεοί πρός σφᾶς συνάγειραν τῶν πρόπαλαι κλεινῶν κῦδος ἐνεγκαμένην. ὅσσαι γὰρ ψυχαὶ σεμνῶς τ' ἀγαθῶς ἐβίωσαν, ταύτας μὴ θνήσκειν, ἀλλὰ λέγ' ἀθανάτους.

Ultimus versus haustus est ex Callimachi epigr. AP VII 451 (= Wilam. ep. IX): θνήσκειν μὴ λέγε τοὺς ἀγαθούς.

[Kb. 471] σὴν δ' ἀρετὴν καὶ κύδος ὑπέρτατον οὔτις ἐπαρκῶς ἰσχύει λιγυρῶν ἀσαι ἀπὸ στομάτων.

αὐτὸς ἄρ' οὖν ἐκάλεσσεν ἄναξ σε, Νομώνι', 'Ο λύμπου. Sapientia in his titulis expressa fluxit ex Homeri fonte, qui ita de Amphiarao pronuntiavit (ο 245):

δν περί κήρι φίλει Ζεύς τ' αἰγίοχος καὶ ᾿Απόλλων παντοίην φιλότητ᾽, οὐδ᾽ ἵκετο γήραος οὐδόν.

Hanc sententiam recepit et divulgavit Menander (Mein. IV p. 105): ὂν οἱ θεοὶ φιλοῦσιν ἀποθνήσκει νέος. Simili modo argumentatur Hypsaeus quidam apud Stob. flor. CXX 13: Νέος δ' ἀπόλλυθ' ὄντιν' ἄν φιλη θεός vel Callim. epigr. 21 (= Wilam. ep. XXI).

Tituli autem sepulcrales ex Consolationibus hauserunt, quibus et Homeri et Menandri locos intextos fuisse putandum est. Plutarchus quidem utroque loco abusus est (cons. ad Apoll. 111 B): διὰ τοῦτο γοῦν τοὺς ὑπεροχωτάτους τῶν ἡρώων καὶ φύντας ἀπὸ θεῶν πρὸ γήρως ἐκλιπόντας τὸν βίον οἱ ποιηταὶ παρέδοσαν ἡμὶν, ὥσπερ κἀκεῖνον 'δν περὶ κῆρι — σὐδόν'. et 119 E: ὅτι γὰρ οἱ ταῖς ἀρεταῖς διενεγκόντες ὡς θεοφιλεῖς νέοι μετέστησαν πρὸς τὸ χρεὼν καὶ πάλαι μὲν διὰ τῶν πρόσθεν ὑπέμνησα λόγων, καὶ νῦν δὲ πειράσομαι διὰ βραχυτάτων ἐπιδραμεῖν, προσμαρτυρήσας τῷ καλῶς ὑπὸ Μενάνδρου ἡηθέντι τούτψ 'δν οἱ θεοὶ — νέος'. Homeri exemplum affert etiam auctor libelli, qui inscribitur 'Αξίοχος ἢ περὶ θανάτου p. 368 A; in quo libello alio etiam modo sententia nostra profertur (p. 367 C): καὶ τοῦτο καὶ οἱ θεοὶ τῶν ἀνθρωπείων ἐπιστήμονες, οῦς ᾶν περὶ πλείστου ποιῶνται, θᾶττον ἀπαλλάττουσι τοῦ ζῆν.

Quae cum ita sint, rhetores hanc sententiam consolatoriam inter ea praecepta receperunt, quae iis dant, qui epicedia componere volunt (Ps. Dionys. p. 30, 6 Us.): εἰ μὲν νέος ὢν τοῦτο

πάθοι (scil. τελευτήσειεν), δτι θεοφιλής τους γάρ τοιούτους φιλούσιν οί θεοί.

§ 40. Homines iam vivi sibi persuadent, ut, si pie et honeste et probe vixerint, post mortem sempiterna altera vita frui sibi liceat, quare ad pietatis et sanctitatis normam vitam dirigunt. Itaque haec forma sententiae in titulis exsistit:

[Bch. 1290] 'cara viro vixi, moria[r ut placide'. qui versus quamquam non integer servatus est, tamen sup-

pleta verba addubitari vix possunt, quia coniunctivus 'mo-

riar' finalem structuram postulat.

[Bch. 473] 'ingenio semper plenus, probitate beatus, ut quandoque simul patribus finito lumine vitae manibus his quieti pariter sociavimur <sup>50</sup>) (!) una'. Similis conformatio sententiae apud Graecos exstat:

[Kb. 546, 13] Πάτρων, δσσα βροτοίσιν ἐράσμια, πάντ' ἐτέλεσσα, δ φρα καὶ ἐν 'Αίδη τερπνὸν ἔχοιμι τόπον.

§ 41. Non raro etiam defunctus homo ipse maestos superstites solacio immortalitatis consolatur rogatque eos, ut lugendi finem faciant, si quidem beatum deflere non deceat. Expressi sunt graeci tituli sepulcrales et Consolationes, id quod exemplis demonstratur:

[Bch. 1834] 'sed tu desine flere, mihi carissime coniunx, nam meus ad caeli transivit spiritus astra'.

[Kb. 320] μήτερ Μελιτίνη θρήνον λίπε, παθε γόοιο, ψυχής μνησαμένη, ήν μοι Ζεὺς τερπικέραυνος τεύξας αθάνατον και αγήρατον ήματα πάντα άρπάξας ἐκόμισσ' εἰς οὐρανὸν ἀστερόεντα.

[Bch. 1109, 15] 'adfinis o memorande, quid o me ad sidera caeli ablatum quereris? desine flere deum'.

[Kb. 651] ἴσχεο σὺ στοναχῶν, πάτερ, ἴσχε' δὲ μῆτερ, ἀδελφούς. σῶμα χιτὼν ψυχῆς, τὸν δὲ θεὸν σέβε μου.

[Bch. 1277] 'Functus honorato senio plenusque dierum evocor ad superos, pignora quid gemitis?'

Haec sententiae forma etiam in christianos titulos recepta est:

<sup>30)</sup> Heinsius, ut structurae vitium removeret, proposuit: 'sociemur in urna'.

[Bch. 674] 'at tu parce pater lacrimis, compesce dolorem, nam caelo est natus, quem tellus invida condit'.

[Bch. 775] 'ne lacrimas dimissa coniuge fundas, ne doleas talem cui pro morte data vita perennis'.

[Bch. 1407] 'ne doleas genitor, genetrix quoque flere desiste: aeternae vitae gaudia proles habet'.

[Kb. 570] άλλ' ἄγ' 'Αλεξάνδρα καὶ Φίλτατε, μηκέτ' όδυρμοὺς είμερτη κούρη σπένδετε μυρόμενοι είχεν γὰρ χάριν, είχεν ἐφ' ήδυχρόοισι μετώποις, αἰθέρος ὥστε μένειν ἀθανάτοισι δόμοις.

Inter tales titulos etiam hi numerandi sunt:

[Bch. 1358] 'parcite vos lacrimis, dulces cum coniuge natae, viventemque deo credite flere nefas'. Bch. 679, 3-4. Anth. lat. I cod. Salm. 92 (Riese):

'Sed quia regna patent semper caelestia iustis atque animus caelos immaculatus adit, damnantes fletus casum laudemus ephebi, qui sine peccato raptus ad astra viget'.

[Bch. 1389] 'pignora desistant lacrimis planctuque gravari, non placeat gemere quod celebrare decet'.

AP VII 667 (inc. auct.):

Τίπτε μάτην γοόωντες ἐμῷ παραμίμνετε τύμβῳ; οὐδὲν ἔχω θρήνων ἄξιον ἐν φθιμένοις.

Hanc sententiam Consolationum fuisse, his locis ostenditur (Plut. cons. ad Apoll. 114 D): οὐδεὶς γὰρ ἀγαθὸς ἄξιος θρήνων ἀλλ' ὅμνων καὶ παιάνων, οὐδὲ πένθους ἀλλὰ μνήμης εὐκλεοῦς, οὐδὲ δακρύων ἐπωδύνων ἀλλ' ἐτείων ἀπαρχῶν, εἰ γ' ὁ μετηλλαχὼς θειότερόν τινα βίον μετείληφεν, ἀπαλλαγεὶς τῆς τοῦ σώματος λατρείας. Senec. cons. ad Marc. XXV 3: 'erubesce.. mutatos in melius tuos flere'. — cons. ad Polyb. IX 3. — Consol. ad Liv. 467.

Haec etiam inter τόπους consolatorios rhetorum leguntur (Ps. Dionys. p. 31, 8 Us.): ἐπὶ τέλει δὲ περὶ ψυχῆς ἀναγκαὶον εἰπεῖν, ὅτι ἀθάνατος καὶ ὅτι τοὺς τοιούτους ἐν θεοῖς ὄντας ἄμεινον εἰκὸς ἀνταλλάττειν. Menander p. 414, 21 Sp.: καὶ τάχα που καὶ μέμφεται τοὶς θρηνοῦσι συγγενὴς γὰρ οὖσα τοῦ θείου ἡ ψυχὴ κἀκεῖθεν κατιοῦσα σπεύδει πάλιν ἄνω πρὸς τὸ συγγενές. Sim. p. 421, 14 sq. Sp.

Haec sufficient, quibus ostendatur et in latinis et in graecis titulis spem immortalitatis longe lateque dispersam fuisse hominibusque magna solacia dedisse.

Priusquam ad tertiam dissertationis partem transeo, liceat mihi paucis exponere, quomodo corpus in titulis adversus animam vocetur. In iis enim titulis, in quibus de animae immoralitate verba fiunt, animae immortali corpus caducum opponi solet. In quo contextu corpus cum vestis, quam anima in morte exuit, tum vinculum vel carcer nominatur, ex quo anima se liberare studet.

§ 42. Vestis animae in his titulis corpus appellatur:

[Kb. 651] σῶμα χιτὼν ψυχῆς. [Kb. 403, 5) σῶμ' ἀπο-δυσάμενος δ' ἔλαχον περιχαλλέα τύμβον. AP VII 337 (inc. auct.): σῶμ' ἀποδυσαμένη (scil. ψυχή). In latinis titulis et, quod ego quidem sciam, in latinis literis vox vestis illa significatione usurpata vix occurrit, nisi forte hos titulos confers:

[Bch. 688 (tit. chr.)] 'hic carnis spolium liquit ad astra volans'. vel [Bch. 1347 B 1] 'Exuviis resolutus'.

Hanc corporis cum veste comparationem ex Pythagoreorum philosophia originem ducere patet; cf. e. g. Norden, In Varron. sat. obs. p. 289; loco quodam Maximi Tyrii ostenditur XV 6: ἐπειδὰν γὰρ ἀπαλλαγῆ ψυχὴ ἐνθένδε ἐχεῖσε ἀποδυσαμένη τὸ σῶμα sq. <sup>51</sup>).

§ 43. Saepius autem in titulis sepulcralibus corpus cum carcere confertur, in quo anima ut poenas lueret inclusa sit: [Bch. 679] 'corporis exutus vinclis'. — [Bch. 743] 'corporeos nexus linquens et vincula vitae'. — [Bch. 783] 'corporeo laetae (scil. animae) gaudent se carcere solvi'.

Eadem significatione corpus nominatur castellum in hoc titulo [Bch. 91]: 'dum haberet clausam in castello animulam' quibus cum titulis conferas

[Κb. 463] λείπουσα δεσμόν, ῷ φύσις συνείχέ με.

Unde haec corporis imago profecta sit, ostendi potest. Plato enim animam docet in corpore inclusam nihil nisi id spectare, ut quam primum corporis vincula rumpat, ut e corporis carcere liberatus res ipsas intueatur. Quae sententia

R. Heinze, Xenokrates p. 100 sq.

maxime ex Phaedone dialogo cognosci potest. Illam autem corporis cum carcere comparationem a Platone non primitus prolatam esse, sed a Pythagoreis philosophis proficisci, Plato ipse disertis verbis fatetur (Phaedo 62 B): δ μέν ούν ἐν άπορρήτοις λεγόμενος περί αὐτῶν λόγος, ὡς ἔν τινι φρουρᾶ ἐσμὲν οἱ ἄνθρωποι (brevi ante Philolaus auctor allatus est). Platonis autem philosophia ut in aliis rebus plurimum valuit ad stoicos philosophos, ita etiam hunc locum communem stoicis tradidit. Itaque carcerem vel vincula corporis crebro legimus in Consolationibus Senecae et Ciceronis, quos ex stoicis fontibus hausisse constat: Senec. cons. ad Polyb. IX 3: 'nunc animus fratris mei velut ex diutino carcere emissus, tandem sui iuris et arbitrii, gestit sqq.' IX 8: 'quisquis ille est, qui solutas vinculis animas beato recipit sinu' . . cons. ad Marc. XXIV 5. — Cicer. Tusc. I 31, 75. I 49, 118. de rep. VI 14. de divin. I 49, 110. Eandem comparationem profert auctor Axiochi p. 370 D: ἐκεῖσε γαρ ἀφίξει μονωθεὶς ἐκ τῆσδε τῆς είρατης, ἔνθα ἄπονα πάντα ατλ.

Δεσμωτήριον ἢ τάφος corpus nominatur in arte rhetorica Ps. Dionysii p. 30, 10 Us.: μὴ βουλόμενοι αὐτοὺς ἐν τοῖς κακοῖς τοῖς ἐν τῇ γῇ καλινδεῖσθαι ἢ πολὺν χρόνον ἐγκατορωρύχθαι τὴν ψυχὴν ἐν τῷ σώματι ισπερ ἐν τά φ ῳ 62) ἢ ἐν δεσμωτη ρί ψ μηδὲ δουλεύειν δεσπόταις κακοῖς, ἀλλὰ ἐλευθεροῦν.

Stolpae. (Continuabitur.) Bruno Lier.

set; primum legitur apud Platonem in hac forma: τὸ σῶμά ἐστιν ἡμῖν σῆμα (Gorg. 493 A et Cratyl. 400 B). Plato ipse hausit ex Pythagoreis fontibus, id quod ex loco quodam Clementis (Strom. III p. 433 A Sylb.) apparet, in quo fragmento Philolaus huius dicti auctor affertur (cf. Boeckh, Philolaos', des Pythagoreers, Lehren nebst den Bruchst. seines Werkes, Berlin 1819 p. 181). Ad Pythagoreos autem sententia ab Orphicis transiit, id quod Plato ipse testatur (Cratyl. l. l.): Δοχοῦσι μέντοι μοι μάλιστα θέσθαι οἱ ἀμφὶ 'Ορφέα τοῦτο τὸ ὄνομα ὡς δίχην διδούσης τῆς ψυχῆς, ὧν δἡ ἕνεκα δίδωσιν.

#### XXX.

# Das Grab des Marius.

Der alte Marius lebt nicht nur in den Werken der Geschichtsschreiber fort: er hat auch äußere Spuren seiner Persönlichkeit hinterlassen; nämlich in Münzen und Ortsnamen. Was die Münzen betrifft, so zeigen sie zwar seine Gesichtszüge nicht deutlich - denn erst seit Cäsar ist es aufgekommen, daß die Münzen schlagenden Magistratspersonen an Stelle eines Götterkopfes ihr eigenes Bild auf den Avers der Münze setzen - wohl aber erscheint seine ganze Gestalt en miniature (nur durch die Lupe deutlicher erkennbar) z. B. auf dem Revers eines Silberdenars 1), wo er als Triumphator des Jahrs 101 vorn auf dem Wagen steht, Szepter und Lorbeerzweig haltend; das Sattelpferd des Viergespanns aber reitet sein noch im Knabenalter stehender Sohn 2). Der Avers dieser Münze zeigt mit deutlichem Sinn den Kopf der (durch Marius zum drittenmal geretteten) Roma. Eine 3. Münze, die des Marius Landung in Italien darstellt, und die Marius also i. J. 87/86 schlagen ließ, findet sich nach Babelon bei Cavedoni, Bull. de l'Inst. arch. de Rome (1843) S. 144. Außer diesen drei Münzen, die Babelon aufzählt, dürfte es zur Zeit keine weiteren echten 3) Münzen des Marius geben, unverhält-

2) Dies ist nicht das einzige Beispiel, daß ein Triumphator in Gemeinschaft mit seinem Sohn abgebildet ist; vergl. Babelon a. a. O.

3) Eckhel's Doctr. Num. bietet gar keine Münzen von Marius, umgekehrt Rocchel auch eine Reine Rein

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Vergl. Babelon, Monnaies Consulaires I (1885) p. 515. — Eine 2. Münze, ein Silberfünfer des Marius, s. ibid. S. 516. Avers: Jupiter mit dem Lorbeerkranz, Revers: Die Siegesgöttin bekränzt eine Trophäe, an ihrem Fuß kniet Teutobod. Beide Münzen tragen den Namen des Quästors des Marius, C. Fundanius.

gekehrt Rasche, Lex. Rei Num. III (1787) 1; 248 deren eine ganze

nismäßig mehr Münzen sind von C. Marius C. F. Capito, dem Adoptivsohn des Marius, erhalten.

Wenn so Marius Münzen mit Erinnerungen an seine politische Laufbahn schlagen ließ, von denen sich, wie mitgeteilt, diejenige an die großen Germanensiege mit Teutobods Gefangennahme und dem glänzenden Triumph, sowie diejenige an seine post tot discrimina rerum geglückte Landung in Italien glücklicherweise erhalten haben, so tat Marius, der Bauernsohn, mit Bewußtsein ganz dasselbe wie die Mitglieder alter Geschlechter, wie z. B. ein Sulla oder Pompejus 4).

Was sodann die Ortsnamen betrifft, durch die die Person des Marius noch heute im Volksmund, wenn auch wohl unbewußt, festgehalten wird, so meinen wir erstens das italienische Casamare, das alte Cereatae, als Geburtsort des Helden durch Augustus mit dem Ehrenzusatz Marianae ausgezeichnet 5). Es liegt im Liristal auf dem rechten Ufer des Flusses gerade gegenüber dem auf einer Anhöhe des linken Ufers steil aufsteigenden Arpino. Cereatae und Arpinum waren etwa 10 km von einander entfernt. Daher erklärt sich auch die frühere Auffassung, Marius sei ein Arpinate gewesen. Der andere Ortsname ist Fos, ein südfranzösisches Oertchen, verzeichnet z. B. bei Spruner-Menke (große Ausgabe) Blatt 51 (Frankreich vom 10. Jahrhundert bis 1180). Fos liegt auf gleicher Höhe mit der Mündung des Hauptarms der Rhone und etwa zwei Stunden östlich derselben an dem Punkt, wo einst jener Kanal des Marius ins Meer einmündete, den er während des Teutonen- und Cimbernkriegs i. J. 103 durch seine Mannschaften ausheben ließ. Fos ist Fos(sa Mariana). Zu Plutarchs Zeit war der Kanal noch im Betrieb. Wenigstens lassen die Worte Plutarchs im Leben des Marius (Kap. 15): αΰτη μὲν οὖν (sc. τάφρος μεγάλη) ἔτι ἀπ' ἐχείνου την ἐπωνυμίαν φυλάττει diese Erklärung zu, da Plutarch von dem Kanal als etwas Bekanntem spricht. Und aus Strabo (IV, 183. 184) erfahren wir, daß die Massalioten, denen Ma-

Menge, die aber, wie Teuffel in Pauly's R.E. IV (1846) S. 1563 richtig geahnt hat, durchweg gefälscht sind.

\*) Vergl. Babelon a. a. O. S. XLIX.

\*) Vergl. Pauly-Wissowa unter Cereatae.

rius sein Werk überlassen hatte als Lohn für ihre gute Haltung während der Kriegsjahre, aus dem Betrieb des Kanals bedeutende Einkünfte zogen; denn er vermittelte im wesentlichen den lebhaften Schiffsverkehr zwischen Arelata und Massilia, welch' letzteres in jener Zeit das Zentrum für den Kornhandel (Ein- wie Ausfuhr) Galliens war, während von Arles aus ein großer Teil des Imports seinen Weg nach den Rheingegenden 6) nahm; denn die natürlichen Mündungen der Rhone verzögerten in Folge ihrer Barrenbildung schon damals die Einund Ausfahrt der Handelsschiffe, was Strabo seinen Zeitgenossen ausführlichst auseinandersetzte 7). Uebrigens scheint auch die Fossa Mariana mit der Zeit (wahrscheinlich in den Stürmen der barbarischen Invasion) dasselbe Schicksal gehabt zu haben wie die natürlichen Rhonemundungen. Strabo selbst hat schon auf einen solchen Ausgang hingewiesen, indem er an die Schilderung des Kanals die kritische Beobachtung knüpft, daß übrigens wegen der fortdauernden Geröllablagerung (διὰ τὴν πρόσχωσιν) trotzdem noch Hindernisse für die Schifffahrt bestünden (δμως ούν έτι μένει δυσείσπλοα). Was half's, daß die Massalioten allenthalben im Kanal sowohl wie im Delta Sicherheitstürme errichteten und auf einer Insel des Deltas der Ephesischen Diana einen Tempel erbaut hatten 8). wenn sie den Kanal nicht in gehöriger Weise auszubaggern verstanden. So ist es gekommen, daß der Kanal , schon seit langer Zeit verfallen und verschüttet ist" 9).

Noch ein weiteres konkretes Erinnerungszeichen an Marius ist im Laufe der Zeit verloren gegangen: wir meinen jenes Marmorstandbild in Ravenna, das sich Plutarch noch angesehen hat, und das ihm die ehernen Züge des Löwen aus dem Volskerlande mit seiner bekannten Herbigkeit und finstern Strenge so sprechend wiederzugeben schien 10).

<sup>7</sup>) Man vergleiche Ausdrücke wie λιμνοθάλαττα, στομαλίμνη, δστράχια δ' ἔχει πάμπολλα.

Republik S. 364.

10) της δ' δψεως της Μαρίου λιθίνην εἰκόνα κειμένην ἐν 'Ραβέννη τῆς

<sup>6)</sup> Vergl. auch W. Schultze, Das merowingische Frankenreich (1896) S. 4.

<sup>\*)</sup> Καὶ δὴ καὶ τῆς Ἐφεσίας ᾿Αρτέμιδος κάνταῦθα ἰδρύσαντο ἰερὸν χωρίον ἀπολαβόντες δ ποιεῖ νῆσον τὰ στόματα τοῦ ποταμοῦ. Strabo a. a. O. 
\*) Vergl. Neumann, Geschichte Roms während des Verfalls der

Wann diese Statue erstellt worden ist, läßt sich nicht bestimmen. Möglicherweise nach dem Sieg bei Vercellä. diesem Fall hätte sie den Befehl des Sulla überdauert, der i. J. 81/80 alle Standbilder und Siegeszeichen des Marius zertrümmern ließ. Diejenigen auf dem Kapitol ließ Cäsar als Aedil wiederherstellen zur freudigen Ueberraschung für die noch lebenden Veteranen des Marius; sogar Thränen flossen, als das Volk das wiedererstandene Bild des dritten Gründers der Stadt und des Vorkämpfers seiner Interessen vor sich sah 11). Es wäre deshalb nicht ausgeschlossen, daß Cäsar als Statthalter von Gallien in Ravenna das Standbild des Mannes seiner Tante sei es wieder, sei es erstmals errichten ließ. Aber auch Augustus pflegte das Andenken des Marius, hierin den Großoheim nachahmend, der einem wohlberechneten Mariuskult gehuldigt hatte. Warum gerade Ravenna ein Mariusdenkmal besaß? Möglicherweise gab es solche auch in andern oberitalienischen Städten in dankbarer Erinnerung der Tatsache, daß Marius das ganze Poland vor der Heimsuchung durch die Germanen bewahrt hatte. Doch das ist eine mehr beiläufige Frage.

Wichtiger scheint uns die Frage nach dem Grab des Marius zu sein. Denn nicht nur, daß wir wohlbegründete Ursache haben anzunehmen, daß dasselbe sehr bald verschollen ist, da Sulla es im J. 81 zerstören ließ: nein, es herrschte offenbar schon in der Kaiserzeit eine ganz irrige Anschauung über die Art, wie Marius bestattet worden ist, eine Anschauung, die förmlich zur Legende geworden ist und sich in allen Geschichtswerken eingebürgert hat, soweit diese überhaupt noch von dem Schicksal der irdischen Ueberreste des Marius sprechen 12).

Zweck dieses Aufsatzes soll es nun sein, den Ursprung dieser Legende aufzudecken und sie dadurch zu zerstören; denn es ist nicht einzusehen, warum eine, wie man sehen wird,

Γαλατίας εθεώμεθα πάνυ τη λεγομένη περί το ήθος στρυφνότητι και πικρία πρέπουσαν, Plutarch Marius 2.

<sup>11)</sup> Plutarch Caesar 6.
12) Ferguson z. B. in seiner ausführlichen Geschichte of the Roman Republic (deutsche Ausgabe, Leipzig 1784) berührt den Gegenstand nicht, und auf ihm fußen ja viele Nachfolger.

so klar liegende Sache, auch fernerhin unrichtig dargestellt werden sollte, auch wenn sie an sich vielleicht geringfügiger Natur ist.

Während noch Drumann 13) den Sulla des Marius "Körper" aus dem Grabe nehmen und "in den Anio werfen" läßt, erzählt bereits 11 Jahre nachher Teuffel (a. a. O.), daß Sulla die "Asche" des Marius "in den Anio streuen" ließ. Dasselbe wiederholt Mommsen (R.G. II. [1861] S. 345), und dasselbe erzählt Webers Allg. Weltgesch. III² (1883) S. 728 und allerneuestens noch Weber-Baldamus-Schwabe Lehr- und Handb. d. Weltgesch. I²¹ (1902) S. 455.

Jedoch nur Drumann und Teuffel geben für ihre Darstellung die Belegstellen und zwar trotz ihrer Divergenz dieselben, nämlich Cicero de legg. II, 22; 56 und Valerius Maximus IX, 2; 1, ein Umstand, der stutzig machen muß. Und vergleicht man diese beiden Stellen miteinander, so ergiebt sich dreierlei: 1) Daß Valerius Maximus just das Gegenteil von dem sagt, was bei Cicero steht; 2) daß Drumann aus beiden Versionen, aus der des Cicero und der seines Ausschreibers Valerius Maximus, eine dritte sich zurechtgemacht hat; 3) daß Teuffel, obwohl er Cicero zitiert, doch bloß die Darstellung des Valerius Maximus wiedergegeben hat. Dieser aber erzählt in seinem Kapitel 'de crudelitate' von den Blutbefehlen des Sulla und fährt dann fort: "sed mortuorum umbris saltem pepercit? minime, nam C. Marii erutos cineres in Anienis alveum sparsit\*. Daß Teuffel den Cicero und seine Angaben vollständig ignoriert hat, ist etwas seltsam. Aus zwei Gründen wäre es geboten gewesen, der betreffenden Cicerostelle nach ihrem ganzen Zusammenhang genaue Beachtung zu schenken. Einmal blühte Valerius Maximus erst unter Tiberius und hat von Teuffel selbst das Zeugnis, daß er zwar in erster Linie Livius und Cicero, dann auch Sallust und Pompejus Trogus ausgeschöpft hat, daß er aber an "Oberflächlichkeit und Gedankenlosigkeit bei seiner Quellenbenutzung" litt, wofür "die vielen groben

<sup>13)</sup> Geschichte Roms II (1835) S. 470.

Mißverständnisse und Verstöße zeugen, die sich ihm nachweisen lassen", und daß "wo er sachlich ändert, dies in der Regel geschieht, um die rhetorische Brauchbarkeit der Anekdote zu erhöhen", und endlich daß "er außerdem bald abkurzt, bald eine Brühe hinzugießt\* (vergl. R.L.G. [1870] S. 545). Cicero dagegen war der engere Landsmann und jüngere Zeitgenosse des Marius, den er noch in vorgerückteren Jahren (i. J. 52) 14) durch ein Heldengedicht verherrlicht hat, bei dessen Tod er aber gerade 20 Jahre 15) und bei dessen Leichenschändung durch Sulla er 24 Jahre alt war. Er mußte also gerade für die hier in Betracht kommenden Vorgänge sozusagen als Kronzeuge vernommen werden. Was Teuffel unterlassen, sei darum im folgenden nachgeholt; nicht der flüchtige und bombastische Kompilator Valerius Maximus, sondern seine Quelle Cicero ist maßgebend in der Frage nach dem Grab des Marius.

Marius starb am 13. Januar 86, am 7. Tag einer schweren Pleuritis, genauer einer Rippenfellentzündung, zu der nach dem Krankheitsbild bei Plutarch (Marius 45) eine rasch verlaufende Lungenentzundung hinzugetreten sein muß, wie denn der 7. Tag bei dieser Krankheit eine Krisis bedeutet. Marius muß bereits beim Antritt seines 7. Konsulats den Kranhkeitskeim in sich gehabt haben; denn er machte den Eindruck, als sei er ήδη τοῖς τε πόνοις ἀπειρηκώς, d. h. nicht mehr widerstandsfähig, ein kranker Mann, ja ein auch seelisch gebrochener Mann, είς ἀπορίας ενέπιπτε δεινάς καὶ νυκτερινά δείματα καὶ ταραχώδεις ὀνείρους. Diese Ueberreiztheit seines Nervensystems, die sich teils in Schlaflosigkeit teils in wilden Träumen äußerte und sich zu Wahnvorstellungen steigerte, suchte nun Marius durch übermäßigen Alkoholgenuß zu betäuben (ἐνέβαλεν εἰς πότους έαυτὸν καὶ μέθας ἀώρους καὶ παρ' ήλικίαν) und wegzukurieren, ein Verfahren, das sich ihm zwar als ein volkstümliches und darum probates Radikalmittel empfohlen haben mag, das sich aber als ein durchaus verkehrtes schwer rächte, indem es seinen Zustand nur noch bedenklicher gestaltete, so daß es nur noch eines leichten Anstoßes bedurfte,

<sup>14)</sup> Teuffel-Schwabe I § 189.

<sup>15)</sup> Marius' Tod 13, Januar 86, Cicero's Geburt 3. Januar 106.

um den Alten zu Fall zu bringen. Plutarch sagt denn auch: δοπής βραχείας ἐπιγενομένης εἰς νόσον κατηνέχθη πλευρίτιν. Mit hohem Fieber setzte diese Krankheit ein; der Kranke lag wohl vom 3. Tag an im Delirium da, er phantasierte, schlug um sich und kommandierte laut in einer Schlacht gegen den Mithridates. Denn das war ja schon seit Monaten sein verzehrendes Fieber gewesen, daß Sulla der Erste und er der Zweite geworden sei, daß Sulla das Kommando im Orient erhalten hatte, wo doch nur er hingehörte. Das überlebte er nicht und das stimmte ihn, ehe es mit ihm vollends zu Ende ging, dermaßen herunter, daß er in den lichteren Augenblicken im Gefühl seiner Mattigkeit und Hilflosigkeit zu seiner Umgebung äußerte, daß er wie ein Bettler sterben müsse und ehe er ans Endziel seiner Wünsche gekommen sei 16), er, der doch wissen mußte, daß er, einst der arme Taglöhnerssohn 17), jetzt schon zum 7. Mal die höchste Würde bekleide, die das römische Reich zu vergeben hatte, und über ein wahrhaft fürstliches Vermögen verfügen konnte 18), wie er sich's wohl nie hatte träumen lassen. In den allerersten Tagen seiner Erkrankung sah Marius noch den Besuch des Sondergesandten von Rhodus, des Rhetors und Historikers Posidonius, der den Konsul noch in Staatsangelegenheiten zu sprechen wünschte. Von ihm 19) hat Plutarch als von einem Augenzeugen im wesentlichen die Krankheitsgeschichte des Marius übernommen (ώς Ιστορεί Ποσειδώνιος δ φιλόσοφος αὐτὸς εἰσελθεῖν καὶ διαλεχθήναι περί ων ἐπρέσβευεν ήδη νοσούντι φάσχων αὐτῷ), und Peter (Geschichte Roms II<sup>8</sup>, S. 108) vermutet, wenigstens für diesen Fall, wohl zu Unrecht, eine durch Parteisucht getrübte Nachricht, die mit Vorsicht aufzunehmen sei.

Es ist nun ohne weiteres anzunehmen, da das Gegenteil nicht bezeugt ist, daß Marius da, wo er sein Konsulat antrat

άτελης ων ἐπόθει προαποθνήσκων.

17) Plutarch a. a. O. 3: γενόμενος δὲ γονέων παντάπασιν ἀδόξων, αθτουργών δὲ καὶ πενήτων.

τουργών δε και πενήτων..

18) Plutarch a. a. O. 45: οξκόν τε και πλούτον άρκούντα βασιλείαις

<sup>16)</sup> Plutarch a. a. O. 45: ἀδύρετο τὴν ἐαυτοῦ τύχην ὡς ἐνδεἡς καὶ ἀτελὴς ὧν ἐπόθει προαποθνήσκων.

όμοδ πολλαίς κεκτημένος.

19) Posidonius' Fortsetzung des Polybius reicht bis zur Diktatur des Sulla; vergl. z. B. Christ, Gesch. d. gr. Litt.<sup>2</sup> (1890) S. 485 und dazu Müller F. H. G. III, 296.

und wo ihn der Krankheitssturm ereilte und hinraffte, auch zur letzten Ruhe bestattet worden ist, nämlich in Rom. Und zunächst auf Rom selbst und nicht auf das Reich überhaupt wird es bezogen werden müssen, was Plutarch zum Schlusse mitteilt über die Wirkung der Trauerkunde, wie sie vielmehr als Freudenbotschaft die Straßen durcheilt habe: καὶ μέγα ἔσχε παραυτίκα την 'Ρώμην χάρμα και θάρσος ώς χαλεπής τυραννίδος ἀπηλλαγμένην 20). Alles atmete auf. Ueber das Leichenbegängnis sodann berichtet Plutarch nichts, wie er auch davon nichts sagt, was vier Jahre nachher mit den irdischen Ueberresten des Marius geschehen ist. Aber fehlen auch nähere Nachrichten: stattgefunden hat das Leichenbegängnis, ja man hat sogar noch lange von demselben gesprochen 21). Rom hat es sich nicht nehmen lassen, dem Rang des Verstorbenen entsprechend und eingedenk seiner unzweifelhaften kriegerischen Verdienste aus seiner guten Zeit her gleichsam ein Auge zuzudrücken und nach dem Grundsatz de mortuis nil nisi bene seinen eben trotz alledem berühmten Sohn würdig zu begraben, ganz abgesehen davon, daß die Marianer in Rom noch am Ruder waren, wenn sich auch ein Umschlag in der öffentlichen Meinung bereits vorbereitete. Die Hinterbliebenen, vor allem die Witwe aus der gens Iulia, der Adoptivsohn, sowie Cinna, der Kollege des Siebenmaligen, werden auf ein glänzendes Leichenbegängnis gedrungen haben. Marius wird ein censorium funus gehabt haben. Demgemäß wird er, angetan mit den Insignien seines hohen Amtes, im Atrium seiner Wohnung aufgebahrt worden sein, umgeben von den Ehrenzeichen, die er sich im Leben anläßlich seiner Kriegstaten erworben. Sieben Tage wird er auf dem Paradebett ausgestellt gewesen sein, um dann als gewesener Triumphator in der goldgestickten Purpurtoga hinausgetragen zu werden und zwar bei Fackelschein, jedoch am Tage. So wird sich der Leichenzug am 20. Januar 86 in Bewegung gesetzt haben, im Zug voraus die Musik, dann all' die ehrenvollen Insignien und Trophäen, die er sich als tapferer Soldat errungen, nur umgekehrt ge-

Marius 46.

Vergl. Cicero pro Roscio Amerino 12, 33, und nach ihm Valerius Maximus IX, 11, 2.

tragen zum Zeichen der Trauer. Die dann folgenden Ahnenbilder mußten bei Marius als einem homo novus, der erst selber seinem Geschlecht das ius imaginum erworben hatte, fehlen, es sei denn, daß stellvertretend die Masken der verschwägerten Iulier mit im Zuge waren und die des Romulus und Camillus, als seiner historischen Ahnherren, die nun dem 3. Gründer Roms das Ehrengeleit gaben und ihn in die Unterwelt abholten. Aber seine 12 Liktoren, diesmal schwarz gekleidet, schritten mit den gesenkten, lorbeerumwickelten Fasces unmittelbar vor 22) seiner Bahre. Auf derselben der Verstorbene, zunächst in effigie in aufrechter Haltung auf hohem Paradebett, darunter aber sein eigentlicher Leichnam im besonderen Sarge (capulus) verschlossen. Hinter der Bahre schloß sich das Trauergefolge an, vorab die Großwürdenträger und Senatoren und Ritter, alles schwarzgekleidet und ohne die Abzeichen des Ranges. Es erfolgte dann auf dem Forum, nachdem die Bahre an der Rednerbühne abgesetzt worden war, die laudatio funebris, dem Herkommen gemäß höchstwahrscheinlich von Cinna selbst als dem Kollegen und Parteifreund gehalten. Und während dieser Leichenrede, als die Trauerversammlung Rednerbühne und Leiche umstand, muß nun jenes Ungeheuerliche vorgefallen sein, das bewirkte, daß man die Leichenfeier des C. Marius so bald nicht wieder vergaß: nämlich der Mordversuch auf einen angesehenen Konsular im Trauergefolge, den großen Rechtslehrer Q. Mucius Scaevola Pontifex Maximus, den Fimbria durch einen gedungenen Mörder bei dieser Gelegenheit meuchlings erdolchen lassen wollte 23). Der Vorfall mag aufsehenerregend und denkwürdig genug gewesen sein, sonst hätte ihn Cicero wohl nicht in seiner Rede pro Roscio verwendet. Nach dem ominösen Zwischenfall setzte sich

<sup>23</sup>) 4 Jahre später i. J. 82 erlag dann Scaevola einem erneuten Attentat, das der jüngere Marius angeordnet hatte.

Assertant, das del Jungere Marius augestanes nasse

der Bahre schreiten, doch ist wohl Marquardt (- Mau) Privatleben der Römer I<sup>2</sup> (1886) S. 354 richtiger daran, der sie mit den Fackelträgern vor der Bahre schreiten läßt. — Zum Ganzen vergl. Mommsen a. a. O. S. 425 ff. und 358 f., Duruy-Hertzberg, Gesch. d. röm. Kaiserreichs III (1887) S. 56 f. und namentlich Marquardt-Mau a. a. O. S. 351 ff., der (S. 355) darauf hinweist, daß so schon Sullabestattet wurde, daß aber der Gebrauch noch weiter zurückreiche.

der Leichenzug wieder in Bewegung dem Ort des Begräbnisses entgegen zur Stadt hinaus. In wenigen Tagen aber, erzählt Plutarch (a. a. O. S. 46), also doch wohl nachdem die acht Tage der Trauer und Leichenfeier vorbei waren, die man zum Dank, daß er endlich gegangen, nochmals mit allem Pomp begangen hatte, mußten die Römer die schlimme Erfahrung machen, daß sie gegen den alten Zwingherrn in der Person seines Sohnes einen noch viel grausameren Tyrannen eingetauscht hatten (ολίγαις δὲ ἡμέραις ἤσθοντο νέον ἀντηλλαγμένοι καὶ ἀκμάζοντα ἀντὶ πρεσβύτου δεσπότην τοσαύτην ὁ υίὸς αὐτοῦ Μάριος ωμότητα καὶ πικρίαν ἀπεδείξατο τοὺς ἀρίστους καὶ δοχιμωτάτους ἀναιρῶν). Plutarch schließt diese Worte unmittelbar an seinen Bericht vom Hinscheiden des Marius an, so daß man sich leicht denken kann, daß er die Leichenfeierlichkeiten und was dabei passierte, übergehen und bloß das Eine andeuten will, daß zwar über die kurze Zeit der Trauer der Streit der Parteien ruhte, aber nur um nachher mit um so grösserer Wut auszubrechen.

Mit der Erörterung der Leichenfeier sind wir auch bei der Beantwortung der uns gestellten Frage angelangt: welche Art der Bestattung hat sich Marius gewünscht und wowirdsein Grab gewesen sein? Hätten wir bloß den Valerius Maximus als Quelle, so läge der Fall äußerst glatt. Denn dann wäre Marius nach der bereits zu seiner Zeit fast ausschließlichen Sitte eingeäschert worden 24). Allein dieser Annahme steht nun das gewichtige Zeugnis eines Cicero im Wege. Ehe wir jedoch hierauf eingehen, muß noch ein Punkt erledigt werden, der geeignet ist, irre zu führen. Wenn es nämlich noch neuestens bei Fröhlich (Pauly-Wissowa IV, 1901, S. 1549) frei nach der Drumann'schen Version heißt: Sulla habe die 'Gebeine' des Marius 'in den Anio' werfen lassen, so ist damit die Frage, ob Beerdigung oder Verbrennung noch nicht entschieden. Denn die Technik der

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>) Vergl. auch die von Duruy-Hertzberg a. a. O. S. 60 aus Plinius ausgehobene Stelle: "Die Leichenverbrennung ist in Rom nicht sehr alten Ursprungs. Sie verdankt ihren Ursprung den Kriegen, die unsere Vorfahren in weit entlegenen Ländern geführt haben. Um unsere Toten der Gefahr zu entziehen, in ihrer Grabesruhe gestört zu werden, zogen wir es vor, sie zu verbrennen." (Nat. Hist. VII, 55.)

Einäscherung war bei den Alten noch nicht derart entwickelt, daß der Leichnam vollständig zu Asche wurde. Dies ist erst unserer Art der Leichenverbrennung gelungen, der Fr. Siemens i. J. 1874 die beste Methode geliefert hat. Danach wird im modernen Krematorium binnen 5 Stunden eine Gluthitze von 850° C. erzeugt, unter deren Einwirkung der Leichnam nach weiteren 2 Stunden so vollkommen und dabei rauchund geruchlos verbrannt wird, daß die Ueberreste nur noch aus weißlicher Asche und ausgeglühten Knochensplittern bestehen 25), die also gleichfalls beim Berühren zerfallen, während auf der Ustrina 26) der Alten der Verbrennungsprozeß ein weit langsamerer und bei weitem nicht so vollkommener war, während die Kosten dieselben gewesen sein mögen (100 Mk.). Denn wir wissen, daß regelmäßig, nachdem der Holzstoß ausgebrannt war und die glimmenden Kohlen mit Wein oder Milch 27) (in andern Fällen auch mit Wasser) gelöscht waren, die nächsten Anverwandten die Gebeine aus der schwarzen Asche 28) in ein Tuch sammelten (ossilegium) und dann nach einigen Tagen, wenn die Asche vollends an der Luft getrocknet waren, zusammen mit dieser in einer Urne bargen und diese dann im Grabmal beisetzten 29). Es ergibt sich somit, daß man auch nach erfolgter Leichenverbrennung Gebeine in einer Grabkammer vorfinden mußte, ihr Vorhandensein also durchaus nicht ohne weiteres einen Rückschluß auf eine vorausgegangene Beerdigung zuläßt.

In dem Falle aber, der uns beschäftigt, handelt es sich tatsächlich um eine wirkliche Beerdigung und nicht um eine Verbrennung, wie man allgemein behauptet. Marius hat sich nicht verbrennen, sondern, wie das vornehmste Geschlecht seiner Zeit, dessen einer Repräsentant sein gehaßtester Gegner

<sup>26</sup>) Vergl. Brockhaus XI<sup>14</sup> (1898) p. 47, we auch eine Kosten-

berechnung aufgestellt ist.

26) Dies ist der jeweils in der Nähe der letzten Ruhestätte des Verstorbenen gelegene Platz, der zu einer metertiefen Grube hergerichtet war, über der dann der Holzstoß aufgeschichtet wurde meist in Form eines hölzernen Stockwerks. Die verkohlten Reste fielen in die Grube. cfr. Marquardt-Maua. a. O. S. 380 f.

<sup>27)</sup> annoso Lyaeo mox etiam niveo lacte cf. Tibull III, 2; 19. 20. <sup>26</sup>) candida ossa supra nigra favilla cfr. Tibull a. a. O. 10. 17. 18. 29) Vergl. überhaupt Marquardt-Mau a. a. O. S. 382 ff.

war, mit Absicht und gewollter Demonstration beerdigen lassen, und daraus erklärt sich wohl auch, warum eben dieser Cornelier Sulla den Hohn des emporgekommenen Plebejers auf die uralte Sitte der gens Cornelia damit rächen wollte, daß er nicht nur das Grabmal des Bauernkönigs zerstören, sondern auch dessen Skelett aus dem Grabe reißen und die Knochen umherstreuen ließ; ja noch mehr: so sehr war der stolze Cornelier über diesen vermeintlichen Frevel an seinem Geschlechte empört, daß er, nachdem ein Taglöhnerssohn sich die Grabessitte seiner langen Ahnenreihe angemaßt hatte, diese Sitte für besudelt hielt, so daß er sich unmöglich auch beerdigen lassen konnte, sondern bestimmte, daß er als erster Cornelier nach seinem Tod verbrannt werde 30), so noch nach dem Tode eine scharfe Scheidewand aufrichtend zwischen infima plebs und Hochadel, zwischen sich und Marius. Das Publikum allerdings und auch Cicero faßte die Sache so auf, als habe er es deshalb getan, damit nach seinem Tod seine Aschenurne im eigenen Hause vor fremden Eingriffen sicher sei und ihm so, als einem, der nicht im Grabe ruhe, wie die Cornelier vor ihm, nicht dasselbe passieren könne, was er mit den Ueberresten des Marius gefrevelt. Gerade die Tatsache aber, daß Sulla, der auf die umgekehrte Art bestattet sein wollte wie Marius, und deshalb ausdrücklich v.erbrannt wurde, ist der schlagendste und unwiderleglichste Beweis dafür, daß umgekehrt hinwiederum Marius seinerseits beerdigt worden war. Und das geschah jedenfalls durch letztwillige Verfügung des Marius, lag übrigens auch ganz und gar in seiner brutalen Art; denn es machte dem Marius, wie Teuffel (R.E. IV, a. a. O.) richtig hervorgehoben hat, eine Freude, sich neben die stolzen Patrizier zu stellen oder sie gar aus dem Sattel zu heben. Noch nach seinem Tode wollte er ihnen zeigen, daß auch ein ahnenloser Plebejer, wenn er nur die nötigen

Fam. XV, 17, 2 ein Neffe Sullas, dessen Todesart man nicht mehr feststellen konnte (alii a latronibus alii cruditate [d. i. an überladenem Magen] dicebant, populus non curabat; combustum enim esse constabat). An einer andern Stelle (de legg. II, 22; 58) sagt Cicero ausdrücklich: gentem Corneliam usque ad memoriam nostram hac sepultura (nämlich Beerdigung) scimus esse usam (also nicht mehr uti, weil sie von da an aufgehört hatte).

Millionen besaß, sich just ebenso begraben lassen könne und dürfe wie die gens Cornelia.

Daß sich alles so verhielt, lehrt Cicero de legg. II, 22: 56 f.: C. Marii sitas reliquias apud Anienem dissipari iussit Sulla victor; quod haud scio an timens ne suo corpori posset accidere, primus e patriciis Corneliis igni voluit cremari. — Und , siti dicuntur ii, qui conditi sunt" oder, wie er es noch weiter auslegt, "nunc humati", d. i. hingelegte (vergl. Grablege) zum Vermodern, im Grabe geborgene, beerdigte 31). Cicero führt den Fall des Marius als ein besonders markantes und signifikantes Beispiel an, wo er im Zusammenhang mit dem Pontifikalrecht auf die religio sepulcrorum zu sprechen kommt. Im selben Zusammenhang führt er auch aus, daß beim Beerdigen in dem sepulcrum (im Gegensatz zum bustum) "redditur terrae corpus, et ita 'locatum' ac 'situm' quasi operimento matris obducitur": "Der Leib ruht so im Grabe und ist so gebettet als läge er im Schoße der Mutter-Erde und sei von ihr zugedeckt. " Um es kurz zu sagen, Cicero handelt im 2. Buch seiner Schrift de legibus von den sacra privata und von dem Rechte der Priesterkollegien. Er bespricht die Verehrung der Götter, die Bewahrung der Familiengebräuche u. s. w. und kommt so auch auf die Rechte der Toten und auf die Begräbnispflicht und die Begräbnisarten zu sprechen (II, 8. 9. 11. 12 ff. 22-27). Dabei unterscheidet er naturgemäß die beiden Arten des Beerdigens und Verbrennens und setzt nun peinlich auseinander, daß man unter sepelire zwar nunc d. h. zu seiner Zeit beide Arten verstehe, ja daß sogar der Volksmund selbst bei der Leichenverbrennung noch von humare rede (leicht begreiflich! man denke z. B. mutatis mutandis an den Gebrauch des Begriffes 'Kirchhof' bei uns), daß aber eigentlich, wenn man sich historisch korrekt, also wissenschaftlich ausdrücken wolle, sepelire identisch sei mit humare, und dieses den Gegensatz bilde zu cremare oder comburere, und daß der älteste Ausdruck für beides, für sepultus und humatus, der

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup>) Demnach ist das situs in dem "Lygdamus hic situs est" bei T i b u l l a. a. O. Vers 29 poetische Licenz und sachlich irrtümlich, da Lygdamus ja verbrannt worden ist.

deshalb auch ein ritueller geworden war, der Ausdruck situs sei. Dies belegt Cicero teils mit historischen Beispielen, teils mit dem Wortlaut des Pontifikalrechtes aus dem "XII Tab.-Gesetz". So sagt er: et quod nunc communiter (schlechthin, denn usus est tyrannus) in omnibus sepultis venit usu, ut humati dicantur, id erat proprium tum (in der alten Zeit) in iis, quos humus iniecta contexerat, eumque morem ius pontificale confirmat und zwar dadurch, daß selbst der zur Einäscherung Bestimmte wenigstens dadurch noch beerdigt werden muß, daß man ihm einen Finger abschneidet (os resectum) und diesen im tumulus begräbt, während man die Aschenurne auch mit nach Hause nehmen kann. Hominem mortuum, inquit lex in XII (inquit = iubet) 32), in urbe ne "sepelito" neve "urito". Also wiederum der Gegensatz zwischen "beerdigen" und "verbrennen", was Cicero noch dadurch erläutert, daß er sagt: quod autem addit "neve urito" indicat, non qui uratur sepeliri, sed qui humetur, also wiederum die peinliche Gleichsetzung von "humare" und "sepelire" und die Gegenüberstellung gegenüber dem urere, weil der Sprachgebrauch seiner Zeit keinen Unterschied mehr machte und selbst humare und urere promiscue gebrauchte. Daß aber "humatum" corpus identisch sei mit "situm" corpus, erklärt Cicero a. a. O. aus Ennius, der mit Bezug auf den Scipio Africanus singe und sage: Hic est ille situs. Von der gens Cornelia aber sagt Cicero: eam hac sepultura (nämlich das antiquissimum sepulturae genus) scimus esse usam (s. o.), eodemque ritu (nämlich Beerdigung) in eo sepulcro quod procul a Fontis Ara est, (am Janiculus, wo i. J. 181 v. Chr. zwei Särge ausgegraben worden waren) 33) regem nostrum Numam conditum accepimus. - Es wird also angesichts dieser klaren Begriffsbestimmung Ciceros, den man sich zudem auch als Teilnehmer an dem Leichenbegängnis seines Landsmanns zu denken hat, kein Zweifel mehr darüber obwalten können, was man in diesem Zusammenhang unter seinem "sitas reliquias" zu verstehen hat: nämlich das, daß

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup>) Vergl. Du Mesnil, Cicero de legibus kommentiert (1879), zu II 22: 58

Du Mesnil nicht ein, wie er sich auch nicht näher mit diesem Unterschied zwischen sepelire und urere etc. beschäftigt.

Marius beerdigt worden ist, und darnach dürfte die landläufige Darstellung nunmehr berichtigt werden.

Der Fall zeigt aber auf's neue, wie richtig an sich Teuffel über Valerius Maximus geurteilt hat. In unserm Fall hat Valerius Maximus die eingehende Darlegung Ciceros nur so obenhin gelesen und vom Standpunkt seines Wissens und seiner Zeit aus das bedeutungsvolle sitas reliquias einfach mit cineres wiedergegeben. Aber noch mehr. Cicero nur weiß, daß Sulla diese irdischen Überreste des Marius apud Anienem dissipari iussit, also auf freiem Feld beim Anio herumstreuen ließ, läßt Valerius Maximus sie durch Sulla bereits in Anienis alveum, in den Anio, werfen. Also auch letzteres ist falsch und erweist sich als freie Phantasie des Valerius. Somit wird durch die Konfrontierung des Valerius mit seiner Quelle auch die Version Drumanns hinfällig, da Cicero ausdrücklich von einem dissipari apud Anienem und nicht von einem inici in Anienem spricht. Daß aber Cicero durchaus richtig berichtet war, darüber ist nach den obwaltenden Umständen kein Wort zu verlieren.

Durch die Worte des Cicero "apud Anienem" aber erledigt sich endlich auch die Frage nach dem Ort, wo Marius vier Jahre im Grabe geruht hat. Als einstiger Triumphator hätte Marius das Recht gehabt, innerhalb der Stadt beigesetzt zu werden, ein Vorrecht allerdings, von dem schwerlich jemals Gebrauch gemacht worden ist, und Mommsen<sup>34</sup>) selbst, der dieses Recht des Triumphators eruiert hat, kennt hiefür keinen Fall aus der römischen Geschichte. So ist auch Marius außerhalb der Tore der Hauptstadt an einer der vielen Landstraßen<sup>35</sup>) zur letzten, wenn also auch nur kurzen Ruhe in die latinische Erde gebettet worden. Wurden seine Gebeine auf freiem Feld am Anio verstreut, so ist das Nächstliegende das, daß auch das Grab im Aniothal gewesen ist. Sulla wird die Gebeine nicht eigens haben ins Aniothal verbringen lassen. Im Anio-

Vergl. Röm. Staatsrecht a. a. O. p. 426.

35) Und wie in Rom, für welches man die Straßen, die als Gräberstraßen benutzt wurden, bei Marquardt-Mau a. a. O. p. 362 f. aufgezählt findet nebst der Litteratur für die bis 1886 gemachten 92 Gräberfunde, so auch in der Provinz. Für Pompeji z. B. vergl. Mau, Pompeji (1900) S. 399 ff.

thal lief die via Tiburtina, und über den Anio führte z. B. die via Salaria, sowie (zwischen den beiden genannten Straßen) die via Nomentana, je durch die gleichnamigen Tore die Hauptstadt an der Ost- bezw. Nordostseite verlassend. Für alle drei Landstraßen ist ihre Eigenschaft als Gräberstraße nachgewiesen 36). Welche von den dreien aber für unseren Fall in Betracht kommt, das wird sich in absehbarer Zeit nicht entscheiden lassen. Vorerst hat man sich damit zu begnügen, daß Marius im Aniothal begraben lag, nachdem er sich bei Lebzeiten daselbst angekauft hatte. Wer natürlich aus den Worten Ciceros das herauslesen zu müssen glaubt, daß Sulla die Gebeine des Marius ad hoc an den Anio habe verbringen lassen, der ist gezwungen, sich nach einem anderen Begräbnisplatz umzusehen; nur darf nicht an denjenigen der gens Iulia gedacht werden, der auf dem Campus Martius lag (Sueton, Caesar 84); denn das wäre sicher gebucht worden, wenn Marius auf dem Marsfeld beigesetzt worden wäre. - Uns kam es lediglich darauf an, aus Cicero den Nachweis erbracht zu haben 1) daß Marius nicht verbrannt, sondern beerdigt worden ist und zwar an einer Landstraße außerhalb der porta Tiburtina oder Nomentana oder Salaria, und 2) daß er es war, der den indirekten Anlaß dazu gegeben hat, daß die gens Cornelia seit Ciceros Zeit zur Sitte der Einäscherung überging.

Tübingen.

E. Hesselmeyer.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>) Marquardt-Mau a. a. O. S. 362.

### XXXI.

Handschriftliches zu Cicero De inventione. — Versus Hieronymi ad Augustinum, Augustini ad Hieronymum. — Zu Marius Victorinus De definitionibus.

Der Codex 229 der Stadtbibliothek von Avranches 'Ex Monasterio Sti Michaelis in periculo maris', beschrieben von Omont, Catalogue général . . . t. X (1889) p. 107, enthält außer Schriften von Boethius (X. Jahrh.) mancherlei kleine Stücke, von denen mir, als ich i. J. 1902 den Codex auf hiesiger Universitätsbibliothek für Boethius verglich, die folgenden zwei der Aufzeichnung und Mitteilung nicht unwert erschienen. Doch möchte ich auch die Unterschrift des letzten Stückes des Codex nicht unerwähnt lassen. Man kann viele Handschriften durchsehen, ehe man einem guten Schreiber, aber schlechten Lateiner (vgl. auch Wattenbach, Schriftwesen<sup>3</sup> S. 430) derart begegnet, wie es jener Martinus im X.—XI. Jahrh. war, der sich naiv genug folgendermassen auf fol. 230° verewigt hat: MARTINUS. PRESBITER. BONUS. HUMILIS. SCRIPSIT ET SUBSCRIPSIT. FRATRES QUI LEGIT ORA PRO ILLUD. So ganz deutlich.

I.

Mitten in den Codex hinein ist das Fragment einer Handschrift von Cicero De inventione verschlagen, ein Doppelblatt, jetzt fol. 191. 192, von 17,3 cm Breite, 26 cm Höhe, in stattlicher sauberer Schrift des XII. Jahrh. auf den vier Seiten, zu je dreißig Zeilen, in Buch I jener Schrift aus § 25 bis in 27 und aus § 47 bis in 52 gehend. Da unsere Handschriften von De invent. bis in das IX. Jahrh. zurückreichen, kommt schon allein zeitlich dem Fragmentum Abrincense nur secun-

däre Bedeutung zu, und dem entspricht auch sein Wert als Texturkunde. Denn wenn es auch frei ist von besonderen Verunstaltungen durch Willkür oder Nachlässigkeit, so stimmt es doch am meisten mit dem Casselanus (c bei Friedrich), demnächst mit dem Bernensis 469 (\$), die ebenfalls dem XII. Jahrh. angehören, etwa ebenso oft mit der zweiten Hand des S(angallensis), hier und da mit der ersten oder mit der zweiten Hand des P(arisinus). Es will ja auch diese Notiz nur die Kenntniß des handschriftlichen Bestandes von Ciceros Werk vervollständigen, ganz besonders weil der Codex in der abgelegenen kleinen Stadt an der Küste der Normandie den gewöhnlichen Straßen von uns Philologen doch sehr ferne gerückt ist. - Mit Uebergehung orthographischer Dinge und leichter Schreiberversehen, die oft von einer alten, auch einzelne Glossen überschreibenden Hand verbessert sind, gebe ich die Varianten nach der Ausgabe von Friedrich und mit deren Seitenund Zeilenzahlen.

Fol. 191\* beginnt mit exordiri p. 133, 16. Z. 20 putant mit allen Codd. 24 abalienabit mit allen Codd. 27 est] sit mit c. Ebenda incipe. 28 strepitum. acclamationem mit c, aut fehlt. 32 statim wie im Text. 36 renouatur mit c. - P. 134,1 insinuatione: die Buchstaben sinu fast ganz durch ein Loch zerstört. 2 quiddam mit PS2. Ebenda breuiter mit S2c1, dann et hinzugefügt. 4 omnino über d. Z. von 2. Hd. 5 propterea quod id mit P2S2c2. 12 mit commune schliesst fol. 191°, mit 13 commutabile beginnt fol. 1916. 14 causas: das zweite a aus i von 2. Hd. 23 quis mit P2S2. 31 dictum est mit c. 35 extra: die Buchstaben ex durch ein Loch zerstört. 37 de quo mit S2. - P. 135, 2: die Stelle Quod - scribitur ist vorhanden. 10 mit memoria schließt fol. 1916.

Fol. 192<sup>a</sup> beginnt mit aut iudicatum p. 146, 25. Z. 33 non] nu. 37 iudicarunt fehlt, es ist aber eine Lücke gelassen. - P. 147, 1 homines] omnes mit fast allen Codd. uelut] uti. 6: die lückenhaft und verderbt überlieferte Stelle hat im Fragment diese Form: factum quem populus romanus (mit S<sup>2</sup>β, rom. pop. c) ob id (factum fehlt mit dem Cod. Trossii bei Halm, eo fehlt mit S²βc) quod, das Weitere wie im Text. 8 autem ist vorhanden. 21 mit scripto schließt fol. 192\*, mit

uersetur, so mit βc, beginnt fol. 192b. Diese Seite ist stark abgerieben, manche Stellen sind ganz verschwunden. 26 permixtu, wie es scheint; fast zerstört. 26 descripte mit βc. 27 quid] quod. Ebenda cuique] unicuique mit β1. 34 uisum e schwer zu erkennen, ebenso die beiden letzten Silben von argumentandi, hierauf fehlt ratio mit Sc. 36 quod non rei solum, doch rei kaum leserlich. - P. 148, 1 Omnis verschwunden, ebenso 2 'da est' in 'tractanda est'. 3 assensionem mit βc. 7 aesch, der Rest 'inem' des Wortes verschwunden. Ebenda xeno fontis, ebenso auch im Folgenden der Name geschrieben. 9 xeno, darnach fontis zerstört. 10 habes nicht sicher zu lesen, utrum fehlt mit c, illiusne mit S2P23c. 11 illius dem Anscheine nach, mit βc. 11 aut] anscheinend &, mit fast allen Codd. 12 ceterum kaum erkennbar. si (mit c) inquit, quid fehlt mit c, ebenso das folgende si. 15 habeat habet. Ebenda nach tuum mit Pc uirum zugefügt. 19 mit quam tuus est tuum schließt fol. 1926.

## II.

Die leere Seite fol. 116° hat eine von Omont dem X.—XI. Jahrh. zugewiesene Hand außer Anderem zum Eintrag der folgenden acht Verse benutzt, von denen ich nur die beiden letzten bisher veröffentlicht finden konnte, in Vallarsis Hieronymusausgabe t. XI part. 1 p. 292, wo sie unter 'Selecta veterum testimonia' mit dem Herkunftsvermerk 'Ex Ms. Cod. Vatic. olim Reginae num. 571' und der Ueberschrift 'Augustinus ad Hieronymum' stehen. Die ersten sechs Verse habe ich ebenso vergebens an anderen Orten wie an der entsprechenden Stelle der Maurinerausgabe von Augustinus gesucht (Bd. XI, 'Scriptorum veterum quaedam testimonia', hinter den 'Loca scripturae . . .'). So mögen denn die acht Verse als ein Beitrag zur lateinischen Anthologie, allerdings aus später Zeit und von sehr mäßigem Werte, hier eine Stelle finden.

VERSVS HIERONIMI AD AVGVSTINVM.

1 Mentitur qui te totum legisse fatetur:
Aut quis cuncta tua lector habere potest?
Namque uoluminibus mille, Augustine, refulges:
Testantur libri quod loquor ipse tui.

5 Quamuis multorum placeant uolumina libris, Si Augustinus adest, sufficit ipse tibi. AVGVSTINI AD HIERONIMVM.

Te Bethlem celebrat, te totus personat orbis, Te quoque nostra tuis [promit] bibliotheca libris.

Im Cat. génér. ist in der Wiedergabe der Anfänge von V. 1 und 7 irrtumlich te ausgelassen und Bethleem gedruckt. - Den beiden Kirchenvätern werden, mit entschiedener Bevorzugung von Augustinus, gegenseitige Complimente über die Fülle ihrer litterarischen Produktion in den Mund gelegt, von denen sie in Wirklichkeit, wie ihr Briefwechsel zeigt, sehr weit entfernt waren. Die Verse, deren erster gewiß nur zufällig den gleichen Anfang (Mentitur qui te) mit Martial XI 92 hat, schreiten zuerst gut vorwärts, doch schon Vers 4 fällt mit einem empfindlichen Cirkelschluß stark ab, in 5 stört die falsche Quantität uolumina (richtig dagegen in 3), noch schlimmer ist das jedenfalls ablativische libris, das der Verfasser offenbar aus Versnot für den Genetiv gesetzt hat: "mögen auch noch so Vieler Bücherrollen gefallen". In 6 scheint tibi, nach der Anrede an Augustinus 1-4, zunächst unmöglich, da jedoch mit den Worten 'Si Augustinus adest' in die dritte Person übergegangen wird, ist, freilich sehr ungeschickt, die zweite wohl im allgemeinen Sinne gesetzt. Am besten würde mihi passen, jedoch entfernt es sich äußerlich zu weit von tibi. In 8 habe ich das auch im Reginensis stehende promit als Einschiebsel bezeichnet 1).

# III.

Bekanntlich ist es seit Useners Bearbeitung des Anecdoton Holderi (1877) eine Tatsache der römischen Literaturgeschichte, daß die bis dahin als eine Schrift von Boethius geltende Abhandlung De definitionibus (definitione) vielmehr

¹) Auf derselben Seite des Codex, unmittelbar vor obigen Versen, steht mit der Ueberschrift Versicoli de nouem musis das kleine Gedicht De Musis, Anthol. Lat. I fasc. I p. 101 n. 88 R. Leider habe ich versäumt, etwaige Varianten zu notieren, und eine briefliche Bitte an die Bibliothek von Avranches um Abschrift der neun Verse war vergeblich; die Bibliothekare mancher französischen Stadtbibliotheken sind nicht Fachmänner.

Marius Victorinus zum Verfasser hat. Usener konnte (S. 62) seinen Beweis durch Berufung auf eine von A. Mai angeführte Handschrift dieser Abhandlung aus dem XI. Jahrh. stützen, die den Titel 'liber definitionum Victorini' trägt, doch gelang es weder seinen eigenen Nachforschungen noch denen Anderer (nach Schepss in dieser Zeitschr. N. F. Bd. X, 1897, S. 382), die von Mai nicht näher bezeichnete Handschrift zu ermitteln. Dieser bis jetzt noch nicht wiedergefundenen Urkunde tritt nun unser Abrincensis mit einem sicheren und mindestens ebenso alten Zeugnisse zur Seite. Am Schlusse des in zwei Stücke, fol. 1-10 und 99-114, auseinandergerissenen ersten Porphyriuscommentars von Boethius, aus dem X. oder XI. Jahrh., fand ich die folgende (weder in dem Catal. génér. a. O. noch in dessen früherer Ausgabe t. IV, 1872, p. 541 mitgeteilte) in der letzten Zeile von fol. 114 beginnende Subscription: ANITH MALLII. SEUERINI. (fol. 114b) BOETH. Ù. C. ET ILL. ET CONS; ORD; PATRITII. IN ISA-GOGEN. PORPHIRII IĎ. INTRODUCTIONĚ IN CATEGO-RIAS A SE TRANSLATAS. AEDITIONIS PRIME EX-PLITIUNT DO GRATIAS MARII. UICTORINI DE XU SPETIEBUS DEFFINITIONUM. Die folgende Zeile ist frei, dann beginnt mit der Ueberschrift INCIPIUNT YSAGOGE PORPHYRII ein Bruchstück von Boethius' Uebersetzung der Isagoge des Porphyrius, es enthält bis zum Schluß von fol. 115b den Anfang 'Cum sit' bis 'ab eis continetur' (so für contineatur) S. 25, 2-30, 20 Busse (Comment. in Aristot. Graeca Man erkennt nun sogleich, daß jene Unterschrift eigentlich mit DO GRATIAS abschließt und daß die folgenden Worte MARII. UICTORINI DE XU SPETIEBUS DEFFI-NITIONUM ursprünglich die Ueberschrift des Traktates von Victorinus gebildet haben. Wenn auch unsere Handschrift keine weitere Spur des Traktates enthält, so ist doch sicher. daß er in der nächsten oder in einer weiter zurückliegenden Quelle derselben sich unmittelbar an den ersten Porphyriuscommentar des Boethius angeschlossen hat und daß der Titel von einem glücklicherweise nicht sehr achtsamen Schreiber mitgenommen worden ist, während der Text bei Seite gelassen wurde. Auch in den bei Usener S. 64 Anm. 1 und Stangl

in seiner Ausgabe von De definitionibus (Tulliana et Mario-Victoriniana, 1888) S. 13 f. beschriebenen Handschriften, desgleichen in dem von Schepss a. O. erwähnten Parisinus, Nouv. acqu. 1611, den er Blätter f. d. bayer. Gymnasialschulw. 1888 S. 20 ff. beschreibt, steht der Traktat verschiedenfach inmitten oder nach Schriften von Boethius (übrigens in keiner von diesen Handschriften unmittelbar nach dem ersten Porphyriuscommentar), so daß der Wegfall des Namens Marius Victorinus ebenso erklärlich ist, wie das Eindringen des Namens Boethius. Auch der letzte Zweifel an diesem Sachverhalt wird durch die in keiner der Handschriften bei Usener, Stangl und Schepss vorkommende Fassung des Titels 'De XV speciebus Sie beruht auf den fünfzehn definitionum' ausgeschlossen. Arten der Definition, die in dem Traktat p. 901 D bei Migne Patrol. Lat. t. LXIV = p. 32, 18 ss. Stangl aufgezählt und p. 902 A ss. = p. 33, 6 ss. erläutert werden.

Heidelberg.

Samuel Brandt.

#### XXXII.

# Das Wesen des Optativs \*).

Der Optativ erscheint im Indogermanischen als der Träger zweier Vorstellungen: des Wunsches und der Möglich-Diese mit einander zu vermitteln, ist bis jetzt nicht gelungen. Es ist nun aber m. E. fraglos, daß er ursprünglich eine einheitliche Bedeutung gehabt haben muß; es ist darum auch das erstrebenswerte Ziel, sie rückgehend aufzudecken. Als diese erscheint mir die Vorstellung des Wunsches. Derselbe erstreckt sich auf Mögliches und Unmögliches, so zwar, daß das Subject im Augenblick der psychischen Erregung, die den Wunsch auslöst, in der Regel an die Erfüllbarkeit desselben glaubt, mag er auch einer nüchternen Prüfung als unerfüllbar erscheinen. Das subject i v e Empfinden, das den Wünschenden bestimmt, sich zu einer bestimmten Tätigkeit oder einem Vorgang in persönliche Beziehung zu setzen, ist also überall die Hauptsache. will er einen Wunsch von vorn herein als unerfüllbar bezeichnen. so wählt er dafür besondere Formen. Dies wäre aber undenkbar, wenn das Subject bei seinem Wunsche von vornherein von dem Gedanken absähe, daß er in Erfüllung gehen könne. Es handelt sich daher um den höhern oder geringern Grad der Wahrscheinlichkeit der Erfüllung, den es beim Aussprechen desselben fühlt. Daß die subjective Erregung das allein Entscheidende ist, zeigt schon das oben S. 391 angeführte lat. Beispiel.

Es kann also eine Weiterentwicklung der Wunschvorstellung nur davon ausgehen, ob das Individuum seinen Wunsch als mehr oder minder erfüllbar fühlt. Ist es sich dabei klar bewußt, daß derselbe er füllbar, die Verwirklichung des Gewünschten möglich ist, so tritt die Vorstellung der Möglich keit in seinem Bewußtsein in den Vordergrund. Dadurch wandelt sich die Wunschvorstellung in die Vorstellung der Möglichkeit; so wird der Wunsch: 'möge dies geschehen' zum Potentialis: 'es ist möglich, daß dies geschieht'. Trotz der feinen Empfindung der griechischen Sprache für diese Unter-

<sup>\*)</sup> S. S. 409.

schiede und der Neigung, denselben auch sprachlichen Ausdruck zu geben, haben sich nicht nur bei Homer, sondern auch bei Herodot und Plato Beispiele der potentialen Verwendung des bloßen Opt. erhalten. So sagt Eumaeus

ζ 407 νῦν δ' ῶρη δόρποιο τάχιστά μοι ἔνδον ἔταῖροι εἴεν, ῖν' ἐν κλισίη λιαρὸν τετυκώμεθα δόρπον.

'Jetzt ist es Zeit zum Abendessen; gar bald möchten wir die Gefährten daheim sein, in Folge dessen zu erwarten ist, daß wir das Mahl bereiten'. Deutlich fühlen wir noch den Wunsch des E. durch: 'möchten doch die Gefährten recht bald zu Hause sein', da es Zeit zur Abendmahlzeit ist', also wenn der Opt. in unmittelbare Beziehung zu den Worten: νῦν δ' ὥρη δάρποιο gesetzt wird. Aber ebenso erscheint uns der Begriff der Möglichkeit betont, sobald wir ihn inniger mit dem folgenden Gedanken verbinden; dann ergibt sich die Verbindung: 'es ist möglich, daß sie bald daheim sind, infolge dessen ich erwarte, daß wir uns das Mahl bereiten'. Anders erklärt sich der Uebergang aus der Vorstellung des Wunsches in die der Möglichkeit

Ο 197 θυγατέρεσσιν γάρ τε καὶ υίάσι βέλτερον ε ζη ἐκπάγλοις ἐπέεσσιν ἐνισσέμεν.

Poseidon ist erfüllt von dem Wunsche: 'möge Zeus (statt meiner) seine Söhne und Töchter schelten'; über denselben wird ein Urteil ausgesprochen in Form eines Urteilsatzes, dessen Urform lautete: 'er möge seine Söhne schelten, das ist besser'. Indem beide Gedanken in einen zusammengezogen werden, tritt durch eine Art von Attraction das Verb. subst. in den Opt.: 'es dürfte besser sein, die Söhne zu schelten'. So wird noch etwas von dem urspr. Wunsche bewahrt, der sonst durch den Uebergang des Opt. in den Inf. völlig verloren gehen würde. So finden wir den bloßen Opt. als Pot. auch noch bei Plato, z. B. Phaed. 96 Β καὶ πότερον τὸ αἰμά ἐστιν, ῷ φρονούμεν, η ό ἀὴρ η τὸ πύρ η τούτων μὲν οὐδέν, ὁ δ' ἐγκέφαλός έστιν ό τὰς αἰσθήσεις παρέχων τοῦ ἀχούειν καὶ ὁρᾶν καὶ όσφραίνεσθαι, έχ τούτων γίγνοιτο μνήμη καὶ δόξα, έχ δὲ μνήμης και δόξης λαβούσης το ήρεμειν κατά ταυτα γίγνεσθαι ἐπιστήμην. Es läßt sich hier zu γέριστήμην. Es läßt sich hier zu γέριστήμην. fernten vorausgehenden Partie ein av ergänzen, was a. a. St. beliebt wird; es überwiegt mehr in dem Opt. die Vorstellung der Möglichkeit, wie eine getreue Uebersetzung zeigt: und ob es das Blut ist, welches das Denken erzeugt, oder die Luft oder das Feuer, oder aber ob es keines von diesen, sondern das Gehirn ist, das die Sinneswahrnehmungen des Gehörs, des Gesichts, des Geruchs bewirkt, und ob auf diesen Wahrnehmungen möglicherweise (es ist möglich, daß) das Erinnerungs- und Vorstellungsvermögen beruht, und ob auf dem Bestande dieser beiden ebenso die Wissenschaft beruhe.' Plato sieht also den in ihm lebendigen Wunsch für die Art der Erklärung als etwas Mögliches an. Ebenso findet sich der bloße Opt. als Potentialis Phaed. 87 E 95 C 86 A 96 B Phileb. 58 A bei Herodot I 45 u. ö.

Da also nur die stärkere oder schwächere Intensität der Vorstellung von der Möglichkeit der Erfüllung des Wunsches das Princip für die weitere Entwicklung des Optativ-Gebrauchs sein kann, so ist eine zwiefache Entwicklung desselben anzunehmen. Denn einmal kann der Wunsch als erfüllbar und als unerfüllbar aufgefaßt werden. Z. B. erfüllbar

Α 17 ύμιν μὲν θεοί δο τεν 'Ολύμπια δώματ' ἔχοντες ἐχπέρσαι Πριάμοιο πόλιν χτλ. —

Unerfüllbar ist der Wunsch des alten Bettlers:

ξ 503 ώς νον ή βώ οιμι, βίη δέ μοι έμπεδος είη.

Eingeleitet kann der Wunschoptativ werden durch die Part. αἶ, εἰ, εἰ γὰρ, αἴθε und auch dann erfüllbaren o. unerfüllbaren, eigenen Wunsch des Sprechenden o. fremden bezeichnen. (S. L. Lange Part. εἰ S. 19 ff. 49 ff. 81—111). Soll der Wunsch verneint werden, so geschieht dies durch die prohibitive Part. μή.

Zum andern: Ist das Subj. erfüllt von dem Gedanken: mein Wunsch ist erfüllbar, möglich, so kann, wie in jenem Fall der Subjectsbegriff 'Wunsch', so in diesem der Praedicatsbegriff 'möglich' sich entwickeln. Tritt zu dem Opt. die Negation oo, so hat sie nirgends den Zweck, den zu Grunde liegenden Wunsch abzuwehren, sondern sie verneint vielmehr die Bedeutung des Verbum. Von den oben angeführten Beispielen abgesehen, wo der bloße Opt. schon ein Vorwiegen der Möglichkeit zeigt, kann diese Vorstellung überwiegen:

1) Wenn dem bloßen Opt. des Wunsches ein Bedingungssatz priorisch vorausgeht; denn damit sagt der Sprechende, daß er die Erfüllung des Wunsches abhängig denkt von dem Eintreten dieser Bedingung. Er erklärt also den Inhalt des Wunschoptativ in diesem bestimmten Fall für möglich; z. B.

Τ΄ 321 οῦ μὲν γάρ τι κακώτερον ἄλλο πάθοιμι, οὐδ' εῖ κεν τοῦ πατρὸς ἀποφθιμένοιο πυθοίμην.

Denn Achilleus sagt im Schmerz um den Tod des Patroklus: 'selbst wenn ich in diesem Fall (xev), nämlich wo P. erschlagen ist, den Tod meines Vaters erführe, ist es nicht möglich, daß mir noch ein schwereres Leid widerführe'.

2) Der Sprecher gibt durch den Zusatz eines Adverbs ein Urteil über die Erfüllbarkeit seines Wunsches ab; dadurch erhält der bloße Opt. die Bedeutung der Möglichkeit; z. B.

ρ 231 βεία θεός γ' ἐθέλων καὶ τηλόθεν ἄνδρα σαώσαι.

Hier spricht Mentor-Athene, um den mutlosen Telemachus aufzurichten, den Wunsch aus: möge ein Gott den Mann (Odysseus) erretten; zugleich gibt sie durch das Adv. δεία ein Urteil über die Erfüllbarkeit desselben ab und sagt: 'Leicht ist es möglich, daß ein Gott, wenn er will, den Mann errettet'. Es geht also der Wunsch vor unsern Augen in die Möglichkeit über.

3) Schärfer tritt der Begriff der Möglichkeit zu Tage, wenn bei voraufgehendem bedingendem Wunsch- oder Fallsetzungssatz der Opt. noch die Part. zev oder äv zu sich nimmt. Diese weisen dann auf den vorhergenannten Fall hin und besagen, daß die Erfüllung des Wunsches in dem einen bestimmten Fall (zev) oder in allen Fällen (zv) möglich ist; z. B.

Π 623 εί καὶ ἐγώ σε βάλοι μι τυχὼν μέσον ὀξέι χαλκφ, αξψά κε καὶ κρατερός περ ἐὼν καὶ χεροί πεποιθώς εὕχος ἐμοὶ δοίης, ψυχὴν δ΄ Αιδι κλυτοπώλφ.

Angenommen, daß der bedingte Wunsch des Meriones: 'möge ich dich treffen' in Erfüllung geht, in diesem Fall (xɛ) ist es möglich, daß Aeneas ihm Ruhm bringt. Die Part. xɛ weist auf die im ɛ!-Satz ausgedrückte Bedingung zurück. Ferner

Ψ 274 εἰ μὲν νῦν ἐπ' ἄλλφ ἀεθλεύοι μεν 'Αχαιοί,
ἢ τ' ἄν ἐγὼ τὰ πρῶτα λαβὼν κλισίην δὲ φεροίμην.

Denn Achilleus setzt den Fall: 'angenommen, dass wir A. einem andern zu Ehren Kampfspiele hielten', um die Worte anzufügen: im Falle, daß diese Bedingung sich erfüllte, 'dann ist es gewiß jedenfalls möglich, daß ich den ersten Preis zu meinem Zelte davontrage'. Also auch hier Uebergang des Wunschopt. in den Potentialis.

4) Ebenso ist der Begriff der Möglichkeit stark betont, wenn das dieselbe Bedingende durch ein Participium gegeben ist, auf welches das dem Opt. zugefügte zer zurück-

weist. So fragt z. B. Hektor

Κ 303 τίς κέν μοι τόδ' ὁ ποσχόμενος τελέσειε;

Er ist dabei von dem Wunsche erfüllt: 'möge einer die Aufgabe, die Stimmung der Griechen zu erkunden, vollbringen'. Dieser ist bedingt durch das hyp. Part., und zev beschränkt die Erfüllbarkeit jenes Wunsches auf den Fall, daß einer sich freiwillig dazu erbietet.

5) Noch schärfer ausgeprägt ist der Begriff der Möglichkeit, wenn der Opt. mit xev durch das Relativ pronomen mit einem voraufgehenden Aussagesatz im Fut. verbunden ist, und die Erfüllung des durch den Opt. ausgedrückten Gedankens als Voraussetzung des Hauptsatzes vom Sprecher hingestellt wird, z. B. Κ 205 δώσω γάρ δίφρον τε δύω τ' έριαύχενας ἵππους, οἴ κεν ἄριστοι ἔωσι θοῆς ἐπὶ νηυσὶν 'Αχαιῶν, δς τίς κε τλαίη, οἴ τ' αὐτῷ κῦδος ἄροιτο, νηῶν ὼκυπόρων σχεδὸν ἐλθέμεν, ἔκ τε πυθέσθαι κ. τ. λ.

Den Worten Hektors liegt ein Wunsch zu Grunde; denn er sagt: 'ich werde einem einen Wagen und die besten Rosse der A. schenken; der, wer er auch immer ist, möge sich in diesem Falle (der Erwartung dieses Geschenkes) entschließen, sich in die Nähe der Schiffe zu begeben'. Indem der Wunsch durch das Rel. mit dem ersten Gedanken verbunden wird, erscheint er als Voraussetzung des Hpts., auf den durch zeu hingewiesen wird, und er wird für diesen Fall als etwas Mög-

liches hingestellt.

6) Endlich ist der Opt. mit xev oder av in der Satzfügung als ganz reiner Potentialis zu betrachten, wo durch das Verb. subst. mit Praedicatsnomen ein Urteil über den Inhalt eines Inf. abgegeben wird. Daß das Verb. subst. in den Opt. tritt, vermag ich mir nur so zu erklären, daß eine Attraction des Modus stattfindet, wie in lat. Causal- und Relativsätzen z. B. Caes. bell. Gall. V 6, 3 ille omnibus precibus petere contendit, ut in Gallia relinqueretur..., quod religionibus impediri sese diceret. Ursprünglich war nämlich der abhängige Inf. als Wunsch gedacht; da die Wunschform durch die Abhängigkeit verloren geht, so nimmt das Verb. είναι sie auf; die zugefügten Part. κεν oder av bezeichnen dann, daß der Sprechende die Erfüllung seines Wunsches entweder in einem bestimmten oder in allen Fällen erwartet; z. B.

Z 410 έμοὶ δέ κεν κέρδιον εἴη σεῦ ἀφαμαρτούση χθόνα δύμεναι.

Der zu Grunde liegende Wunsch der Andromache ist: 'möchte ich doch unter die Erde hinabgehen'. Diesen hegt sie nur für einen bestimmten Fall, der durch das Particip ἀφ. gegeben und durch κεν angezogen wird. Ueber den also modificierten Wunsch wird durch κέρδιόν ἐστιν ein Urteil abgegeben, welches dann in den Opt. m. κεν tritt, wenn der Wunschopt. in den Inf. übergeht, um die Möglichkeit des Urteils hervorzuheben. Aus den Worten: 'möge ich in diesem Fall unter die Erde gehen, das ist besser', wird nunmehr: 'es ist möglich, daß es in diesem Falle besser ist', d. h. 'es möchte besser sein, daß ich hinabgehe'.

Auch die alten Erklärer müssen im Opt. mit κεν noch den zu Grunde liegenden Wunsch empfunden haben; denn sonst wäre die Bemerkung des Schol. B zu X 42 (τάχα κέν έ κύνες καὶ γῦπες ἔδοιεν) τινὲς ἔδοιντο γράφουσι εὐκτικῶς · ἀ δὲ ἀπεύχεται τῷ παιδί, ταῦτα τῷ πολεμίω ἀρᾶται ganz sinnlos

und unerklärlich. — Daß in der Tat die Partikel zev die Kraft hat, den Wunsch auf einen Fall zu beschränken, zeigt

Ζ 279 ἀλλὰ σὸ μὲν πρὸς νηὸν 'Αθηναίης ἀγελείης ἔρχευ, ἐγὼ δὲ Πάριν μετελεύσομαι, ὄφρα καλέσσω, αἴ κ' ἐθέλησ' εἰπόντος ἀκουέμεν ' ὧ ς κ έ οἱ αδθι γαῖα γ ά ν ο ι.

Denn im Zorn über Paris spricht H. den Wunsch aus: 'möge sich ihm doch hier die Erde auftuen'. Er hegt ihn jedoch nur für den vorliegenden Fall, wo Troja infolge von P. Untätigkeit der Untergang droht; deshalb setzt er die Part. \*\*EV

zum Opt. hinzu.

So glaube ich nachgewiesen zu haben, wie der Opt. nach den beiden Seiten des ihm zu Grunde liegenden Wunschbegriffs sich entwickelt hat, wie der Modus der Möglichkeit aus dem des Wunsches hervorgegangen ist und hervorgehen mußte. Nur diese beiden Gebrauchstypen sind vorhanden. Denn eine concessive Bedeutung eignet dem Opt. an sich nicht (vergl. Delbrück Synt. Forsch. IS. 27), sondern wir legen, bestimmt durch den Gedankenzusammenhang, sie in den Modus, falls das Individuum durch äußere Umstände zu dem Wunsche getrieben wird oder die Part. σὐδὲ, καὶ, ἕμως hinzugefügt sind.

Schliesslich ist noch festzustellen, daß es im Griech. keine Modusverschiebung gibt, also der Opt. nicht für Conj. oder Ind. eintritt. Dafür spricht einmal, daß in temporalen Nebensätzen nach Nebentempus bei Homer wie in der spätern Sprache überwiegend der Conj. steht, zum andern, daß bei Homer und einzeln auch später der Opt. auch nach Haupttempus sich findet; so in Relativsätzen bei Homer 4mal, während er nach Nebentempus 39mal gebraucht wird. Der Opt. hat vielmehr nur seine ursprüngliche Bedeutung, die des Wunsches. Zwei Beispiele mögen genügen:

ρ 449 τόν ποτ' ἐγὼν ἐπὶ νηὸς ἐυσσέλμοιο μελαίνης ἄξω τῆλ' Ἡθάκης, Ινα μοι βίοτον πολὺν ἄλφοι. Ι 244 ταῦτ' αἰνῶς δέδοι κα κατὰ φρένα, μή οἱ ἀπειλὰς ἐκτελέσωσι θεοί, ἡμῖν δὲ δὴ αἴσιμον εἴη φθίσθαι ἐνὶ Τροίη.

Im ersten Beispiel hat der Sprecher den Wunsch: 'möge er mir viel Geld einbringen', der durch ενα als Wirkung der Tätigkeit des Subjects von ἄξω bezeichnet wird. An der zweiten Stelle sagt Odysseus: 'Ich bin in schrecklicher Furcht; fern sei die besorgte Erwartung, daß die Götter seine Drohungen erfüllen, uns aber möge nicht bestimmt sein, vor Troja den Untergang zu finden'. Es ist also Conj. und Opt. gebraucht. je nachdem eine Erwartung o. ein Wunsch abgewehrt werden soll. Ebenso X 243 ff. Il 646 ff. Hieraus scheint sich klar zu ergeben, daß so wenig wie die Verwendung des Conj. die des Opt. irgendwie von dem Tempus des regierenden Verbum

bestimmt wird. Der Opt. diente vielmehr ursprünglich in dem nur innerlich abhängig gefühlten Nbns. zum Ausdruck eines selbständigen Wunsches; diese Function behielt er auch, nachdem die Abhängigkeit einen sprachlichen Ausdruck durch ein Adv. oder durch eine Conjunktion gefunden hatte. Ueberwog bei dem Redenden das Gefühl der Erwartung, so wurde nach Haupt- und Nebentempus der Conj. verwendet, drängte sich die Empfindung des Wunsches vor, so stand in beiden Fällen der Opt., gerade so wie beide Modi im unabh. Satze gebraucht worden wären. Daß aber im Laufe der sprachlichen Entwicklung nach Praet. der Opt. vorgezogen wurde, liegt in Folgendem: Vom Standpunkt der Vergangenheit aus eine Erwartung auszusprechen, war der Mensch je länger, je weniger geneigt, weil diese sich auf etwas Zukunftiges richtet, bei Vergangenem aber die Entscheidung über ihr Eintreten bereits erfolgt ist. Der Wunsch dagegen richtet sich auf Gegenwärtiges. Zukunftiges und Vergangenes in gleicher Weise; denn auch vergangene Vorgänge machen wir zum Gegenstand unserer Wünsche.

Es bleibt nur noch eine Schwierigkeit zu lösen: der Gebrauch des Opt. neben dem Indicativ in abhängigen Aussage-Frage-Causal-Sätzen nach Praet. in der nachhomerischen Sprache. Der Ind. des unabhängigen Satzes wird beibehalten, wenn der Berichterstatter seine Aussage mit absoluter Sicherheit machen will und kann, der Opt. wird gewählt, wenn die Aussage als möglich, als wahrscheinlich bezeichnet werden soll. Dies tritt z. B. deutlich hervor X en. An. II 1, 3 ξλεγον, ὅτι Κῦρος μὲν τέθνηκεν, ᾿Αριαῖος δὲ πεφευγὼς ἐν τῷ σταθμῷ εῖη. Denn dass K. tot war, wußten die Boten sicher, von der Flucht des A. aber hatten sie nur reden hören und stellen sie deshalb als etwas Mögliches hin; sagen also ursprünglich: 'es ist möglich, daß A. entkommen ist und sich auf der Station befindet'. Der Begriff der Möglichkeit ist dann allmälig zur Wahrscheinlichkeit oder Ungewißheit abgeblasst.

Als Beispiele für Gebrauch des Opt. des Wunsches und der Möglichkeit, wie für den Opt. m. zev und zv in Hauptsätzen werden die oben angeführten genügen. Für seinen Gebrauch in unabhängigen Fragesätzen führe ich zwei Beispiele vor, um auch hier die ursprüngliche Wunschbedeutung aufzuweisen:

Δ 93 ή βά νύ μοί τι πίθοιο, Δυκάονος υίὲ δαίφρον;

Athene kommt auf die Erde, um den Pandarus zu veranlassen, dass er auf Menelaus schießt und dadurch den Vertrag verletzt. Sie hat also den Wunsch: "o daß mir doch P. folgen möchte'. Dieser wird in der Anrede in die 2. P. verschoben und durch  $\eta$  in die Frageform gekleidet; so nimmt er die Färbung der Möglichkeit an: 'Möchtest du mir nun wohl in etwas Folge leisten?'

Eine Gegenfrage liegt vor

φ 197 ή κε μνηστήρεσουν άμύνουτ' ή 'Οδυσης;

Ursprünglich ist  $\tilde{\eta}$  gewiß identisch mit  $\tilde{\eta}$  ,oder'. Nur durch den Ton erhielt der Gedanke Frageform und durch die Häufigkeit desselben  $\tilde{\eta}$  die Funktion der Fragepartikel. Zu Grunde liegt der Wunsch des O.: "Möget ihr doch dem O. beistehen'. Durch die Part. ze wird die Erfüllbarkeit desselben beschränkt auf den v. 195 f. bezeichneten Fall, daß O. heimkehre.

Was den Gebrauch des Opt. in Nebensätzen angeht, so führe ich für die relativen kein Beispiel vor, da sie den Hauptsätzen ganz nahe stehen. In abhängigen Fragesätzen wird der Opt. wie in Hauptsätzen gebraucht, z. B. Conj. und Opt. neben einander in einer Gegenfrage 11646 s. o. S. 400. Ebenso steht der Opt. m. ×××

λ 144 εἰπὲ ἄναξ, πῶς κέν με ἀναγνοίη τὸν ἐόντα.

Odysseus wünscht: 'möchte doch meine Mutter auf irgend eine Weise meine Anwesenheit erkennen'. Durch zev wird die Erfüllbarkeit seines Wunsches auf die vorliegende Situation,

wo er sich in ihrer Nähe befindet, beschränkt.

In Absichtssätzen kommt der Opt. nach Haupt- und Nebentempus vor, allerdings meist nach diesen, weil in der Regel Bericht des Erzählers, nicht Worte des Sprechenden vorliegen. Er drückt einen Wunsch aus, der durch ώς, öγρα, ἔνα mit dem vorangehenden, oder selten folgenden Gedanken in Beziehung gesetzt wird. Sie bezeichnen den Gedanken ihres eigenen Satzes als etwas, was den voraufgehenden begleitet, von ihm ausgeht oder aus ihm folgt. Somit erscheint der Absichtssatz als gewünschte Folge. Diese tritt am schärfsten zu Tage, wenn der Sprecher selbst seinen Wunsch kund thut, weniger springt sie in die Augen, wenn der Erzähler sie als Wunsch eines andern vorbringt. So der bloße Opt. z. B. für fremden Wunsch:

Β 280 είδομένη χήρυκι σιωπάν λαόν άνώγειν,

ώς άμα θ' οἱ πρῶτοί τε καὶ ὕστατοι υἶες ἀχαιῶν μῦθον ἀκούσειαν καὶ ἐπιφρασσαίατο βουλήν.

Da Athene die Funktion eines Heroldes übernimmt, hat sie fraglos den Wunsch, daß die vordersten wie die hintersten A. die Rede vernehmen und den Ratschlag in Erwägung ziehen möchten. Durch ώς besagt der Erzähler, daß dieser seinen Ausgangspunkt, seinen Grund habe in ihrem Befehle zu schweigen; er tritt ohne jede Personenverschiebung auf. — Nach Haupttempus für eigenen Wunsch:

Η 339 ἐν δ' αὐτοῖσι πύλας ποιήσομεν εὖ ἀραρυίας, ο φρα δι' αὐτάων ἱππηλασίη όδὸς εἰη.

Der Gebrauch des Opt. durchaus seinem Wesen entsprechend; denn Nestor macht den Vorschlag: 'wir wollen in den Türmen Türen anbringen, erfüllt von dem Wunsche, daß durch dieselben hindurch ein Fahrweg führe'. — Der Opt. m. zev oder äv kommt nur je 6 mal in Absichtssätzen vor. Soliegt eigener Wunsch des Sprechenden zu Grunde:

μ 156 άλλ° ἐρέω μὲν ἐγών, Γνα εἰδότες ἢ κ ε θάνωμεν, ἢ κεν ἀλευάμενοι θάνατον καὶ κὴρα φύγοιμεν.

Den Opt. φύγοιμεν hat G. Herrmann mit Recht vorgezogen: 'es ist in diesem Falle zu erwarten, daß wir den Tod finden' und 'ich wünsche, daß wir in diesem Fall entkommen'. Die Unterordnung des Gedankens durch είδότες läßt denselben ganz als Wirkung der Ansprache des O. erscheinen, während eigentlich dies nur vom Wissen gilt. Ferner der Opt. m. αν zum Ausdruck fremden Wunsches:

ο 537 τῷ κε τάχα γνοίης φιλότητά τε πολλά τε δῶρα εξ εμοῦ, ὡς ἄν τίς σε συναντόμενος μακαρίζοι τ 310 f.

Der Bettler O. hat gute Nachricht gebracht und erwartet dafür nach Ansicht des Sprechenden reiche Geschenke; dieser
setzt bei ihm den Wunsch voraus: 'möge ein anderer, der mir
begegnet, mich deshalb glücklich preisen'. Derselbe erleidet
Verschiebung der Person in der Anrede, wird durch ως als
Folge der Erfüllung seiner Hoffnung hingestellt und durch αν
als jedenfalls in Erfüllung gehend bezeichnet, falls die Nachricht sich bestätigt. So erwächst der Gedanke: 'auf daß in
jedem Falle ein anderer dich glücklich preisen möchte'. Der
Zusammenhang läßt zugleich die Folge als eine vom Sprecher
beabsichtigte erscheinen.

In Zeitsätzen steht der bloße Opt. nach Hauptund Nebentempus; sie enthalten einen Wunsch, eigenen oder fremden, der durch die Zeitpartikel in zeitliche Beziehung zum Gedanken des vorangehenden oder folgenden Hauptsatzes gesetzt wird. Seine Erfüllung wird also auf einen bestimmten Zeitpunkt beschränkt. Deutlich

zeigt den Wunsch:

ε 188 άλλά τα μέν νοέω και φράσσομαι, ασσ' αν έμοι περ αύτη μηδοίμην, δτε με χρειώ τόσσον ίκοι.

Zwar kann Kalypso an sich nicht den Wunsch haben, in Not zu geraten, wohl aber ihn für einen bestimmten Zweck sich vorstellen. Diese liegt hier vor, da sie Odysseus von der Ehrlichkeit ihrer Absichten überzeugen will. Durch die Part. Ste wird er auf den Zeitpunkt des rel. Satzes beschränkt. Ihre Gedanken sind ursprünglich: 'möge über mich solche Not kommen; dann (ὅτε) möchte ich mir jedenfalls solches ausdenken'. Daß der Opt. nach Haupttempus steht, beweist, daß es im Griech. keine Modusverschiebung gibt. Der Opt. m. κε und αν steht in Zeitsätzen 4-, bez. 5 mal. Fremder Wunsch:

Ο 69 ἐκ τοῦ δ' ἄν τοι ἔπειτα παλίωξιν παρά νηῶν αἰἐν ἐγὼ τεύχοιμι διαμπερές, ε ὶ ς δ κ' 'Αχαιοὶ Τλιον αἰπὸ ἕ λ ο ι ε ν 'Αθηναίης διά βουλάς.

Dem Zeitsatz liegt ein Wunsch der Here oder der Achaeer zu Grunde: 'mögen sie oder mögen wir doch J. erobern'. Diesen acceptiert Zeus, beschränkt durch κεν seine Erfüllbarkeit auf den Fall, daß er die Flucht der Tr. bewerkstelligt; an diesen Zeitpunkt wird er durch die Zeitpart. εἰς δ geknüpft. 'Von da ab möchte ich dann jedenfalls die Tr. zurücktreiben, bis zu dem Zeitpunkt, wo in diesem Fall die A. nach ihrem (deinem) Wunsche J. erobern'. Der Gebrauch von κεν ist so selten, weil die Zeitpart. bereits die Beschränkung auf einen Zeitpunkt, d. h. einen bestimmten Fall gibt. — Der Opt. m. αν steht nur nach ἐπεὶ z. B.:

I 304 νῦν γάρ χ' "Εκτορ' ἔλοις, ἐπεὶ ἄν μάλα τοι σχεδὸν ἔλθοι. Hier liegt ein frem der Wunsch zu Grunde; denn Odysseus sucht den Achilleus zur Teilnahme am Kampf zu bewegen; er weiss, daß dieser gern den H. erlegen möchte. Um das zu können, muß der den Wunsch haben, daß er ihm nahe komme. Diesen Wunsch des A.: 'o daß er mir doch ganz nahe herankäme' bezeichnet O. durch αν als einen jedenfalls eintreffenden, also als etwas jedenfalls Mögliches, und verbindet ihn zeitlich durch ἐπεὶ (ἐπεὶ: ἐπί 'dabei') mit dem Gedanken des Hauptsatzes. So wenig wie hier hat sonst der Opt. die Bedeutung der Wiederholung; vergl.

β 104 ἔνθα καὶ ἡματίη μὲν ὑφαίνεσκε μέγαν ίστόν, νύκτας δ' άλλύεσκεν, ἐπἡν δαίδας παραθείτο.

Da P., um die Freien hinzuhalten, die Arbeit des Tages bei Nacht wieder auftrennt, hat sie natürlich, um dies zu können, den Wunsch: 'ich möchte mir Fackeln hinstellen lassen'. Diesen schreibt ihr Antinoos als einen in jedem Fall (αν) gehegten zu und bestimmt durch ἐπεὶ den Zeitpunkt der Handlung als den des Verb. ἀλλύεσκεν. Wiederholung gibt nur das Iterativum des Hauptsatzes; oft bleibt sie auch ganz ohne Bezeichnung.

Schliesslich steht der Opt. oder Opt. m. zev und zw in Fallsetzungssätzen. Er ist bereits erschöpfend von L. Lange Part. et behandelt. Ich fühle wohl das Mißliche, nach seiner feinsinnigen Darlegung die Frage noch einmal anzuschneiden, sehe mich aber dazu genötigt, da ich auf Grund seiner Auf-

stellungen vielfach zu andern Resultaten gekommen bin. So läßt m. A. der bloßeOpt. in den von Lange als bedingende Wunsch- oder Fallsetzungssätze bezeichneten Gebilden noch überall deutlich die wünschen de Natur des Modus erkennen, was Lange bestreitet. Der Wunsch ist erfüllbar oder unerfüllbar, eigener oder fremder. Vergl. z. B.

χ 381 πάπτηνεν δ' 'Οδυσεύς καθ' έον δόμον, εξ τις έτ' ἀνδρῶν ζωός ὁ πο κλο πέοιτο, ἀλύσκων κῆρα μέλαιναν.

Daß hier ebenso wenig wie a. a. St. El Fragepartikel ist, hat schon Lange a. a. O. S. 113 mit Recht behauptet; s. o. S. 407. 408 f. Er faßt den Opt, hier als Concessivus und sagt: 'O. meinte, wenn er auch Niemanden sah, immerhin möchte sich einer versteckt halten'. Einen gewissen Zweifel an der Richtigkeit dieser Erklärung enthält aber schon der Zusatz: 'er setzte also einen Fall, ihn gewissermaßen zugestehend'. Ich glaube schon o. S. 631 in Uebereinstimmung mit Delbrück synt. Forsch. I S. 27 nachgewiesen zu haben, daß es einen einräumenden Opt. überhaupt nicht gibt. Dies läßt sich auch in unserm Beispiele dartun. O. in seinem Hause umherspäht, so hat er zweifellos den Wunsch, etwa noch lebende Freier zu erschlagen, also auch den Wunsch, daß sich noch einer lebend versteckt halte. Dieser wird vom Dichter als ein fremder Wunsch unverändert vorgeführt und nähert sich so der Fallsetzung, wenn auch der zu Grunde liegende Wunsch noch deutlich gefühlt wird. Einen bedingenden Fallsetzungssatz nimmt Lange a. a. O. S. 140 an z. B. in folgendem Beispiel:

α 413 Εθρύμαχ', ή τοι νόστος ἀπώλετο πατρός έμοιο:
ούτ' ούν ἀγγελίη ἔτι πείθομαι, ε ἴ ποθεν ἔ λ θ ο ι,
ούτε θεοπροπίης ἐμπάζομαι κ. τ. λ.

Denn Telemachus hat allerdings den Wunsch, daß irgendwoher eine Botschaft käme; denn nur in diesem Falle kann er zeigen, daß er ihr nicht mehr glaubt. Er setzt also seinen Wunsch als Bedingung für seine dann eintretende Ungläubigkeit. — Auch in Sätzen mit εἴ περ, οὐδ' εἰ tritt überall noch klar die ursprüngliche Bedeutung des Wunsches im Opt. hervor. Die Part. περ hebt nur die durch εἰ gegebene Festsetzung des Wunsches stark hervor; z. B.:

υ 42 εξ περ γάρ κτείναιμι Διός τε σέθεν τε έκητι, πη κεν ύπεκπροφύγοιμι; τά σε φράζεσθαι άνωγα.

Denn O. setzt seinen Wunsch, die Freier zu erschlagen, als erfüllbar im Fall der Zustimmung des Zeus und der Athene; dennoch glaubt er, dann nicht entrinnen zu können. Nur wir geben, bestimmt durch den Gedankenzusammenhang und unsere entwickeltere Art des Denkens, dem Opt. concessiven Sinn. Dasselbe gilt von den Sätzen mit odo 22. Z. B.:

Ι 388 κούρην δ' οὐ γαμέω 'Αγαμέμνονος 'Ατρείδαο' ο ὑ δ' ε ὶ χρυσείη 'Αφροδίτη κάλλος ἐ ρ ί ζ ο ι, ἔργα δ' 'Αθηναίη γλαυκώπιδι ὶ σ ο φ α ρ ί ζ ο ι, οὐδέ κεν ὡς γαμέω.

Daß Achilleus seinen Wunsch als Fall setzt nur zur Erhärtung der Behauptung: ich werde sie dennoch nicht heiraten, zeigt auch das doppelte Aussprechen derselben. Die Stelle ist zu übertragen; 'die Tochter des A. werde ich nicht heiraten; selbst nicht angenommen den Fall, sie wetteiferte nach meinem Wunsche (ich will das für diesen Fall wünschen) an Schönheit mit A., nicht einmal in dem Falle (xev) werde ich sie heiraten. Concessive Vorstellung wird nur durch die Part. où&è bei uns erweckt.

Auch der Opt. m. zev lässt in Fallsetzungssätzen noch die ursprüngliche Wunschbedeutung klar erkennen, was Lange Part. E. S. 183 bestreitet; s. jedoch o. S. 629 ff. Diese nähert sich allerdings der potentialen, da durch die Part. zev der Wunsch als ein nur in einem bestimmten Falle erfüllbarer bezeichnet wird. So liegt ein eigener Wunsch des Sprechenden vor, der durch El als Annahme gesetzt und durch zev auf einen bestimmten Fall beschränkt wird z. B.

Α 59 'Ατρείδη, νῦν ἄμμε παλιμπλαγχθέντες δίω ἄψ ἀπονοστήσειν, εἶ κεν θάνατόν γε φ ὑ γ ο ι με ν, εἰ δὴ ὁμοῦ πόλεμός τε δαμῷ καὶ λοιμὸς 'Αχαιούς.

Achilleus hat den Wunsch: 'o daß wir doch dem Tode entrännen'; diesen nimmt er durch et noch als erfüllbar an in dem Falle (xe), daß sie unverrichteter Sache heimkehren müßten. Die Stelle ist also zu übersetzen: 'Jetzt glaube ich, daß wir unverrichteter Dinge wieder heimkehren werden, angenommen (et), daß wir in diesem Fall (xe) nach meinem Wunsche wenigstens dem Tode entrinnen, da ja zugleich der Krieg und die Seuche die A. bedrängt'. — Als zweites Beispiel diene ein frem der Wunsch

Χ 351 ο ὑ δ' εξ κέν σ' αὐτὸν χρυσφ ἐρύσασθαι ἀνώ γ ο ι Δαρδανίδης Πρίαμος, οὐδ' ῶς σέ γε πότνια μήτηρ ἐνθεμένη λεχέεσσι γοήσεται κ. τ. λ.

Ich fange mit Nikanor V. 351 eine neue Periode an, da mir so die Worte Achilleus' an Nachdruck zu gewinnen scheinen. Um seiner Drohung: 'nicht einmal dann wird dich die Mutter auf dem Bette gelagert beklagen' Zuversicht zu verleihen, nimmt A. als möglich den Wunsch des Pr. an, in diesem Fall zu befehlen, den Leichnam H. mit Gold aufzuwiegen, um selbst in diesem Falle dieselbe aufrecht zu erhalten. Die Vorstellung einer Einräumung entsteht uns nur durch die Part. οὐδέ. — Der Opt. m. ἀν findet sich in Fallsetzungssätzen nur

Β 597 στεύτο γάρ εύχόμενος νικησέμεν, εί περ αν αύτοι μούσαι ά είδο ι εν, κούραι Διός αίγιόχοιο.

Der frem de Wunsch wird durch die Part. 2v und et als jedenfalls in Erfüllung gehend angenommen. Denn der Dichter berichtet: Thamyris rühmte sich, den Sieg zu gewinnen in jedem Fall, selbst angenommen, daß die Musen selbst im Wettkampf mit ihm sängen. Der Wunsch des Th. erscheint im Bericht des Dichters unverschoben. In der spätern Sprache hat sich el mit dem bloßen Opt. erhalten, el zev ist verschwunden, el 2v zu e2v oder 7v geworden. Auch hier findet sich noch eine Reihe von Stellen, wo el reine Wunschpartikel geblieben ist z. B. Her. VI 52 101 VII 5 235 Thuk. I 27, 1 und 2, 49, 4, 58, 1, 121, 4; Plat. Phaed. p. 58 B 61 AB 67 Eu. a.

Die genaue Prüfung des Gebrauchs des Optativ, die wie beim Conjunctiv auf der sorgfältigen Untersuchung sämtlicher homerischen Stellen und reichlicher Heranziehung der Verwendung in der spätern Sprache beruht, wenn ich auch hier nur einzelne Beispiele vorbringen konnte, ergibt folgendes: Die Grundbedeutung des Opt. ist der Wunsch; aus ihr hat sich die Bedeutung der Möglichkeit zunächst für den bloßen Opt. entwickelt, dann wurden ihm die Part. xev oder av zugefügt. Concessive Bedeutung eignet dem Modus aber ebensowenig, wie die der Wiederholung. Er hat vielmehr überall, in Haupt- wie in Nebensätzen mehr oder weniger deutlich die ursprüngliche Wunschbedeutung bewahrt und wird daher in abhängigen Sätzen nach Haupt- wie nach Nebentempus gebraucht. Es tritt also nicht für den Conj. oder Ind. in abhängigen Sätzen nach Nebentempus der Opt. ein. Somit ist von Modusverschiebung im Griech. nirgends die Rede. Endlich glaube ich nachgewiesen zu haben, daß die el-Sätze bei Homer nie abhängige Fragesätze sind; hoffe, die Entstehung und Entwicklung der Gegenfrage gezeigt und über die Verwendung und Bedeutung der Part. zev und äv größere Klarheit geschaffen zu haben.

Saarbrücken.

Carl Mutzbauer.

### Miscellen.

## 7. Zu Aristophanes.

Kenner des Aristophanes wissen, daß der Vers Acharn. 988: ἐπτέρωταί τ' ἐπὶ τὸ δείπνον ἄμα καὶ μεγάλα δὴ φρονεί erst spät seine richtige Gestalt bekommen hat, weil im Cod. Rav. die Zeile mit τάι beginnt und die Silben ἐπτερω, von anderer Hand geschrieben, am Rande stehen. Dies ist von I. Bekker, als er im Jahre 1818 den Codex verglich, übersehen worden, und erst van Herwerden hat in seinen Exerc. crit. (Haag 1862) p. 7 und in den Nova addenda critica ad fragmenta com. Graec. (Leiden 1864) S. 33 darauf aufmerksam gemacht. In wie verschiedener Weise der Vers vorher behandelt ist, hat W. Pökel in den N. Jahrbb. f. Phil. Band 137 (1888) S. 247 f. auseinandergesetzt; den Sachverhalt im

Rav. habe ich ebendas. S. 648 dargelegt.

Jetzt kann ich mittheilen, daß im Cod. Laurent, plut. XXXI Nro. 15 (bei Dind. Γ) die Sache ganz ähnlich liegt, wie im Rav. Diese Handschrift des XIV. Jahrh., welche von Dindorf mit Recht als ein "optimae notae liber" bezeichnet wird, enthält, nach einigen Stücken des Euripides, von Aristophanes die Acharner, Ekklesiazusen, Ritter, Vögel, Wespen und den Frieden. Sie ist in zwei Columnen geschrieben, und zwar so, daß die rechts stehenden Verse sich an die auf derselben Zeile links befindlichen unmittelbar anschließen. steht links (v. 986) τὰς χάρακας ἦπτε πολλοῦ (sic) μᾶλλον ἐν τῷ πυρί, dann rechts ἐξέχει θ' ἡμῶν βία (sic) τὸν οἰνον ἐχ τῶν άμπέλων und links (v. 988) ταὶ δ' ἐπὶ τὸ δεὶπνον ἄμα δὴ φρονεί του βίου. Demnach hatte die Vorlage des Cod. Γ das volle Verbum ἐπτέρωτα: ebensowenig, wie die des Rav. Nun aber ist nachträglich mit anderer Hand und Tinte ἐπτέρω zweimal hinzugefügt. Zuerst hinter ἀμπέλων, aber dort sind die Buchstaben, als die Tinte noch naß war, wieder ausgewischt und dafür über ἀμπέλων gesetzt. Endlich stehen links vor der folgenden Zeile die Buchstaben è π τ, sind aber ebenfalls ausgewischt. Gleichzeitig ist der ursprünglich auf tat stehende Akut mit derselben Tinte durchstrichen und durch den Gravis ersetzt.

Es ist auffallend, daß Dindorf, der in seiner Ausgabe der Acharner (Leipzig 1828) die Lesarten des Cod. I sorgfältig und meist richtig aufführt, von diesem Sachverhalt gänzlich schweigt.

Hannover.

Albert Müller.

# 8. Handschriftliches zur Anthologia latina.

Der Cod. Monacensis lat. 22227 saec. XII, der Isidors origines enthält, bietet am Anfang ein Gedicht von Hildebert von Le Mans und hierauf einige mittelalterliche Spielereien, während am Ende fol. 207° mehrere Gedichte der lateinischen Anthologie überliefert werden. Nämlich nach dem Epitaphium Damasi, für welches Ihm 1) die Lesarten schon mitgetheilt hat, das 'Epifitatium monice genitricis sancti Augustini' = Anth. lat. 670 mit den Lesarten: 1 genitrix. proles. 3 servans. pascis. Hierauf nach einigen christlichen Gedichten 'In velo quod a Chytillane rege deductum Rome est' = Anth. lat. 494 (1 prelatus. 3 Sancte. hec. 4 Chyntila); die Ueberlieferung in M ergiebt die Verbesserung 'dedicatum' statt deductum und statt Rieses (II, 46) unverständlichen 'dictum'. Dann folgt ohne Ueberschrift und Zwischenraum Anth. lat. 390. Hier sind die Lesarten folgende: 1 Aure. 2 Et aurum. 3 gemnautia tecta. 4 hyrcinis equipperanda. 5 iugatur. burre. 8 calibe. 9 Ienconico. ere smaragdi. 10 Copar seu cinctus ninicia silicibus. 11 Rupibus ac duris similis ipse dicatur yaspis. 12 luna coas. 14 Perspicuamque. cycuta. 15 despectis. 17 Auratam et. 19 Itaque. vulpe leena. 20 Perspicuum licem. 21 fehlt. 22 fessa. damma. 23 vitiet nunc clauserat etra rosatam. 24 felle malo. 25 baratrum. 26 irriguus. 27 Perpes. hyrundo. 28 filomena. 29 cavanus. 31 Hec. 32 euceriam. In diesem Gedicht giebt unsere Hdschr. Vs. 15 allein die richtige Ueberlieferung.

Die eingeschobenen kleinen christlichen Stücke sind das Epitaph Gregors des Großen (Rossi inscr. christ. urb. Rom. II, 52, 1) und folgende: 'Item einsdem sancti Gregorii pape:

Hic vir dispiciens mundum et terrena triumphans

Divicias celo condidit ore manu. In iconico sancti Petri hi duo sunt versus:

Solve jubente deo terrarum Petre catenas

Qui facis ut pateant celestia regna beatis.

In basilica sancti Pauli apostoli Rome ubi sacratum eius sepultum est corpus:

Theodosius cepit perfecit Honorius aulam Doctoris mundi sacratam corpore Pauli.

(= Anth. lat. ed. Bücheler 314 (p. 152) Vs. 1 f.).

Radebeul b. Dresden.

M. Manitius.

<sup>1)</sup> Damasi epigrammata p. 14 f.

## Register.

#### L Stellenverzeichnis.

```
Anth. Lat. ed. Riese 390; 670 640
                                               Herodian. <u>525</u>, <u>16</u>
                                                                                        50
     - ed. Bücheler 314
                                       640
                                                          525, 22; 28
                                                                                        45
                                                     _
     -1498
                                       471
                                                           526, 8—11
                                                                                        48
     Palat. 9, 49
                                       471
                                                           526, <u>15</u>
                                                                                         49
                                                          527, 1-3
Aristoph. Acharn. 988
                                       639
                                                                                         52
Aristot. modutsia 32, 1
                                       348
                                                          527, <u>9—14</u>
                                                                                        54
                                                          <u>527, 17</u>
Augustini versus ad Hieronym. 623
                                                                                         56
C. <u>I.</u> A. II 1 p. <u>123 n. 299</u>
Cael, bei Cic. Epist. ad Fam.
                                                          <u>527, 18</u>
                                                                                        57
                                                           527, <u>28</u>
                                                                                        <u>55</u>
                                                           528,
   <u>8, 17</u>
                                                                 1
                                                                                     59 ff.
Chariton. 1. 2. 3 (ed. Hercher
                                                           528, 8
                                                                                        <u>60</u>
  p. \underline{6}, \underline{19}; \underline{1}, \underline{14}, \underline{7} (p. 25, 24)

\underline{2}, \underline{2}, 1 (p. 28, 23)
                                                Hieronymi versus ad Augusti-
                                       229
                                                                                       622
                                                  num
     3, 3, 17 (p. 54, 2)
5, 9, 6 (p. 102, 1)
                                       230
                                                                                       628
                                                Hom. A 17
                                       229
                                                           26
                                                                                       398
\frac{8}{10} Choirob. Orth. 168. 6—13
                                       232
                                                           59
                                                                                       637
                                         46
                                                          81
                                                                                       406
Cic. de inventione
                                       620
                                                        128
                                                                                       408
     Tuscul. 1, 41
                                       215
                                                     -137
                                                                                       394
           <u>1, 93</u>
                                       579
                                                     - 139
                                                                                       402
           1, 117
                                       469
                                                     -150
                                                                                       399
     de legg. 2, 22, 56
                                 608; 616
                                                          204
                                                                                       395
     Epist. ad Fam. 9, 6, 6; 9,
                                                     -518
                                                                                       406
     7, 2
                                                     B
                                                           72
                                                                                       397
Didym. Alex. de trinitate 1, 15 134
                                                     -280
                                                                                       633
Digest. 5, 2, 16—19
                                                     -439
                                                                                       404
Eumen. orat. pro restaur. schol.
                                                                                       <u>637</u>
                                                          597
   20 (ed. Baehr. p. 130, 27)
                                                     Δ
                                                                                       396
                                                          13
Euseb. h. e. II 13, 3
                                 134; 137
                                                                                       399
                                                           14
Gratt. Cyneg. 1
                                                          93
                                                                                       632
           2; 6; 8; 9
                                         69
                                                     E 136;
                                                               161
                                                                                       402
           <u>154; 263; 300</u>
                                         68
                                                     -224
                                                                                       408
                                         70
           445
                                                         257
                                                                                       407
Herodian, ed. Lentz II 64, 10
                                         43
                                                     \mathbf{Z}
                                                         224
                                                                                       405
                                                     -279
           <u>97.</u> 2
                                         44
                                                                                       631
                         223, 12—18 <u>55</u>
                                                     -340
                                                                                       396
           235, 5-7
                                         <u>60</u>
                                                     -357
                                                                                       403
           239, 5
                                         45
                                                     -410
                                                                                       630
           <del>248,</del> 4—27
                                      <u>58</u> ff.
                                                     398
           <u>268. 19</u>
                                         54
                                                         459
                                                                                       393
           378, 12-17
                                         56
                                                     H
                                                           38
                                                                                       408
           <u>411,</u> 27—29
                                         61
                                                         339
                                                                                       634
                                                     _
                                     41 ff.
           413, <u>21</u>
                                                     \Theta
                                                           10
                                                                                       402
           448, 20-24
                                     49 ff.
                                                                                       408
    Philologus LXII (N. F. XVI), 4.
                                                                        41
```

| Hom. $\Theta$ 374 406                                                       | Laur. Lyd. 1, 42 p. 72 (154) 136                                                                                                            |
|-----------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| $\frac{102}{-}$ $\frac{102}{-}$ $\frac{102}{403}$                           | - 1. 47 p. 82 (159) 136                                                                                                                     |
| - I 116 401                                                                 | $ \frac{1}{1}$ , $\frac{1}{50}$ p. $\frac{1}{88}$ $\frac{1}{162}$                                                                           |
| $\frac{1}{120}$ $\frac{110}{395}$                                           | $\frac{-}{-}$ $\frac{1}{2}$ , $\frac{3}{3}$ p. $\frac{66}{98}$ $\frac{(102)}{(168)}$ 136                                                    |
|                                                                             | $\begin{array}{cccccccccccccccccccccccccccccccccccc$                                                                                        |
| $ \frac{244}{904}$ 631                                                      | $-\frac{3}{2}$ 8 p. $\frac{152}{160}$ $\frac{(197)}{(1931)}$ 136                                                                            |
| -304                                                                        | $ \frac{3}{3}$ , 8 p. 160 (201) 137                                                                                                         |
| 388  637                                                                    | Lucan. 1, 656                                                                                                                               |
| $  \frac{618}{1}$                                                           | <u> </u>                                                                                                                                    |
| -690 408                                                                    | Lucian. de hist. conscr. 21 138                                                                                                             |
| — K <u>205</u>                                                              | Manil. 1, 25                                                                                                                                |
| $  \frac{303}{}$                                                            | <u> </u>                                                                                                                                    |
| <b>— ≥</b> 161 393                                                          | <u> </u>                                                                                                                                    |
| - - 188                                                                     | <u> </u>                                                                                                                                    |
| 310 408                                                                     | $-\frac{2}{2}, 43$                                                                                                                          |
| $-$ 0 $\overline{69}$                                                       | $-\frac{2}{4}, \frac{43}{24}$ 68                                                                                                            |
|                                                                             | $-\frac{3}{4}, \frac{27}{27}; 30; 31; 38; 41; 45$                                                                                           |
| — п <u>445</u> 398                                                          | bis 47 83                                                                                                                                   |
| $-\frac{1}{623}$                                                            | - 4, 48; 50-51; 57; 64-67;                                                                                                                  |
| $-\frac{626}{646}$                                                          |                                                                                                                                             |
| D 600                                                                       |                                                                                                                                             |
| $\begin{array}{cccccccccccccccccccccccccccccccccccc$                        |                                                                                                                                             |
| $- \sum_{m=221}^{192} \frac{491}{221}$                                      |                                                                                                                                             |
|                                                                             | $-\frac{5}{5}$ , $\frac{192}{190}$ 81                                                                                                       |
| $-\frac{344}{100}$                                                          | $-\frac{5}{199-201}$ 68                                                                                                                     |
| $- r \frac{242}{}$                                                          | <u>- 5, 206; 214</u> —217 <u>69</u>                                                                                                         |
| $-\Phi 567$ 407                                                             | - <u>5</u> , <u>312</u> ; <u>319</u> 81                                                                                                     |
| - X <u>351</u> <u>637</u>                                                   | - 5, 331                                                                                                                                    |
| $ \Psi$ 274 629                                                             | <b>5.</b> 459—483 <b>64</b> ff.                                                                                                             |
| Hom. α 413                                                                  | Martial. 2, 29, 10 127                                                                                                                      |
| — β 104 <u>635</u>                                                          | Ovid. Met. 2, 251                                                                                                                           |
| <u> </u>                                                                    | Pind. Nem. 10, 62                                                                                                                           |
| - $ 188$ $634$                                                              | Plat. Apol. 15 210 Anm.                                                                                                                     |
| $ \zeta \frac{407}{627}$                                                    | $-\frac{32}{196}$ ff.                                                                                                                       |
| $ \times 297$ 404                                                           | - Timaios 1 410                                                                                                                             |
| $ \mu$ 156 634                                                              | Plin. N. H. 2, 85                                                                                                                           |
| — § 183 401                                                                 | $\frac{1}{2}$ |
| 0 537 634                                                                   | $\begin{array}{cccccccccccccccccccccccccccccccccccc$                                                                                        |
|                                                                             | $\frac{-}{-}$ $\frac{2}{2}$ , $\frac{236}{236}$ $\frac{12}{71}$ ; $\frac{73}{73}$                                                           |
| $ \pi \frac{137}{299}$ $\frac{407}{299}$                                    | $\frac{-}{-}$ $\frac{2}{2}$ , $\frac{230}{237}$ $\frac{11}{74}$ ff.                                                                         |
| — р <u>231</u> 629                                                          | $-\frac{2}{0}$                                                                                                                              |
| $-\frac{449}{933}$                                                          | $-\frac{2}{2},\frac{238}{222}$ 75 ff.                                                                                                       |
| - a 362 404                                                                 | $  \overline{2}$ , $\overline{239}$                                                                                                         |
| $\begin{array}{cccccccccccccccccccccccccccccccccccc$                        | _ <del>_</del> 5, <u>100</u>                                                                                                                |
|                                                                             | $ \overline{6}$ , $\overline{40}$ $\overline{365}$                                                                                          |
| $ \chi = \frac{381}{636}$                                                   | $\frac{-}{9}$ Plut. De fort. 3 (p. 98 F) $\frac{373}{277}$                                                                                  |
| Horat. A. P. 108                                                            | Plut. De fort. 3 (p. 98 F) 277                                                                                                              |
| - - 115                                                                     | — De superst. 9 (p. 169 D) 277                                                                                                              |
| 129                                                                         | — De Alex, Magn, fort, 9                                                                                                                    |
| 161; <u>179</u> ; <u>185</u> ; <u>237</u> <u>67</u>                         | (p. <u>340</u> E) <u>277</u>                                                                                                                |
| $  \frac{286}{}$ $\frac{66}{}$ ; $\frac{67}{}$                              | - De E apud Delph. 7 (p.                                                                                                                    |
| $ \frac{317}{345}$ $\frac{68}{68}$                                          | 387 F) 277                                                                                                                                  |
| Isaios 6, 1 339                                                             | - De Pyth. orac. 24 (p. 406 D) 278                                                                                                          |
| Iustin. 4, 1 97                                                             | $-\frac{26}{278}$ (p. $\frac{408}{278}$ C)                                                                                                  |
| Lactant. de ave phoenice 478                                                | — De def. orac. 8 (p. 413 F) 278                                                                                                            |
| Laur. Lyd. de magistr. 124                                                  | - 8 (p. 414 A); 10 (p.                                                                                                                      |
|                                                                             | 415 R) 15 (p. 418 A) 279                                                                                                                    |
|                                                                             | 415 B); 15 (p. 418 A) 279                                                                                                                   |
| - 1, 26 p. 48 F. (p. 141 B.)136                                             | 24 (p. 423 E): 41 (p.                                                                                                                       |
| $ \frac{1}{1}$ , $\frac{35}{29}$ p. $\frac{60}{64}$ (147) $\frac{136}{132}$ | 433 B); 46 (p. 435 AB) 280                                                                                                                  |
| - - 1, 38 p. 64 (150) 136                                                   | — De virt. mort. 3 (p. 442                                                                                                                  |
|                                                                             |                                                                                                                                             |

|          | A B) 280                                                          | Plut De lib et seer 1/s                                              | ol VII                |
|----------|-------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------|-----------------------|
| Plu      |                                                                   | Plut. De lib. et aegr. 1 (v<br>p. 2 Bernad.)                         |                       |
| - I IU   | t. De frat. am. 9 (p. 482 F) 281<br>De am. prol. 1 (p. 493 D) 281 | - De parte an fac an                                                 | im 6 290              |
|          | De garrul. 6 (p. 504 D) 281                                       | (vol. VII 16)                                                        | 290                   |
| m-0.00   | De curios. 9 (p. 519 C) 282                                       | - De anim 6 (vol. VII 2                                              |                       |
|          | De vitios. pud. 3 (p. 530 A);                                     | -Fragm. XX (vol. VII                                                 |                       |
|          | 3 (p. <u>530</u> B); 7 (p. <u>531</u> F) <u>282</u>               | 7 u. 15)                                                             | 291                   |
| maps and | De invid. et ed. <u>5</u> (p. <u>537</u>                          | Polyb. 4. 35, 13                                                     | 550                   |
|          | C D <sub>1</sub> ; 6 (p. 537 E) 283                               | Procop. bell Got. ed. Co                                             |                       |
|          | De se ips. laud. 20 (p. 547                                       | retti I 177, 2                                                       | 134                   |
|          | A) 283                                                            | - Epist. 96                                                          | 320                   |
|          | De ser. num. vind. 6 (p.                                          | Prop. 4, 1, 31                                                       | 480                   |
|          | 552 C) 283                                                        | PsAristot. περί πόσμου                                               |                       |
|          | - 9 (p. <u>553</u> F); 22 (p.                                     | 18                                                                   | 76 ff.                |
|          | 568 A) 234                                                        | PsQuintil., Declam. ma                                               |                       |
|          | De fato 3 (p. 569 B) 284                                          | Stellenverzeichnis                                                   | 444                   |
|          | - 4 (p. <u>570</u> A); 7 (p. <u>572</u>                           | Semonid. Amorg. frg. 2                                               |                       |
|          | DE); 10 (p. 574 AB); 11                                           | 3                                                                    | 7 Anm.                |
|          | (p. <u>574</u> D) <u>285</u>                                      | Soph. Antig. 161                                                     | 23 Anm.               |
| -        | De gen. Socr. 16 (p. 586 A);                                      | - $ 351;$ $355$                                                      | 14                    |
|          | 20 (p. 589 A) 286                                                 | <u> </u>                                                             | 21; 26                |
|          | De exil. 11 (p. 603 E) 286                                        | <del>- 368</del>                                                     | <u>19;</u> 21         |
|          | Praec. ger. reip. 31 (p.                                          | — <u>590</u>                                                         | 21 Anm.               |
|          | 822 F) 286                                                        | - 854; 941                                                           | 27                    |
| _        | Arist. et Men. compar. 4                                          | <b>— —</b> 905                                                       | <b>25</b> ; <b>32</b> |
|          | (p. 851 C) <u>286</u>                                             | Strab. 268—274                                                       | <b>74</b>             |
|          | Quaest. III 2 (p. 1002 D);                                        | <b> 276</b>                                                          | <u>75</u>             |
|          | XII 4 (p. 1007 C) 287                                             | <u> </u>                                                             | <b>74</b>             |
| -        | De Stoic. rep. 10 (p. 1036F);                                     | <b>—</b> 737                                                         | 73<br>72              |
|          | 10 (p. 1037 A) 287                                                | <b>—</b> 743                                                         |                       |
|          | — 16 (p. 1041 C); 21 (p.                                          | <del>- 763</del>                                                     | 74                    |
|          | 1044 D) 288                                                       | Thucyd. 2, 2, 1                                                      | <u>350</u>            |
| _        | De comm. not. 29 (p. 1073 D)288                                   | Val. Max. 9, 2, 1                                                    | 608                   |
|          | - 37 (p. 1077 F) 289                                              | Veget. R. $\overline{\mathbf{M}}$ . $\overline{3}$ , $\underline{6}$ | <u>364</u>            |
|          | Adv. Colot. 2 (p. 1108 C);                                        | Xen. Cyrop. 8, 7                                                     | 215 ff.               |
|          | 13 (p. 1114 C); 14 (p.                                            | Zosim. V 29 (p. 254 ed. Me                                           |                       |
| -        | 1115 C) 289                                                       | $\frac{41}{10}$ (p. $\frac{271}{10}$ )                               | <u>135</u>            |
|          | - 15 (p. 1116 B); 23 (p.                                          | — VI 11 (p. <u>392)</u>                                              | <b>135</b>            |
|          | 1120 B) 290                                                       |                                                                      |                       |

#### II. Sachliches.

Acolische Strophen bei Pindar p.
162 ff.
Weltkerte und Chere

Agrippas Weltkarte und Chorographia p. 369; Commentarii p. 370.

Alexandrinische Töpferformen p. 37. äv beim Konjunkt. (bez. Opt.) p. 392.

Andromedasage bei Manilius p. 85 ff.

Anrufung der Vorübergehenden, einen Toten zu beweinen p. 467.

Archonten in attischen Urkunden p. 348 ff.

Artemidos als Geograph p. 367. Aufforderung, Konjunktiv p. 396; mit μή zum Ausdruck der negierten Aufforderung p. 398.

Autun, Karte daselbst p. 375; Ortsabstände auf der Karte von Autun p. 376.

Beschneidung, ein Sühnritus bei Aufnahme in die Familie p. 92 ff. Boethius, Entstehungszeit u. zeitliche Folge seiner Werke p. 141ff.; 234 ff.

Briefarten u. Briefstil p. 132 Anm. Buchstabenformen, runde p. 36 Anm. Carmina sepucralia, Aehnlichkeit unter einander p. 446; 447; Quellen derselben p. 448; 451 ff.; 580; mannigfacher Inhalt der carmina u. verschiedene Arten der Trauer p. 453 ff.; 563 ff.

Ceremonien bei Aufnahme in eine Familie oder in einen Stamm

p. <u>93.</u>

Chairestratos, Trierarchie desselben p. 339 ff.

Chorographie des Agrippa p. 369.
Cicero von Posidonius abhängig
p. 78; Nat. Deor. II mit Plin.
N. H. II verglichen p. 78 Anm.;
von Demetrius nicht berücksichtigt p. 133 Anm.

cod. Abrincens. p. 620; Monac. lat. 22227 p. 640; Leidens. XVIII Perizonianus c 21 p. 292; Neapolit. Bibl. Reg. IV C 21 p. 293; Pontani in Leyden p. 292; Vatic. 1518 p. 293; 1862 p. 292.

Consolationes in den carm. sepulcr. p. 580 ff.; genus consolatorium

p. 450.

Dativ, αὐτός beim sociativen Dativ

p. 320.

Demetrios περί έρμηνείας p. 133<sup>23</sup>.

Dimensuratio provinciarum p. 370.

Dioskurenmythus p. 182 ff.

Disjunktive Fragesätze im Konjunkt. u. Optat. p. 400.

Divisio orbis p. 370.

Eigentumsmarke bei Sklaven und Tieren eingebrannt p. 127; 129 Anm.; 130; 131.

epigramma fugitivorum p. 126. ἐπιγράμματα bei Tätowierun-

gen p. 126; 127.

Epistolographie der Römer durchaus griechisch - hellenistisch p. 133 Anm.

Erwartung, Konjunktiv, Modus der Erwartung p. 392; der beschränkten Erwartung p. 394; der zuversichtlichen Erwartung p. 395; Arten der Wahrscheinlichkeit des Eintritts der Erwartung p. 394 ff.

social si α in der Antigone des Sophocles p. 6 ff.

Fallsetzungssätze, Konjunktiv als

Modus der Erwartung p. 406.

Fetischismus p. 482.

Feuerstrom p. 70 ff. Fortuna p. 473 ff.

Fronto, griech, Sprichwörter p. 140.

Fossa Mariana p. 606.

Fragesätze, disjunktive, im Konjunkt. u. Optat. p. 400; Konjunkt. als Modus der Erwartung p. 399. genus consolatorium p. 450.

Glück, Unbeständigkeit desselben

p. <u>469</u> ff.

γράμματα bei Tätowierungen p. 126; 127.

Grattius von Manlius benutzt p. 68 ff.

Griechische Briefe, frei von latein. Wörtern p. 140; griech. Kunstausdrücke, Citate, Sprichwörter in latein. Briefen p. 140.

Haimon in Soph. Antigone p. 31. Hannibalzugs, Chronologie p. 306 ff. Hase, Bild des flüchtigen Sklaven p. 132.

Hauptsätze bei Homer im Konjunkt.

p. <u>393</u> ff.

Hausmarkung 15014, Heidelberger Papyruscodex p. 95 ff.

Herondas, Mimiamben p. 38.

Hiat nach dem Artikel bei Polybios p. 541 ff.; nach den aspirierten und diphthongisch auslautenden Formen δ, ή, δί, αί, τοῦ, τῷ, τῷ p. 542—554; nach τὰ und τὸ p. 554—561; Hiat nach καί p. 562.

Horaz von Manilius benutzt p. 67;

08

Hyperbel bei Manilius p. 82 Anm. Indikativ Fut. p. 394; mit zev p. 395.

Inschrift auf einer Terrakottalampe

p. <u>35.</u>

Iris, Wandlungen in der Auffassung derselben im 2., 3. und 5. Gesange der Ilias p. 321 ff.

Ismene, Charakterisierung p. 4.

Itinerarkarte p. 378.

der römischen Weltkarte p. 378. zev beim Konjunkt. (bez. Opt.) p. 392.

Königsfetischismus bei Homer p. 481 ff.

Komödienfragmente, falsch von Meineke und Kock erschlossen p. 13218. Konjunktiv, Grundbedeutung p. 388;

als Modus der Erwartung p. 392; der beschränkten Erwartung p. 394; der zuversichtlichen Erwartung p. 395; der Erwartung in prohibitiven Sätzen p. 397; der Aufforderung p. 396; mit μή zum Ausdruck der negierten Aufforderung p. 398; als Modus der Erwartung in Fragesätzen p.399; in Relativsätzen p. 401; in finalen Nebensätzen p. 402; in temporalen Nebensätzen p. 404; in Fallsetzungssätzep. 406; Konjunktiv in Hauptsätzen bei Homer p. 393 ff.; Konj. Aor. oder Praes. mit und ohne zév p. 395; Konj. und Optativ in disjunktiven Fragesätzen p. 400.

Kreon, Charakterisierung p. 5; 7 ff.;

Schicksal p. 24.

Latein. Schrift in griechischen Texten p. 133 ff.; von den Griechen im L. Jahrh. n. Chr. Geb. vermieden p. 138; erst im 4. Jahrh. sicher belegt p. 139.

Leben mit einer Reise verglichen p. 564 ff.; ein Geschenk der Natur

p. <u>578.</u>

lictores vor der Bahre hergehend p. <u>612.</u>

Liniennetz auf der Peuting. Taf. p. <u>363</u> ff.

Lukan, Nachahmer des Manilius p. 84 Anm.

Lukian, über griechischen Purismus

p. <u>138</u> Anm.

Selbstwiederholungen Manilius, p. 70 Anm.; dessen Rhetorik p. 82; Technik der erotischen Erzählung p. 85; M. benutzt Horaz p. 67; 68; den Grattius p. 68 ff.; von Posidonius abhängig p. 71 ff.

Marius, Grab desselben p. 604; fossa Mariana p. 606; Leichen-

begängnis p. 611 ff.

Marius Victorinus, De definitionibus p. <u>623.</u>

Medea p. <u>65.</u>

Metaphern bei Manilius p. 82 Anm. Mimus, zur Geschichte desselben p. 35 ff.

Namenwörter bei den Griechen

p. 125.

Naphta in Babylonien p. 72 ff. Nebensätze, finale, temporale, Konjunktiv als Modus der Erwartung p. 402; 404.

Oedipus p. 65. Optativ, Wesen und Grundbedeutung p. 388; 626; Optat. und Konjunkt. in disjunktiven Fragesätzen p. <u>400.</u>

Ortsabstände auf der Peuting. Tafel p. 375; auf der Karte von Autun

p. <u>376.</u>

Oxymoronartige Zusammenstellungen p. 20.

Palillogie bei Manilius p. 82 Anm. Papyruscodex, Heidelberger p. 95 ff. Parcae p. 475.

Patricius p. 234 Anm.

Paulusreste, glossierte p. 95 ff.

Peutingersche Tafel p. 357 ff.; Liniennetz auf der Peut. Tafel p. 363 ff.; Ortsabstände, Straßen und Straßennetz auf der Peut. Tafel p. 375 ff.

Pindar, Aeolische Strophen p. 162 tf.; Dioskurenmythos in der 10. nemeischen Ode p. 182 ff.

Plato, Philebos, Gliederung des Dialogs p. 489 ff. Plin. N. H. 2, 235-238 abhängig von Posidonius p. 73; N. H. II mit Cic. Nat. Deor. II verglichen p. 78 Anm.

Polybios als Geograph p. 367. Posidonius περί ώχεανού p. 79; Quelle für Cicero p. 78: für Manilius p. 71 ff.; für Plinius N. H. 2, 235—235 p. 73; für Seneca p. 73; für Strabo p. 73; für Vitruv p. 74 Anm.

Ptolemaeus, Irrtümer in dessen

Geographie p. 383 ff.

Purpurtracht der Soldaten Kampfe p. 93.

Relativsätze, Konjunkt. als Modus der Erwartung p. 401.

Rhetorische Formeln bei Manilius p. 82 Anm.

Sagunts Verhältnis zu Rom im Anfange des 2. punischen Krieges

p. 315. Schmerz und Trauer beim Tode der Angehörigen p. 453 ff.

Schreiber in attischen Urkunden p. 348 ff.

Seele, Fortdauer derselben nach dem Tode p. 204.

Seneca von Posidonius abhängig p. <u>73.</u>

Sentenzen bei Manilius p. 82 Anm.

Simonides p. 581. Sisyphus p. 211. Sokratischer Kettenschluß p. 210 Sophistische Ideenkreise bei Sophocles p. 12 ff. Sophocles, juristische Idee in der Antigone p. 1 ff.; 5; Interpolation des Chorgesangs πολλά τά datvá p. 12-22. Sosinus p. 89 Anm. Sotairos-Inschrift p. 155. Spes p. 471 ff. στίγματα bei Weibern p. 126 Anm.; als Eigentumsmarke p. 127; 129; bei orientalischen Kulten p. 128; als Censur oder Charakteristik p. 129. Strabo von Posidonius abhängig Strasse und Strassennetz auf der Peuting. Tafel p. 357 ff. Suct. Gramm. et Rhetor., Lesarten nach dem cod. Leidensis XVIII Perizonianus c 21; cod. Vatican. 1862; cod. Vatican. 1518 und cod. Neapolit. Bibl. Reg. IV C 21 p. 294; 299. Sühnritus bei Aufnahme in eine Familie oder in einen Stamm Tacit. German. et Dialog. Lesarten nach cod. Leidensis XIII Peri-

zonianus c 21; cod. Vatican.

1862; cod. Vatican, 1518 und

cod. Neapolit. Bibl. Reg. IV C. 21 p. 294; 299. Tätowieren mit eingebrannten Farben p. 127. Tätowiermuster p. 127-129 und Anm. Terrakottalampe mit Inschrift p.35 ff. Theokrit, Mimus desselben p. 38. Thyestes p. 65. Tod, der Weg zur Unterwelt p. 564; mit der Schiffahrt verglichen p. 566; der Feind, gegen den die Menschen kämpfen p. 569; unbestechlich p. 573; keine Rückkehr vom Tode p. 573 ff.; mit der Nacht verglichen p. 595 Anm. Töpferformen p. 37. Totenkult, Verachtung desselben p. 9 Anm. Tragödienstoffe, typische p. 65. Trauer und Schmerz beim Tode der Angehörigen p. 453 ff. Trost der überlebenden Menschen p. <u>563</u> ff. Tugend-Wissenlehre p. 207 ff. Unbeständigkeit des Glücks p. 469 ff. Vipsania porticus p. 373. Vitruv von Posidonius abhängig p. 74 Anm. Vulkanische Erscheinungen p. 73 ff. Weiber mit στίγματα p. 126 Anm. Weltkarte des Agrippa p. 369; Kopieen im ersten Jahrh. p. 382 ff. Wildfangsrecht p. 132. Wortspiel bei Manilius p. 82 Anm.

#### III. Wörterverzeichnis.

| "Α : δης Πολυδέκτης | 7 Anm.           | Ικρια         | 44       |
|---------------------|------------------|---------------|----------|
| 'Αμφίων             | <b>46</b>        | ξαταρ         | 44       |
| άπτεσθαί τινος      | 11               | <b>Εκτινα</b> | 44       |
| Αρατίνος            | 125 Anm.         | Ίλη           | 47       |
| άωρος θάνατος       | <b>453</b>       | "Ilios        | 48       |
| διάχτορος           | 324 Anm.         | ίλύς          | 43       |
| <u>έ</u> γκαίειν    | <b>127</b> : 130 | ίμαῖος        | 40; 41   |
| έγχαράττειν         | 130              | ίματίδιον     | 43       |
| έλαφος              | 130              | ίμερος        | 41       |
| Έλαφόστικτος        | 125 ff.          | iviov         | 43       |
| Έλάφων              | 125 Anm.         | "Ivig         | 45       |
| Έμβλώ               | 181              | Ίξίων         | 45       |
| ἐπάδειν             | 15; 16           | Ίοχέαιρα      | 49       |
| έπισήμη             | 17               | Ipis          | 50       |
| έπφδή               | 15; 16           | tois          | 321 Ann. |
| θεουδής             | 488              | 'Ισθμός       | 54       |

| *Ισις                             | $\underline{52}$ | στίζειν                               | 126 ff.               |
|-----------------------------------|------------------|---------------------------------------|-----------------------|
| 7005                              | <u>52; 53</u>    | σφραγίζειν                            | 127; <u>130</u>       |
| ξοτός                             | <u>54</u>        | τέχνη                                 | 470                   |
| <b>ξσχυρός</b>                    | <u>56</u>        | Τόχη                                  | 470                   |
| ζφθιμος                           | 57 ff.           | χαλκέντερος                           | 131                   |
| lwn                               | <u>60</u>        | Ψύλλα                                 | 125 Anm.              |
| χάγχανα                           | 62               |                                       |                       |
| χαγχαλόωσα                        | 62               | accusare                              | 114 Anm.              |
| κακκάρη                           | 63               | ater                                  | <u>65</u>             |
| χαλόν                             | 21; 22           | consolatio                            | $4\overline{50}$      |
| Κάσαμβος                          | 125 Anm.         | destinatio                            | $369; \overline{370}$ |
| Κρόνιος                           | 158 Anm.         | excusare                              | 114 Anm.              |
| χυλίνδει                          | 21 Anm.          | expava                                | 132 Anm.              |
| χυμινοπρίστης                     | 1:11             | mors praematura, immatura 453 ff.     |                       |
| Λαγάβιος                          | 131 ; 132        | orsa literarische Prod                |                       |
| μεγαλοφροσύνη                     | 18 Anm.          | quicunque                             | 468                   |
| μεγαλόφρων                        | 18 Anm.          | quidem, quidem - v                    |                       |
| Molpai                            | 474              | dem - autem, quide                    |                       |
| μώρος, μαρία                      | 19               | quidem - tamen be                     |                       |
| Όπισαμβώ                          | 131              | 40.000                                | 270; 271              |
| παρείρων                          | 21               | quisquis                              | 468                   |
| πλείονες (plures) = Toten) 7 Anm. |                  | quod utinam                           | 88                    |
| σάμαινα                           | 127 Anm.         | togatus                               | $66; \overline{67}$   |
| Σήραμβος                          | 125 Anm.         | ustrina                               | 614                   |
| σοφία                             | 17               | rincere (überbieten)                  | 81                    |
| στέλεχος                          | 191 Anm.         | i i i i i i i i i i i i i i i i i i i |                       |
|                                   |                  |                                       |                       |

## Die ersten Hefte des Philologus 1904 bringen u. A.:

Griechischer Sprachbrauch. Von L. Radermacher. Die Monologe in den homerischen Epen. Von C. Hentze. Attikol Ezhfhtal. Von O. Immisch. Ueber die Abhängigkeit des Aristoteles von Demokritos. Von A. Dyroff. Topica carminum sepuleralium latinorum. Scr. Bruno Lier. Aus Vergils Dichterwerkstätte. Von Paul Jahn. De duobus Ciceronis disputationum Tusculanarum codicibus saeculi noni et undecimi ab editoribus neglectis. Scr. Otto Rossbach. Zu Ciceros Epp. ad fam. Von W. Sternkopf. Mittheilungen aus der Heidelberger Papyrussammlung. Von G. A. Gerhard und O. Gradenwitz. Das Clauselgesetz in Cicero's Reden. Von Th. Zielinski. Satura critica. Scr. O. Apelt. Amphitheos in Aristophanes' Acharnern. Von H. Weber. De Plauti exemplaribus a Nonio adhibitis. Scr. W. M. Lindsay. Das elegische Lehrgedicht des Astrologen Anubion und die Manethoniana. Von A. Ludwich. Die Kolometrie in den Daktyloepitriten des Bakchylides. Von P. Maas.





# Viertes Heft.

|         |                                                       | Seite |
|---------|-------------------------------------------------------|-------|
| XXVI.   | Ein Nachklang von Königsfetischismus bei Homer. Von   |       |
|         | Hans Meltzer                                          | 481   |
| XXVII.  | Bemerkungen zum Philebos. Von C. Ritter               | 489   |
| XXVIII. | Der Hiatus nach dem Artikel bei Polybios. Von Theodor |       |
|         | Büttner-Wobst                                         | 541   |
| XXIX.   | Topica carminum sepulcralium latinorum. Pars II.      |       |
|         | Scr. Bruno Lier                                       | 563   |
| XXX.    | Das Grab des Marius. Von E. Hesselmeyer               | 605   |
| XXXI.   | Handschriftliches zu Cicero De inventione. — Versus   |       |
|         | Hieronymi ad Augustinum, Augustini ad Hieronymum.     |       |
|         | — Zu Marius Victorinus de definitionibus. Von Samuel  |       |
|         | Brandt                                                | 621   |
| XXXII.  | Das Wesen des Optativs. Von Carl Mutzbauer            | 626   |
|         | Miscellen.                                            |       |
| 7.      | Zu Aristophanes. Von Albert Müller                    | 639   |
|         | Handschriftliches zur Anthologia latina. Von M. Ma-   | 000   |
| ٠.      | nitius                                                | 640   |
| D.      |                                                       |       |
| ne      | gister                                                | 641   |
|         |                                                       |       |

Jährlich erscheint ein Band von 4 Heften zum Preise von 14 Mark.

Ausgegeben am 12. December 1903.

Diesem Hefte liegen Prospekte der Weidmann'schen Buchhandlung in Berlin und der Verlagsbuchhandlung Georg Reimer in Berlin bei, auf die wir hierdurch noch besonders hinweisen.





